An ein Gotzenbild

Eckhard Nordhofen | Nidderau

geb. 1945, Dr. phil., Publizist, Autor, ehem.

Honorarprofessor fiir theol. Asthetik und
Bildtheologie an der Universitit GieRen
eckhard.nordhofen@gmx.de

Michael Mertes | Wachtberg

geb. 1953, Jurist, freier Autor und
literarischer Ubersetzer | moj@mertes.eu

,An ein Gétzenbild"“

Anmerkungen zu einem Sonett Luis de Géngoras

A un idolo

Lugar te da sublime el vulgo ciego,
verde ya pompa de la selva obscura,
que no sin arte religién impura

aras te destind, te hurt6 al fuego.

Mudo mil veces yo la deidad niego,
no el esplendor, a tu materia dura;
idolos a los troncos la escultura,

dioses hace a los idolos el ruego.

En lenguas mil de luz, por tantas de oro
fragrantes bocas el humor sabeo

te aclama, ilustremente suspendido.
En tus desnudos hoy muros ignoro

cuantas de grato sefias te deseo,

lefio al fin con lisonjas desmentido.

85

An ein Gotzenbild

Blind weiht die Plebs ein Tempelmonument
dir, vormals griiner Stolz vom dunklen Wald,
denn Aberglaube baut in Wohlgestalt

Altédre dir, statt dass er dich verbrennt.

Nie werde ich vergotternd vor dich treten,
ist auch dein Werkstoff herrlich anzuschauen;
nur Gotzen schafft aus Holzstamm das Behauen —

doch Gotter schafft aus Gotzen erst das Beten.

Von goldnen Miindern, Zungen voller Licht
steigt Dunst aus Saba duftend aufwirts hier

zu deinem Lob, schwebt festlich durch den Raum.

In deinen nackten Mauern weif$ ich nicht,
was ich an Dankeszeichen gonne dir —

bist ja doch nur ein totes Stiick vom Baum.




Reflexion

Das Sonett: Von der Liebeslyrik zur Machtkritik

Das Sonett ist eine der erfolgreichsten Erfindungen europdischer Lyrik. Seit dem
13. Jahrhundert, als es am Hof des staufischen Kaisers Friedrich II. entstand, ist
diese Form bekannt. Kanonisch wurde sie durch den Dichter und Humanisten
Francesco Petrarca (1304-1374), der in seinem Canzoniere das Sonett als poeti-
schen Rahmen fiir idealisierende, an eine unerreichbare Dame adressierte Lie-
besgedichte verwendete. Das Sonett gibt der Gedankenbewegung einen zwar
knappen, aber hinreichenden Raum. Sein Umfang entspricht — nach heutigen
Mafdstdben — etwa dem Zweieinhalbfachen einer Twitter-Nachricht. Hinzu
kommt die Zdasur nach dem achten Vers, die durch ein ,Jedoch”, ein Moment
der Intensivierung oder auf andere Weise dialektische Spannung erzeugt oder
das bisher Gesagte zu einem Hohe- und Endpunkt hinfiihrt.

Wegen seiner Eignung als Gefaf fiir dialektische und andere Gedankenbewe-
gungen emanzipierte sich das Sonett in der Renaissance und im Barock von den
Konventionen petrarkistischer Liebeslyrik — man denke hier nur an Andreas
Gryphius’ berithmtes Sonett Trinen des Vaterlandes. Auch der spanische Lyriker
Luis de Géngora (1561-1627), koniglicher Ehrenkaplan am Hof von Madrid
und einer der bedeutendsten Dichter des ,Siglo de Oro”“, steht fiir diese Emanzi-
pation. Dafiir bietet sein Sonett A un idolo (vermutlich von 1609) ein instrukti-
ves Beispiel. Innerhalb der rund 220 Sonette, die von Géngora tiberliefert sind,
ist es ein Solitdr — aber nur auf den ersten Blick: Wiederholt setzt sich Géngora
auflerst kritisch mit der korrupten Welt hofischer Intrigen auseinander.

Philologen haben spekuliert, dass A un idolo eine Satire sein kdnnte; gerich-
tet sei sie gegen einen Mdchtigen, der urspriinglich Achtung verdient habe, jetzt
aber einen ungerechtfertigten Kult um seine kraftlos gewordene Person treiben
lasse. Wie auch immer — dieses Sonett ergibt auch dann einen guten Sinn, wenn
man es nicht ,politisch” liest, sondern theologisch, als Komprimierung einer
bertihmten Bibelstelle: Jesaja 44,13-20, vor allem 19. Diese Passage aus dem
alttestamentlichen Buch des zweiten (Deutero-)Jesaja gehort zu den scharf po-
lemischen Passagen der ,Gotzenkritik” Israels. Sie dokumentiert ein Schwellen-
ereignis unserer Religionsgeschichte, dessen Bedeutung man schwer iibertreiben
kann. Das Echo dieses biblischen Textes, das wir aus Gongoras Sonett heraus-
horen konnen, gewinnt gerade in unseren Tagen eine eigene Aktualitit. Wenn
man es sowohl theologisch als auch politisch liest, verstehen wir, dass die Ver-
gotzung der Macht die vielleicht tibelste Form der Idolatrie ist. Das hat uns ge-
reizt, den (Deutero-)Jesaja-Text und seine Hintergriinde ndher anzusehen.!

1 S. dazu E. Nordhofen, Corpora. Die anarchische Kraft des Monotheismus. Freiburg i. Br. 2020. Von
Michael Mertes erscheint Anfang 2021 unter dem Titel Gold und Lilie, Staub und Nacht eine Uberset-
zung von Sonetten Luis de Géngoras im Bonner Verlag Franz Schon.

86



An ein Gotzenbild

Zur Interpretation des Sonetts ,A un idolo®

Im ersten Quartett wird mitgeteilt, woher der idolisierte Holzklotz stammt: Ur-
spriinglich gehorte er zu einem besonders ansehnlichen Baum, dem ,,griinen
Prunk” (,,verde pompa“) des dunklen Waldes. Der Dichter leugnet nicht, dass
das Gotzenbild von der hohen Kunstfertigkeit seiner Hersteller zeugt (,no sin
arte” im ersten, ,esplendor” im zweiten Quartett). Er betont aber auch, dass
Aberglaube (,religion impura“) dem Holzklotz das fiir seinesgleichen gewohn-
liche Schicksal erspart hat, Brennholz zu werden.

Die beiden letzten Verse des zweiten Quartetts paraphrasieren ein Epigram-
maton (VII, 24) von Martial: , Nicht wer heilige Objekte aus Gold oder Marmor
herstellt, / macht diese zu Gottern; dazu macht sie vielmehr, wer sie anbetet.”
Das erste Terzett handelt vom Ritual, mit dem die Menge das Idol verehrt. Be-
merkenswert ist die syndsthetische Verdichtung verschiedener Vorgange: Im
Bild der ,tausend Lichtzungen” (,lenguas mil de luz”) vereinigen sich Zungen,
die ein verherrlichendes Lob sprechen oder singen, mit Schwaden aus verbren-
nendem Weihrauch; das Bild der ,duftenden/glinzenden Goldmiinder” (,de
oro fragrantes bocas”) bringt wohltdnende Miinder mit schmeichelnden Wor-
ten und goldene Gefifie mit duftendem Weihrauch zusammen. Vers 14 (zweites
Terzett) beendet das Sonett mit der bereits im zweiten Quartett angedeuteten
Pointe, dass es letztlich nur die wahrheitswidrigen ,Schmeicheleien” (,lison-
jas“) sind, die das Idol von einem gewohnlichen Holzklotz unterscheiden.

Es geschah in Babylon

Der Gotterglaube war in der alten Welt iiberall verbreitet, von Agypten bis Me-
sopotamien, rund um das Mittelmeer, im europdischen Norden, bis weit nach
Asien. Es gab ihn in vielen Spielarten und Dialekten. Aber der Monotheismus
lag in der von Karl Jaspers sogenannten , Achsenzeit” von ca. 800-200 v. Chr.
gleichsam in der Luft. Der vorsokratische griechische Philosoph Xenophanes
(geb. um 580 v. Chr.) kritisiert die polytheistische Religion seiner Zeitgenossen.
Er war nicht der einzige, der sich iiber das Selbermachen von Géttern lustig
machte: ,Die Gotter der Athiopier sind stumpfnasig und schwarz. Die Gétter
der Thraker sind blaudugig und blond. Wenn aber die Rinder und Pferde und
Lowen Hédnde hatten und mit diesen Handen Bildwerke schafften wie Men-
schen, so wiirden die Pferde die Gotter abbilden in der Gestalt von Pferden, die
Rinder mit der Figur von Rindern. Sie wiirden solche Statuen meifieln, die ihrer
eigenen Korpergestalt entsprechen.”? Wir treffen hier auf eine frithe Form der

2 Vgl. H. Diels / W. Kranz (Hrsg.), Die Fragmente der Vorsokratiker. Ziirich u.a. 1934, Xenophanes, Frag-
mente 167 ff.

87



Reflexion

sogenannten Projektionstheorie, die also nicht erst Ludwig Feuerbach und Sig-
mund Freud erfunden haben.

Der Prophet (Deutero-)Jesaja war ein Zeitgenosse des Xenophanes. Er gehorte
zu der vertriebenen Elite der Judéder, die nach der Eroberung Jerusalems durch
Nebukadnezar (586) nach Mesopotamien deportiert worden waren. Diese Nie-
derlage war fiir die Kinder Israels ein tiefer Schock. Ihr Zusammenbhalt als Volk
hing mit einer groflen Griindungserzahlung zusammen, in der ihr gottlicher
Bundesgenosse Jahwe die Vorfahren unter dramatischen Umstdnden am Schilf-
meer vor ihren feindlichen Verfolgern beschiitzt und gerettet hatte. ,Rosse und
Wagen warf er ins Meer”, so heifit es in Miriams Preislied, das die Exegeten als
eines der dltesten Fragmente, wenn nicht tiberhaupt den éltesten Text der Bibel
betrachten. Die aus Jerusalem vertriebenen Judder waren in eine existenzielle
Krise geraten. Sie salen an den ,Wassern von Babylon”“, hdngten ihre Harfen in
die Weidenzweige und weinten. Wo war der grof3e Bundesgenosse und Kriegs-
helfergott geblieben, als Jerusalem fiel?

In Mesopotamien wurden die Judder aber auch mit den religiosen Praktiken
der Babylonier konfrontiert, die man aus anderen Keilschriftquellen inzwischen
recht gut kennt.* Wenn die Bildhauer etwa eine Statue des Gottes Marduk her-
gestellt hatten, vollfiihrten sie Ableugnungsrituale und stritten vor dem Publi-
kum ab, mit dieser Figur etwas zu tun gehabt zu haben. In langen Zeremonien
lud die babylonische Priesterschaft dann die Statue gleichsam spirituell auf. Der
Gott und seine Statue wurden so identisch. Im 44. Kapitel 9-20 beschreibt der
Prophet mit der ausladenden Wiederholungslust eines orientalischen Erzdh-
lers das Gottermachen. So oder so dhnlich muss er es in Babylon erlebt haben:
»Man fillt eine Zeder, wiahlt eine Terebinthe oder sonst einen machtigen Baum,
den man starker werden lief als die tibrigen Baume im Wald. Oder man pflanzt
einen Lorbeerbaum, den der Regen grofd wer-den ldsst. Und es dient dem Men-
schen zum Heizen; er nimmt davon und warmt sich. Auch schiirt man das Feuer
und backt damit Brot (...). Aus dem Rest des Holzes aber macht man sich einen
Gott, [s]ein Gotterbild, vor dem man sich beugt und niederwirft, zu dem man
betet und sagt: Rette mich, du bist doch mein Gott!“ (Jes 44,14-17)

Die erste Strophe von Géngoras Sonett gehort zur Wirkungsgeschichte die-
ses biblischen Textes. In lyrischer Verknappung trifft er den Kerngedanken. Der
Aberglaube baut Altire dem, was ,vormals griiner Stolz vom dunklen Wald“
gewesen ist. Auch Géngora kommt es wie dem biblischen Autor offenbar darauf
an, das, was am Ende als gottlich ausgegeben wird, mit profanen und alltag-
lichen Arbeiten zu kontrastieren und diejenigen, die sich Gotterbilder machen,
dumm bzw. abergldubisch aussehen zu lassen: ,Unwissend sind sie und ohne

3 Vgl. A. Berlejung, Die Theologie der Bilder. Herstellung und Einweihung von Kultbildern in Mesopotamien
und die alttestamentliche Bildpolemik. Fribourg — Gottingen 1989, 104 u. passim.

88



An ein Gotzenbild

Verstand (...)sie haben keine Erkenntnis und Einsicht” (Jes 44,18 f.). Einen ei-
genen kleinen Akzent setzt Gongora, indem er den hohen dsthetischen Reiz des
Gotzenbildes — und damit ein wesentliches Element seiner Verfiihrungskraft —
hervorhebt.

Zwei Antworten auf die groBe Frage

Zuriick zu der groflen babylonischen Frage, welche die deportierten Judder in ei-
ne fundamentale Sinnkrise gefiihrt hatte: Wo war unser grofier Bundesgenosse
vom Exodus geblieben, dessen Rettungstat wir alljahrlich gefeiert haben? Wa-
rum hatte er diesmal zugelassen, dass Nebukadnezar Jerusalem eroberte und uns
hierher verschleppte? Auf diese Frage gab es zwei Typen von Antworten, einen
moralischen und einen erkenntnistheoretischen. Fiir den moralischen Typus
liefern im Alten Testament die Biicher der Konige und der Chronik reiches Ma-
terial. In dieser Zeit, in der sich die Kinder Israels nicht nur die Exodussagen
von der Befreiung aus dem Sklavenhaus Agypten, sondern auch die Geschich-
ten der Patriarchen Abraham Isaak und Jakob und deren wiederholte Bundes-
schliisse mit Jahwe erzdahlten, war auch fiir Israel der Himmel {iber Kanaan noch
durchaus bevolkert. Da gab es die Sternengdtter, das ,,Himmelsheer”, da gab es
vor allem die Gottin Aschera?, die man an sogenannten Kultpfahlen verehrte,
da gab es Tempelprostitution, und der Kénig Ahas von Juda lief} sogar noch
»seinen Sohn durchs Feuer gehen” (2 Kon 16,3). Mit dieser Wendung wird das
im alten Kanaan vorkommende Kinderopfer bezeichnet, jene Praxis, welche
eine Hintergrundfolie der Geschichte von Abraham und Isaak bildet, in der der
Engel JHWHS® einem Vater in den Arm féllt, der im Begriff war, seinen Sohn zu
schlachten.

In dieser Phase der sogenannten Monolatrie gibt es zwar eine deutliche Ten-
denz, allein den am Schilfmeer bewédhrten Bundesgenossen Jahwe zu verehren.
In der Welt des alten Kanaan vor dem Exil wird aber den anderen Gottheiten
keineswegs die Existenz abgesprochen. Sogar vom grofien Konig Salomo, dem
Erbauer des ersten Tempels, konnen wir lesen: , Als Salomo élter wurde, mach-
ten seine Frauen sein Herz anderen Gottern geneigt, sodass sein Herz Jahwe, sei-
nem Gott, nicht mehr ungeteilt ergeben war, wie das Herz seines Vaters David.
Er verehrte Astarte, die Gottin der Sidonier und Milkom, den G6tzen der Am-
moniter. Er tat, was bose war in den Augen des Herrn.” (1 Kon 11,4 ff.) Auch in
den Psalmen finden sich Spuren des sogenannten Henotheismus, bei dem zwar

4 Auf einem archdologischen Scherbenfund treten Jahwe und Aschera sogar als Paar auf, vgl.
M. Gorg, Nilgans und Heiliger Geist. Diisseldorf 1997.

5 Der ,Jahwe” der monolatrischen Phase vor dem Exil ist zu unterscheiden von ,JHWH?*, der in
Babylon als der Einzige erkannt wurde. So erklart sich die unterschiedliche Schreibweise.

89



Reflexion

Jahwe als einziger verehrt wird, aber auch noch andere Gotter vorkommen:
,Gott steht auf in der Gottesversammlung, inmitten der Gotter hilt er Gericht.”
(Ps 82,1)

Wer nun an den Wassern von Babylon tiber den Verlust Jerusalems trauerte
und sich jene grofle Frage stellte, der konnte im Blick zuriick auf das stindige
Hin und Her zwischen Jahwe und den Konigen, die allzu oft ,taten, was dem
Herrn missfiel und die Grauel der Volker nachahmten®, das Schicksal der Stadt
als nur zu gerechte Antwort Gottes und als Strafgericht deuten. Diese morali-
sche Antwort, der zufolge die Kinder Israels selbst schuld an ihrem Schicksal wa-
ren, mischt sich aber mit dem zweiten Antworttypus, der schon eine erkennt-
nistheoretische Qualitat aufweist.

In 2 K6n 18 und 19 begegnet uns Konig Hiskija, der eine grofie Kultreform
durchfiihrte. ,Er schaffte die Kulthohen ab, zerbrach die Steinmale, zerstorte
den Kultpfahl und zerschlug die Kupferschlange, die Mose angefertigt hatte und
der die Israeliten bis zu jener Zeit Raucheropfer darbrachten — man nannte sie
Nehuschtan, Bild aus Erz. Er setzte sein Vertrauen auf JHWH, den Gott Israels.”
(2 Kon 18,4-5a) Hiskija konzentrierte den Kult fiir JHWH, auf einen einzigen
Altar in Jerusalem. Im Verlauf seiner 29-jdhrigen Regentschaft kam es zu einer
grofien Belagerung durch Sanherib, den Kénig von Assur, und dessen Mund-
schenk, den Rabaschake. Kapitel 18 tiberliefert eine lange Rede, die dieser an die
Belagerten halt, in ihr heif3t es: ,Hat denn einer von den Goéttern der anderen
Volker sein Land vor dem Konig von Assur gerettet? Wo sind die Gotter von Ha-
mat und Arpad? Wo sind die Gotter von Sefarwajim, Hena und Awa? Haben sie
etwa Samaria aus meiner Hand gerettet? Wer von all den Gottern der anderen
Lander hat sein Land aus meiner Hand gerettet? Wie sollte dann Jahwe Jerusa-
lem aus meiner Hand retten?” (2 Kon 18,33 ff.)

Alle Volker hatten also einen gottlichen Bundesgenossen fiir den Kriegsfall.
Auch in einer Botschaft, die Sanherib selbst noch einmal an Hiskija sendet, wird
Jahwe/JHWH in eine Reihe mit diesen Kriegshelfergottern gestellt, die schlief3-
lich alle die Volker, die sich auf sie verliefden, nicht hatten retten kénnen. In 2
Kon 14-19 findet sich nun als Antwort ein Gebet Hiskijas: ,JHWHS®, Gott Israels,
der iiber den Kerubim thront, du allein bist der Gott aller Reiche der Erde. Du
hast den Himmel und die Erde gemacht. Neige, JHWH, dein Ohr und hére! Off-
ne, JHWH, deine Augen und sieh her! Hore die Worte Sanheribs, der seinen Bo-
ten hergesandt hat, um den lebendigen Gott zu verhohnen. Es ist wahr, JHWH,
die Konige von Assur haben die Vo6lker vernichtet, ihre Linder verwiistet und

6 Seit Luther wird in den meisten deutschen Bibeliibersetzungen das Tetragramm JHWH mit , der
HERR” tibersetzt. Die Groflbuchstaben sollen daran erinnern, dass es sich um die , Vier Buchstaben*
des Gottesnamens, das Allerheiligste Israels handelt, die ein frommer Jude aus Ehrfurcht nicht aus-
spricht, sondern z.B. durch ,Adonai“ oder ,Haschem* ersetzt.

4

90



An ein Gotzenbild

ihre Gotter ins Feuer geworfen. Denn das waren keine Gotter, sondern Werke
von Menschenhand, aus Holz und Stein; darum konnte man sie vernichten.
Nun aber, JHWH, unser Gott, rette uns aus seiner Hand, damit alle Reiche der
Erde erkennen, dass du, JHWH, Gott bist, du allein!“ (2 Koén 19,15-19)

Es ist gut moglich, dass diese Gedanken auch das Ergebnis einer Redaktion
sind, die in und nach dem Exil allen Texten der Tora in unterschiedlicher Inten-
sitdt zuteilwurde. Auf jeden Fall wird uns hier noch einmal der Medienkonflikt
vorgefiihrt, der zwischen den Kultbildern als dem Leitmedium des Polytheis-
mus und dem Medium, das sie ersetzen wird, ausgetragen wird. Wie ein roter
Faden durchzieht die hebrdische Bibel die zum Teil durchaus polemische Kritik
an den Gotterbildern, die ,,von Menschenhand gemacht” sind. Mit dieser Dis-
qualifikationsformel wird ein entscheidender Punkt getroffen, auch wenn die
Verehrer von Kultbildern keineswegs so dumm gewesen sein miissen, wie die
prophetische Kritik sie hinstellt. [hnen hétten ungefahr dieselben Argumente
zur Verfligung gestanden, mit denen spédter die Verehrer der Ikonen im grofien
Bilderstreit des ersten christlichen Jahrtausends zwischen Anbeten und Vereh-
ren unterschieden. Auch in der Heiligenverehrung unserer Tage kommt kein
Katholik auf die Idee, eine Statue mit dem zu verwechseln, den sie doch nur
re-prasentiert. In der Hauptsache aber gehort das Argument, dass ein selbstge-
machter Gott kein wirkliches Gegeniiber sein kann, zu einem Kernbestand der
biblischen Aufkldarung, der bis heute Bestand hat. Eigentlich muss man sich
wundern, dass Ludwig Feuerbach meinte, diesen urbiblischen Gedanken gegen
das Christentum wenden zu konnen.

Kultpersistenz und Medienwechsel

Nun aber kam es zu einem grofien Medienwechsel. Bevor wir nun das neue Got-
tesmedium betrachten, das fortan den Monotheismus pragen wird, sollten wir
den Blick auf eine wichtige Erkenntnis lenken, die wir dem Ethnologen Frits
Staal verdanken.” Nach seiner in Indien gemachten Beobachtung hilt sich sehr
oft die dufiere Gestalt eines Kults durch, wahrend die Mythen und Doktrinen,
die mit ihm verbunden waren, komplett ausgetauscht werden. Dieses Phédno-
men — man konnte es die Kultpersistenz nennen — konnte zur Erklarung des lan-
gen Kampfes zwischen den Kulten des alten Kanaan und den kultkritischen Pre-
digten der Propheten beitragen. Auch in unseren Tagen haben wir mehrfach
beobachten kénnen, wie der relativ persistente Feiertagskalender mit wechseln-
den Inhalten gefiillt wurde. Das Weihnachtsfest, welches einst das romische Fest
des Sol invictus ersetzt hatte, ist dabei, getriggert durch die Interessen des Einzel-

7 Vgl. E Staal, The Meaningless of Ritual, in: Numen 26 (1979) 1, 1-26.

91



Reflexion

handels, das Geddchtnis der Geburt Jesu durch ein sikulares Konsumfest zu ver-
drangen. Aus Christi Himmelfahrt wurde vielerorts der Vatertag, aus dem Vora-
bend von Allerheiligen, ,All Hallows Eve”, das lustige Geisterfest Halloween,
aus der evangelischen Konfirmation in der DDR die atheistische Initiation der
Jugendweihe, die den Untergang des Kommunismus sogar tiberlebte, etc.

So traurig das Schicksal der verschleppten Oberschicht aus Jerusalem auch
gewesen sein mag, aus den Fesseln der Kultpersistenz war sie in der Fremde be-
freit. Die alten Kulte Kanaans war man los und tiber die babylonischen konnte
man sich mit allen identitdtsbildenden Vorteilen der Distinktion entriisten:
,S0 dumm wie diese Gottermacher sind wir nicht!” Wer einen obsoleten Kult
beenden will, muss ihn durch etwas Besseres ersetzen. Dass eine vorhandene
Kultpraxis nicht ersatzlos abgeschafft werden kann, folgt aus den Gesetzen der
Kultpersistenz.

Dass dies so ist, belegt eine interessante Episode im alten Agypten. Der Pha-
rao Echnaton (gest. 1335 v. Chr.) hatte zusammen mit seiner Frau Nofretete
eine frithe Art des Monotheismus in einer Revolution von oben durchzusetzen
versucht. Er komprimierte alle Gottheiten auf den spektakuldrsten Singular
des Kosmos, die Sonne. Die Kulte fiir die anderen Gottheiten sollten ersatzlos
abgeschafft werden. Der Versuch misslang. Nach seinem Tode sorgten die alte
Priesterschaft und die Persistenz der alten Kulte dafiir, dass diese in kurzer Zeit
wiederauflebten. Echnaton blieb Episode.

Heilige Schrift

Der Medienwechsel, der aus dem babylonischen Exil hervorging, gelang aus zwei
Griinden. Israel konnte nicht nur gegen die Kultbilder triftige Argumente anfiih-
ren, er profitierte auch von einer einzigartigen Fahigkeit, welche die Schrift, das
neue Medium Israels auszeichnete, das an die Stelle der Kultbilder treten sollte.
Anders als die Kultbilder konnte man sie ndmlich nicht mit dem verwechseln,
was sie darstellte. Als Objektivation der menschlichen Sprache war sie zwar ein
Ding in der Welt, sie unterschied sich aber von allen anderen Dingen dadurch,
dass sie niemals das selbst ist, was sie bedeutet, sondern auf etwas verweist, was
sie selbst nicht ist. Verwechslung ausgeschlossen! Als Medium der Differenz war
sie besonders geeignet, an die Stelle der dreidimensionalen Gotterbilder zu treten.
Mit dem Medienwechsel anderte sich auch der Begriff von Gott. Wihrend
die Gotter und Gottinnen des Polytheismus allesamt einer bestimmten Funk-
tion zugeordnet werden konnen - fiir jedes menschliche Interesse gibt es eine
himmlische Adresse —, ist JHWH, der neue und einzige Gott Israels, der Schopfer
des ganzen Kosmos. Er ist nicht fiir etwas Bestimmtes zustdndig, sondern fiir al-
les. Er ist die transfunktionale Instanz schlechthin. Die Sonne Echnatons war im-
mer noch ein Teil des Kosmos, wenn auch der spektakuldrste. Der Gott Israels

92



An ein Gotzenbild

heftet in Gen 1,16 die Sonne als eines von zwei grofien Lichtern ans Firmament.
JHWH, der ,Ich bin da“, ist der Schopfer, das grofie Gegentiber einer Welt, in
der er nicht zu besichtigen ist. In seinem neuen Medium Schrift bleibt er entzo-
gen — und doch prasent.®

Fazit

In Géngoras Sonett wird der kritische Kern der Gotzenkritik aus der Kontingenz
des alten Babylon ins Grundséatzliche, immer Giiltige herausgehoben. , Goldene
Miinder, Zungen voller Licht” sind Teil des grof3en Illusionsspektakels, mit dem
die Gotzendiener sich selbst betriigen. In der Konsequenz einer intellektuellen
Verldngerung weist die Warnung davor, sich ,G6tzen” selbst zu machen, auch
auf die grof3e Versuchung der Frommen hin, die eigenen Gedanken mit denen
Gottes zu verwechseln. Diese Usurpation wére die subtilste Form des Gotzen-
dienstes.

8 Ausfiihrlich in: E. Nordhofen, Corpora, 129-158 [s. Anm. 1].

93



