
„An ein Götzenbild“
Anmerkungen zu einem Sonett Luis de Góngoras

A un ídolo An ein Götzenbild

Lugar te da sublime el vulgo ciego,

verde ya pompa de la selva obscura,

que no sin arte religión impura

aras te destinó, te hurtó al fuego.

Blind weiht die Plebs ein Tempelmonument

dir, vormals grüner Stolz vom dunklen Wald,

denn Aberglaube baut in Wohlgestalt

Altäre dir, statt dass er dich verbrennt.

Mudo mil veces yo la deidad niego,

no el esplendor, a tu materia dura;

ídolos a los troncos la escultura,

dioses hace a los ídolos el ruego.

Nie werde ich vergötternd vor dich treten,

ist auch dein Werkstoff herrlich anzuschauen; 

nur Götzen schafft aus Holzstamm das Behauen –

doch Götter schafft aus Götzen erst das Beten.

En lenguas mil de luz, por tantas de oro

fragrantes bocas el humor sabeo

te aclama, ilustremente suspendido.

Von goldnen Mündern, Zungen voller Licht

steigt Dunst aus Saba duftend aufwärts hier

zu deinem Lob, schwebt festlich durch den Raum.

En tus desnudos hoy muros ignoro

cuantas de grato señas te deseo,

leño al fin con lisonjas desmentido.

In deinen nackten Mauern weiß ich nicht,

was ich an Dankeszeichen gönne dir – 

bist ja doch nur ein totes Stück vom Baum.

An ein Götzenbild

Eckhard Nordhofen | Nidderau

geb. 1945, Dr. phil., Publizist, Autor, ehem. 
Honorarprofessor für theol. Ästhetik und 
Bildtheologie an der Universität Gießen
eckhard.nordhofen@gmx.de

Michael Mertes | Wachtberg

geb. 1953, Jurist, freier Autor und 
literarischer Übersetzer | moj@mertes.eu

85



1	 S. dazu E. Nordhofen, Corpora. Die anarchische Kraft des Monotheismus. Freiburg i. Br. 32020. Von 
Michael Mertes erscheint Anfang 2021 unter dem Titel Gold und Lilie, Staub und Nacht eine Überset­
zung von Sonetten Luis de Góngoras im Bonner Verlag Franz Schön.

Das Sonett: Von der Liebeslyrik zur Machtkritik

Das Sonett ist eine der erfolgreichsten Erfindungen europäischer Lyrik. Seit dem 
13. Jahrhundert, als es am Hof des staufischen Kaisers Friedrich II. entstand, ist 
diese Form bekannt. Kanonisch wurde sie durch den Dichter und Humanisten 
Francesco Petrarca (1304–1374), der in seinem Canzoniere das Sonett als poeti­
schen Rahmen für idealisierende, an eine unerreichbare Dame adressierte Lie­
besgedichte verwendete. Das Sonett gibt der Gedankenbewegung einen zwar 
knappen, aber hinreichenden Raum. Sein Umfang entspricht – nach heutigen 
Maßstäben – etwa dem Zweieinhalbfachen einer Twitter-Nachricht. Hinzu 
kommt die Zäsur nach dem achten Vers, die durch ein „Jedoch“, ein Moment 
der Intensivierung oder auf andere Weise dialektische Spannung erzeugt oder 
das bisher Gesagte zu einem Höhe- und Endpunkt hinführt. 

Wegen seiner Eignung als Gefäß für dialektische und andere Gedankenbewe­
gungen emanzipierte sich das Sonett in der Renaissance und im Barock von den 
Konventionen petrarkistischer Liebeslyrik – man denke hier nur an Andreas 
Gryphius’ berühmtes Sonett Tränen des Vaterlandes. Auch der spanische Lyriker 
Luis de Góngora (1561–1627), königlicher Ehrenkaplan am Hof von Madrid 
und einer der bedeutendsten Dichter des „Siglo de Oro“, steht für diese Emanzi­
pation. Dafür bietet sein Sonett A un ídolo (vermutlich von 1609) ein instrukti­
ves Beispiel. Innerhalb der rund 220 Sonette, die von Góngora überliefert sind, 
ist es ein Solitär – aber nur auf den ersten Blick: Wiederholt setzt sich Góngora 
äußerst kritisch mit der korrupten Welt höfischer Intrigen auseinander.

Philologen haben spekuliert, dass A un ídolo eine Satire sein könnte; gerich­
tet sei sie gegen einen Mächtigen, der ursprünglich Achtung verdient habe, jetzt 
aber einen ungerechtfertigten Kult um seine kraftlos gewordene Person treiben 
lasse. Wie auch immer – dieses Sonett ergibt auch dann einen guten Sinn, wenn 
man es nicht „politisch“ liest, sondern theologisch, als Komprimierung einer 
berühmten Bibelstelle: Jesaja 44,13–20, vor allem 19. Diese Passage aus dem 
alttestamentlichen Buch des zweiten (Deutero-)Jesaja gehört zu den scharf po­
lemischen Passagen der „Götzenkritik“ Israels. Sie dokumentiert ein Schwellen­
ereignis unserer Religionsgeschichte, dessen Bedeutung man schwer übertreiben 
kann. Das Echo dieses biblischen Textes, das wir aus Góngoras Sonett heraus­
hören können, gewinnt gerade in unseren Tagen eine eigene Aktualität. Wenn 
man es sowohl theologisch als auch politisch liest, verstehen wir, dass die Ver­
götzung der Macht die vielleicht übelste Form der Idolatrie ist. Das hat uns ge­
reizt, den (Deutero-)Jesaja-Text und seine Hintergründe näher anzusehen.1

Reflexion

86



2	 Vgl. H. Diels / W. Kranz (Hrsg.), Die Fragmente der Vorsokratiker. Zürich u.a. 1934, Xenophanes, Frag­
mente 167 ff.

Zur Interpretation des Sonetts „A un ídolo“

Im ersten Quartett wird mitgeteilt, woher der idolisierte Holzklotz stammt: Ur­
sprünglich gehörte er zu einem besonders ansehnlichen Baum, dem „grünen 
Prunk“ („verde pompa“) des dunklen Waldes. Der Dichter leugnet nicht, dass 
das Götzenbild von der hohen Kunstfertigkeit seiner Hersteller zeugt („no sin 
arte“ im ersten, „esplendor“ im zweiten Quartett). Er betont aber auch, dass 
Aberglaube („religión impura“) dem Holzklotz das für seinesgleichen gewöhn­
liche Schicksal erspart hat, Brennholz zu werden. 

Die beiden letzten Verse des zweiten Quartetts paraphrasieren ein Epigram-
maton (VII, 24) von Martial: „Nicht wer heilige Objekte aus Gold oder Marmor 
herstellt, / macht diese zu Göttern; dazu macht sie vielmehr, wer sie anbetet.“ 
Das erste Terzett handelt vom Ritual, mit dem die Menge das Idol verehrt. Be­
merkenswert ist die synästhetische Verdichtung verschiedener Vorgänge: Im 
Bild der „tausend Lichtzungen“ („lenguas mil de luz“) vereinigen sich Zungen, 
die ein verherrlichendes Lob sprechen oder singen, mit Schwaden aus verbren­
nendem Weihrauch; das Bild der „duftenden/glänzenden Goldmünder“ („de 
oro fragrantes bocas“) bringt wohltönende Münder mit schmeichelnden Wor­
ten und goldene Gefäße mit duftendem Weihrauch zusammen. Vers 14 (zweites 
Terzett) beendet das Sonett mit der bereits im zweiten Quartett angedeuteten 
Pointe, dass es letztlich nur die wahrheitswidrigen „Schmeicheleien“ („lison­
jas“) sind, die das Idol von einem gewöhnlichen Holzklotz unterscheiden. 

Es geschah in Babylon

Der Götterglaube war in der alten Welt überall verbreitet, von Ägypten bis Me­
sopotamien, rund um das Mittelmeer, im europäischen Norden, bis weit nach 
Asien. Es gab ihn in vielen Spielarten und Dialekten. Aber der Monotheismus 
lag in der von Karl Jaspers sogenannten „Achsenzeit“ von ca. 800–200 v. Chr. 
gleichsam in der Luft. Der vorsokratische griechische Philosoph Xenophanes 
(geb. um 580 v. Chr.) kritisiert die polytheistische Religion seiner Zeitgenossen. 
Er war nicht der einzige, der sich über das Selbermachen von Göttern lustig 
machte: „Die Götter der Äthiopier sind stumpfnasig und schwarz. Die Götter 
der Thraker sind blauäugig und blond. Wenn aber die Rinder und Pferde und 
Löwen Hände hätten und mit diesen Händen Bildwerke schafften wie Men­
schen, so würden die Pferde die Götter abbilden in der Gestalt von Pferden, die 
Rinder mit der Figur von Rindern. Sie würden solche Statuen meißeln, die ihrer 
eigenen Körpergestalt entsprechen.“2 Wir treffen hier auf eine frühe Form der 

87

An ein Götzenbild



3	 Vgl. A. Berlejung, Die Theologie der Bilder. Herstellung und Einweihung von Kultbildern in Mesopotamien 
und die alttestamentliche Bildpolemik. Fribourg – Göttingen 1989, 104 u. passim.

sogenannten Projektionstheorie, die also nicht erst Ludwig Feuerbach und Sig­
mund Freud erfunden haben.

Der Prophet (Deutero-)Jesaja war ein Zeitgenosse des Xenophanes. Er gehörte 
zu der vertriebenen Elite der Judäer, die nach der Eroberung Jerusalems durch 
Nebukadnezar (586) nach Mesopotamien deportiert worden waren. Diese Nie­
derlage war für die Kinder Israels ein tiefer Schock. Ihr Zusammenhalt als Volk 
hing mit einer großen Gründungserzählung zusammen, in der ihr göttlicher 
Bundesgenosse Jahwe die Vorfahren unter dramatischen Umständen am Schilf­
meer vor ihren feindlichen Verfolgern beschützt und gerettet hatte. „Rosse und 
Wagen warf er ins Meer“, so heißt es in Miriams Preislied, das die Exegeten als 
eines der ältesten Fragmente, wenn nicht überhaupt den ältesten Text der Bibel 
betrachten. Die aus Jerusalem vertriebenen Judäer waren in eine existenzielle 
Krise geraten. Sie saßen an den „Wassern von Babylon“, hängten ihre Harfen in 
die Weidenzweige und weinten. Wo war der große Bundesgenosse und Kriegs­
helfergott geblieben, als Jerusalem fiel?

In Mesopotamien wurden die Judäer aber auch mit den religiösen Praktiken 
der Babylonier konfrontiert, die man aus anderen Keilschriftquellen inzwischen 
recht gut kennt.3 Wenn die Bildhauer etwa eine Statue des Gottes Marduk her­
gestellt hatten, vollführten sie Ableugnungsrituale und stritten vor dem Publi­
kum ab, mit dieser Figur etwas zu tun gehabt zu haben. In langen Zeremonien 
lud die babylonische Priesterschaft dann die Statue gleichsam spirituell auf. Der 
Gott und seine Statue wurden so identisch. Im 44. Kapitel 9–20 beschreibt der 
Prophet mit der ausladenden Wiederholungslust eines orientalischen Erzäh­
lers das Göttermachen. So oder so ähnlich muss er es in Babylon erlebt haben: 
„Man fällt eine Zeder, wählt eine Terebinthe oder sonst einen mächtigen Baum, 
den man stärker werden ließ als die übrigen Bäume im Wald. Oder man pflanzt 
einen Lorbeerbaum, den der Regen groß wer-den lässt. Und es dient dem Men­
schen zum Heizen; er nimmt davon und wärmt sich. Auch schürt man das Feuer 
und bäckt damit Brot (…). Aus dem Rest des Holzes aber macht man sich einen 
Gott, [s]ein Götterbild, vor dem man sich beugt und niederwirft, zu dem man 
betet und sagt: Rette mich, du bist doch mein Gott!“ (Jes 44,14–17)

Die erste Strophe von Góngoras Sonett gehört zur Wirkungsgeschichte die­
ses biblischen Textes. In lyrischer Verknappung trifft er den Kerngedanken. Der 
Aberglaube baut Altäre dem, was „vormals grüner Stolz vom dunklen Wald“ 
gewesen ist. Auch Góngora kommt es wie dem biblischen Autor offenbar darauf 
an, das, was am Ende als göttlich ausgegeben wird, mit profanen und alltäg­
lichen Arbeiten zu kontrastieren und diejenigen, die sich Götterbilder machen, 
dumm bzw. abergläubisch aussehen zu lassen: „Unwissend sind sie und ohne 

Reflexion

88



4	 Auf einem archäologischen Scherbenfund treten Jahwe und Aschera sogar als Paar auf, vgl. 
	 M. Görg, Nilgans und Heiliger Geist. Düsseldorf 1997.
5	 Der „Jahwe“ der monolatrischen Phase vor dem Exil ist zu unterscheiden von „JHWH“, der in 
	 Babylon als der Einzige erkannt wurde. So erklärt sich die unterschiedliche Schreibweise.

Verstand (…)sie haben keine Erkenntnis und Einsicht“ (Jes 44,18 f.). Einen ei­
genen kleinen Akzent setzt Góngora, indem er den hohen ästhetischen Reiz des 
Götzenbildes – und damit ein wesentliches Element seiner Verführungskraft – 
hervorhebt. 

Zwei Antworten auf die große Frage

Zurück zu der großen babylonischen Frage, welche die deportierten Judäer in ei­
ne fundamentale Sinnkrise geführt hatte: Wo war unser großer Bundesgenosse 
vom Exodus geblieben, dessen Rettungstat wir alljährlich gefeiert haben? Wa­
rum hatte er diesmal zugelassen, dass Nebukadnezar Jerusalem eroberte und uns 
hierher verschleppte? Auf diese Frage gab es zwei Typen von Antworten, einen 
moralischen und einen erkenntnistheoretischen. Für den moralischen Typus 
liefern im Alten Testament die Bücher der Könige und der Chronik reiches Ma­
terial. In dieser Zeit, in der sich die Kinder Israels nicht nur die Exodussagen 
von der Befreiung aus dem Sklavenhaus Ägypten, sondern auch die Geschich­
ten der Patriarchen Abraham Isaak und Jakob und deren wiederholte Bundes­
schlüsse mit Jahwe erzählten, war auch für Israel der Himmel über Kanaan noch 
durchaus bevölkert. Da gab es die Sternengötter, das „Himmelsheer“, da gab es 
vor allem die Göttin Aschera4, die man an sogenannten Kultpfählen verehrte, 
da gab es Tempelprostitution, und der König Ahas von Juda ließ sogar noch 
„seinen Sohn durchs Feuer gehen“ (2 Kön 16,3). Mit dieser Wendung wird das 
im alten Kanaan vorkommende Kinderopfer bezeichnet, jene Praxis, welche 
eine Hintergrundfolie der Geschichte von Abraham und Isaak bildet, in der der 
Engel JHWHs5 einem Vater in den Arm fällt, der im Begriff war, seinen Sohn zu 
schlachten.

In dieser Phase der sogenannten Monolatrie gibt es zwar eine deutliche Ten­
denz, allein den am Schilfmeer bewährten Bundesgenossen Jahwe zu verehren. 
In der Welt des alten Kanaan vor dem Exil wird aber den anderen Gottheiten 
keineswegs die Existenz abgesprochen. Sogar vom großen König Salomo, dem 
Erbauer des ersten Tempels, können wir lesen: „Als Salomo älter wurde, mach­
ten seine Frauen sein Herz anderen Göttern geneigt, sodass sein Herz Jahwe, sei­
nem Gott, nicht mehr ungeteilt ergeben war, wie das Herz seines Vaters David. 
Er verehrte Astarte, die Göttin der Sidonier und Milkom, den Götzen der Am­
moniter. Er tat, was böse war in den Augen des Herrn.“ (1 Kön 11,4 ff.) Auch in 
den Psalmen finden sich Spuren des sogenannten Henotheismus, bei dem zwar 

89

An ein Götzenbild



6	 Seit Luther wird in den meisten deutschen Bibelübersetzungen das Tetragramm JHWH mit „der 
HERR“ übersetzt. Die Großbuchstaben sollen daran erinnern, dass es sich um die „Vier Buchstaben“ 
des Gottesnamens, das Allerheiligste Israels handelt, die ein frommer Jude aus Ehrfurcht nicht aus­
spricht, sondern z.B. durch „Adonai“ oder „Haschem“ ersetzt.

Jahwe als einziger verehrt wird, aber auch noch andere Götter vorkommen: 
„Gott steht auf in der Gottesversammlung, inmitten der Götter hält er Gericht.“ 
(Ps 82,1)

Wer nun an den Wassern von Babylon über den Verlust Jerusalems trauerte 
und sich jene große Frage stellte, der konnte im Blick zurück auf das ständige 
Hin und Her zwischen Jahwe und den Königen, die allzu oft „taten, was dem 
Herrn missfiel und die Gräuel der Völker nachahmten“, das Schicksal der Stadt 
als nur zu gerechte Antwort Gottes und als Strafgericht deuten. Diese morali­
sche Antwort, der zufolge die Kinder Israels selbst schuld an ihrem Schicksal wa­
ren, mischt sich aber mit dem zweiten Antworttypus, der schon eine erkennt­
nistheoretische Qualität aufweist.

In 2 Kön 18 und 19 begegnet uns König Hiskija, der eine große Kultreform 
durchführte. „Er schaffte die Kulthöhen ab, zerbrach die Steinmale, zerstörte 
den Kultpfahl und zerschlug die Kupferschlange, die Mose angefertigt hatte und 
der die Israeliten bis zu jener Zeit Räucheropfer darbrachten – man nannte sie 
Nehuschtan, Bild aus Erz. Er setzte sein Vertrauen auf JHWH, den Gott Israels.“ 
(2 Kön 18,4–5a) Hiskija konzentrierte den Kult für JHWH, auf einen einzigen 
Altar in Jerusalem. Im Verlauf seiner 29-jährigen Regentschaft kam es zu einer 
großen Belagerung durch Sanherib, den König von Assur, und dessen Mund­
schenk, den Rabaschake. Kapitel 18 überliefert eine lange Rede, die dieser an die 
Belagerten hält, in ihr heißt es: „Hat denn einer von den Göttern der anderen 
Völker sein Land vor dem König von Assur gerettet? Wo sind die Götter von Ha­
mat und Arpad? Wo sind die Götter von Sefarwajim, Hena und Awa? Haben sie 
etwa Samaria aus meiner Hand gerettet? Wer von all den Göttern der anderen 
Länder hat sein Land aus meiner Hand gerettet? Wie sollte dann Jahwe Jerusa­
lem aus meiner Hand retten?“ (2 Kön 18,33 ff.)

Alle Völker hatten also einen göttlichen Bundesgenossen für den Kriegsfall. 
Auch in einer Botschaft, die Sanherib selbst noch einmal an Hiskija sendet, wird 
Jahwe/JHWH in eine Reihe mit diesen Kriegshelfergöttern gestellt, die schließ­
lich alle die Völker, die sich auf sie verließen, nicht hatten retten können. In 2 
Kön 14–19 findet sich nun als Antwort ein Gebet Hiskijas: „JHWH6, Gott Israels, 
der über den Kerubim thront, du allein bist der Gott aller Reiche der Erde. Du 
hast den Himmel und die Erde gemacht. Neige, JHWH, dein Ohr und höre! Öff­
ne, JHWH, deine Augen und sieh her! Höre die Worte Sanheribs, der seinen Bo­
ten hergesandt hat, um den lebendigen Gott zu verhöhnen. Es ist wahr, JHWH, 
die Könige von Assur haben die Völker vernichtet, ihre Länder verwüstet und 

Reflexion

90



7	 Vgl. F. Staal, The Meaningless of Ritual, in: Numen 26 (1979) 1, 1–26.

ihre Götter ins Feuer geworfen. Denn das waren keine Götter, sondern Werke 
von Menschenhand, aus Holz und Stein; darum konnte man sie vernichten. 
Nun aber, JHWH, unser Gott, rette uns aus seiner Hand, damit alle Reiche der 
Erde erkennen, dass du, JHWH, Gott bist, du allein!“ (2 Kön 19,15–19)

Es ist gut möglich, dass diese Gedanken auch das Ergebnis einer Redaktion 
sind, die in und nach dem Exil allen Texten der Tora in unterschiedlicher Inten­
sität zuteilwurde. Auf jeden Fall wird uns hier noch einmal der Medienkonflikt 
vorgeführt, der zwischen den Kultbildern als dem Leitmedium des Polytheis­
mus und dem Medium, das sie ersetzen wird, ausgetragen wird. Wie ein roter 
Faden durchzieht die hebräische Bibel die zum Teil durchaus polemische Kritik 
an den Götterbildern, die „von Menschenhand gemacht“ sind. Mit dieser Dis­
qualifikationsformel wird ein entscheidender Punkt getroffen, auch wenn die 
Verehrer von Kultbildern keineswegs so dumm gewesen sein müssen, wie die 
prophetische Kritik sie hinstellt. Ihnen hätten ungefähr dieselben Argumente 
zur Verfügung gestanden, mit denen später die Verehrer der Ikonen im großen 
Bilderstreit des ersten christlichen Jahrtausends zwischen Anbeten und Vereh­
ren unterschieden. Auch in der Heiligenverehrung unserer Tage kommt kein 
Katholik auf die Idee, eine Statue mit dem zu verwechseln, den sie doch nur 
re-präsentiert. In der Hauptsache aber gehört das Argument, dass ein selbstge­
machter Gott kein wirkliches Gegenüber sein kann, zu einem Kernbestand der 
biblischen Aufklärung, der bis heute Bestand hat. Eigentlich muss man sich 
wundern, dass Ludwig Feuerbach meinte, diesen urbiblischen Gedanken gegen 
das Christentum wenden zu können.

Kultpersistenz und Medienwechsel

Nun aber kam es zu einem großen Medienwechsel. Bevor wir nun das neue Got­
tesmedium betrachten, das fortan den Monotheismus prägen wird, sollten wir 
den Blick auf eine wichtige Erkenntnis lenken, die wir dem Ethnologen Frits 
Staal verdanken.7 Nach seiner in Indien gemachten Beobachtung hält sich sehr 
oft die äußere Gestalt eines Kults durch, während die Mythen und Doktrinen, 
die mit ihm verbunden waren, komplett ausgetauscht werden. Dieses Phäno­
men – man könnte es die Kultpersistenz nennen – könnte zur Erklärung des lan­
gen Kampfes zwischen den Kulten des alten Kanaan und den kultkritischen Pre­
digten der Propheten beitragen. Auch in unseren Tagen haben wir mehrfach 
beobachten können, wie der relativ persistente Feiertagskalender mit wechseln­
den Inhalten gefüllt wurde. Das Weihnachtsfest, welches einst das römische Fest 
des Sol invictus ersetzt hatte, ist dabei, getriggert durch die Interessen des Einzel­

91

An ein Götzenbild



handels, das Gedächtnis der Geburt Jesu durch ein säkulares Konsumfest zu ver­
drängen. Aus Christi Himmelfahrt wurde vielerorts der Vatertag, aus dem Vora­
bend von Allerheiligen, „All Hallows Eve“, das lustige Geisterfest Halloween, 
aus der evangelischen Konfirmation in der DDR die atheistische Initiation der 
Jugendweihe, die den Untergang des Kommunismus sogar überlebte, etc. 

So traurig das Schicksal der verschleppten Oberschicht aus Jerusalem auch 
gewesen sein mag, aus den Fesseln der Kultpersistenz war sie in der Fremde be­
freit. Die alten Kulte Kanaans war man los und über die babylonischen konnte 
man sich mit allen identitätsbildenden Vorteilen der Distinktion entrüsten: 
„So dumm wie diese Göttermacher sind wir nicht!“ Wer einen obsoleten Kult 
beenden will, muss ihn durch etwas Besseres ersetzen. Dass eine vorhandene 
Kultpraxis nicht ersatzlos abgeschafft werden kann, folgt aus den Gesetzen der 
Kultpersistenz. 

Dass dies so ist, belegt eine interessante Episode im alten Ägypten. Der Pha­
rao Echnaton (gest. 1335 v. Chr.) hatte zusammen mit seiner Frau Nofretete 
eine frühe Art des Monotheismus in einer Revolution von oben durchzusetzen 
versucht. Er komprimierte alle Gottheiten auf den spektakulärsten Singular 
des Kosmos, die Sonne. Die Kulte für die anderen Gottheiten sollten ersatzlos 
abgeschafft werden. Der Versuch misslang. Nach seinem Tode sorgten die alte 
Priesterschaft und die Persistenz der alten Kulte dafür, dass diese in kurzer Zeit 
wiederauflebten. Echnaton blieb Episode.

Heilige Schrift

Der Medienwechsel, der aus dem babylonischen Exil hervorging, gelang aus zwei 
Gründen. Israel konnte nicht nur gegen die Kultbilder triftige Argumente anfüh­
ren, er profitierte auch von einer einzigartigen Fähigkeit, welche die Schrift, das 
neue Medium Israels auszeichnete, das an die Stelle der Kultbilder treten sollte. 
Anders als die Kultbilder konnte man sie nämlich nicht mit dem verwechseln, 
was sie darstellte. Als Objektivation der menschlichen Sprache war sie zwar ein 
Ding in der Welt, sie unterschied sich aber von allen anderen Dingen dadurch, 
dass sie niemals das selbst ist, was sie bedeutet, sondern auf etwas verweist, was 
sie selbst nicht ist. Verwechslung ausgeschlossen! Als Medium der Differenz war 
sie besonders geeignet, an die Stelle der dreidimensionalen Götterbilder zu treten. 

Mit dem Medienwechsel änderte sich auch der Begriff von Gott. Während 
die Götter und Göttinnen des Polytheismus allesamt einer bestimmten Funk­
tion zugeordnet werden können – für jedes menschliche Interesse gibt es eine 
himmlische Adresse –, ist JHWH, der neue und einzige Gott Israels, der Schöpfer 
des ganzen Kosmos. Er ist nicht für etwas Bestimmtes zuständig, sondern für al­
les. Er ist die transfunktionale Instanz schlechthin. Die Sonne Echnatons war im­
mer noch ein Teil des Kosmos, wenn auch der spektakulärste. Der Gott Israels 

Reflexion

92



8	 Ausführlich in: E. Nordhofen, Corpora, 129–158 [s. Anm. 1].

heftet in Gen 1,16 die Sonne als eines von zwei großen Lichtern ans Firmament. 
JHWH, der „Ich bin da“, ist der Schöpfer, das große Gegenüber einer Welt, in 
der er nicht zu besichtigen ist. In seinem neuen Medium Schrift bleibt er entzo­
gen – und doch präsent.8

Fazit

In Góngoras Sonett wird der kritische Kern der Götzenkritik aus der Kontingenz 
des alten Babylon ins Grundsätzliche, immer GüItige herausgehoben. „Goldene 
Münder, Zungen voller Licht“ sind Teil des großen Illusionsspektakels, mit dem 
die Götzendiener sich selbst betrügen. In der Konsequenz einer intellektuellen 
Verlängerung weist die Warnung davor, sich „Götzen“ selbst zu machen, auch 
auf die große Versuchung der Frommen hin, die eigenen Gedanken mit denen 
Gottes zu verwechseln. Diese Usurpation wäre die subtilste Form des Götzen­
dienstes. 

93

An ein Götzenbild


