Markuspassion

Felix Korner SJ | Rom

geb. 1963, Dr. phil., Dr. theol., Professor fiir
Dogmatik und Theologie der Religionen an
der Pdpstlichen Universitat Gregoriana

koerner@unigre.it

Die Verborgenheit Gottes

Eine ignatianische Betrachtung zur Markuspassion

Zweimal spricht Ignatius im Exerzitienbuch von der ,Verborgenheit Gottes”.
Beim Eintritt in die Passionsbetrachtungen schlédgt Ignatius vor, zu ,erwigen,
wie die Gottheit sich verbirgt, da sie ihre Feinde vernichten kénnte und es nicht
tut; und wie sie es duldet, dass die heilige Menschheit so tibergrausam leidet“!.
Mit , Gottheit” verwendet er selbstverstandlich keinen religionsgeschichtlichen
Begriff fiir personifizierte Transzendenz, sondern er redet in der klassischen Lehr-
sprache von der gottlichen Natur Christi. Gleich darauf wird er ja auch von sei-
ner menschlichen Natur reden. Christus trdgt ein Geheimnis. Die verborgene
Gottheit — damit gibt Ignatius einen Verstiandnisschliissel fiir die Schriftlesun-
gen in der Woche vor Ostern.

Verborgenheit Gottes in der Schrift

Alttestamentlich ist in drei verschiedenen Zusammenhidngen davon die Rede,

dass Gott sich verbergen konnte:

— das Gesicht — diskret — verbergen vor den Stinden des Menschen: Nachsicht
(Ps 51,11);

— das Gesicht — mitleidlos — verbergen, vor der Not des Menschen: Ubersehen
(Ps 22,25; 27,9);

1 GU 196: ,Considerar como la Divinidad se esconde es a saber, como podria destruir a sus enemigos,
y no lo hace, y como dexa padescer la sacratissima humanidad tan crudelissimamente.” Bibelexe-
getisch vgl. zur Passion vor allem: R. E. Brown, The Death of the Messiah. From Gethsemane to the
Grave. A Commentary on the Passion Narratives in the Four Gospels. 2 Bainde. New York 1994.

2 Alle sind mit Stammesmodifikationen von s-t-r ,zudecken, bergen” ausgedriickt.

141



Nachfolge

- seine Handlungsmacht und -absicht - erstaunlich - verbergen vor den Be-
rechnungen des Menschen: Uneinsehbarkeit. , Tatsachlich! Du bist ein ver-
borgener Gott. Israels Gott ist ein Retter” (Jes 45,15).

In der Bergpredigt fordert Jesus zum Gebet im stillen Kémmerlein auf: ,Bete zu
deinem Vater, der im Verborgenen ist“ (Mt 6,6).* Beim Beten im Verborgenen
geht es nicht nur um die Vermeidung von , Augendienerei” (Kol 3,22), sondern
um eine imitatio Dei. Wie Gott sich nicht mit seinem Herrlichkeitsschein auf-
drédngt, so soll auch die betende Gegenwart der Glaubenden keine sich den an-
dern Menschen aufdrangende Machtgeste werden.

Verborgenheit in der Markuspassion

Ignatius denkt ortsbezogen. ,Loci” orientieren bei ihm die Anlage eines aposto-
lischen Einsatzes, aber auch die einer geistlichen Betrachtung. Entsprechend
sieht er das Offenbarungsgeschehen in der Jesusgeschichte topographisch. Da-
mit hebt er nur ans Licht, was die Evangelisten selbst tun. Der Weg nach Jerusa-
lem geht ,hinauf” (Mk 10,33); aber wer den Olberg vor Augen hat, weif}: Von
dort in die Stadt geht es dann hinunter. Oben, auf3erhalb des Stadtgebietes, re-
det Jesus vertraulich mit den Jiingern und erklédrt sich; unten in Jerusalem je-
doch ist die Offenheit seiner Selbstdarstellung gebrochen. Sie ist verborgen, weil
offentlich. Sie geschieht in der Form von Zeichen, die zu deuten sind, und die
daher mehrdeutig sind. Drei solche Zeichen sind hier zu betrachten.

Drei Zeichen

Esel

Jesus zieht als der demiitige Konig Zions in seine Stadt ein: auf einem Esel, wie
schon der Konig beim Propheten Sacharja (9,9). Wer ist der so einziehende Ko-
nig? Bei Sacharja ist der Konig ausdriicklich nicht nur ein Gottgesandter. Un-
mittelbar davor hat Gott vielmehr versprochen, dass er selbst bei seinem Hause
sein Lager aufschlagen werde (Sach 9,8). Gott sagt hier sein eigenes Kommen als
Konig an.

3 Im Hebréischen ist eindeutig — Hitpa‘el: mistatér —, dass Gott selbst seine Verborgenheit bewirkt.
Die Septuaginta macht in ihrer Abstrahierungstendenz die Metapher nicht mit und sagt statt ,ver-
borgen*: ,Du bist Gott, und wir wussten es nicht” (ov yo €l 0e6g, xal ov= {idewpev). Die Vulgata bie-
tet dagegen den naher am Hebrdischen bleibenden, klassisch oft kommentierten Ausruf: ,vere tu es
Deus absconditus”.

4 Hier ist die Vulgata offenbar zu vorsichtig, den anstofiigen Text in aller Klarheit zu tibersetzen. Das
Lateinische bleibt zweideutig: , ora Patrem tuum in abscondito”. Im Zusammenhang klingt das so,
als wiirde mit ,in abscondito” ein zweites Mal eingescharft, dass der Gebetsort verborgen zu sein
habe. Griechisch aber ist (textkritisch und grammatisch) eindeutig von Gott die Rede, der im Ver-
borgenen ist: mp6oevEAL TO TOTEL GOV TO €V TO RQUITT(.

142



Markuspassion

Jesu Einzug bleibt auch nach dem Moment des Jubels eine grof3e Zeichenhand-
lung. Es folgen Tempel-Besichtigung und -Reinigung. Was bedeutet das? Jesus
zeigt sich als Herr des Jerusalemer Gotteshauses. Seine Berechtigung wird bestrit-
ten. Das war zu erwarten. Wer Vollmacht beansprucht, ohne dem tiblichen Rol-
lenbild zu entsprechen, stof3t auf Ablehnung. Jesu Vollmacht kann nur erken-
nen, wer sich herausfordern ldsst vom neuen Handeln Gottes in seinen Erwihl-
ten (Mk 11,33). Dass Jesus im Heiligtum lehrt (Mk 12), heif3t: Er macht den Tem-
pel wieder zum Sitz der gottlichen Weisheit. Daher aber wird er auch sogleich
andeuten, dass sich der wahre Gottesdienst nicht hinter Mauern abspielen kann
(Mk 13,2).

Frucht

Am Rande der Markuspassion horen wir, dass Jesus einen Feigenbaum verflucht
hat. Die Pflanze geht ein (Mk 11,13). Wieso hitte sie aber auch bereits im Friih-
jahr Friichte tragen sollen? Weil Jesus eben in diesem Augenblick kommt. Jetzt
ist die Zeit zum Fruchtbringen; jetzt kann man sich nicht auf den Naturrhyth-
mus berufen, wenn man sich wirklich von ihm herausrufen lassen will.

Am Ende des Abendmahls kommt Jesus wieder auf die Frucht zu sprechen. Er
sagt voraus, dass er nicht mehr von der ,Frucht des Weinstocks” trinken werde,
bis er von neuem davon trinkt im Reiche Gottes. Mit ,Frucht des Weinstocks”
greift er das traditionelle Segenswort tiber den Kelch auf; es preist Gott, den
Schopfer der Frucht des Weinstocks. Diese feierliche Bezeichnung fiir den Wein
ist eine heilsgeschichtliche Anspielung. Feigenbaum und Weinstock stehen fiir
Israel (Jer 8,13). Gott hat sie gepflanzt und gendhrt, jetzt ist es an ihnen, Frucht
zu bringen.

Was ist das fiir eine Frucht? Der Wein ist fiir Jesus zum Zeichen der Freude
uiber das anbrechende Gottesreich geworden; aber auch zum Zeichen seines ver-
gossenen Blutes. Die Fruchtbarkeit, die er verlangt, ist die Liebeshingabe. Er
macht sie auch moglich, weil sie aus der angebrochenen Gotteszukunft von al-
leine entspringt.

Vorhang

Das dritte Zeichen ist andersgeartet. Sowie Jesus gestorben ist, ,wird” der Tem-
pelvorgang zerrissen, das heif3t: Gott selbst zerreif3t die Heiligtumsabtrennung —
als wiirde er sich die Kleider zerreiflen. Damit ist die Abgegrenztheit des Heiligs-
ten durchbrochen. Die Ortsgebundenheit der Gottesgegenwart tritt iber ihre
Grenzen. Aber gibt Gott damit auch seine Verborgenheit auf? Er hat sich erkenn-
bar und zugédnglich gemacht, tiber Israel hinaus. Mit dem Riss wird die Trennung
aufgehoben zwischen Israel und den Volkern, die Abtrennung zwischen Heilig-
tum und Welt. Nicht aufgehoben aber ist die Verborgenheit Gottes. Nicht jeder
erkennt ja Gott im Gekreuzigten. Gott hat sich geoffenbart, das heif3t, er hat sich

143



Nachfolge

festgelegt auf diese Person, hat sich zugédnglich gemacht, aber in einer Geschich-
te, die dem Betrachter viel abverlangt. Es gibt nach dem Tempelriss sehr wohl ei-
nen neuen Ort Gottes: Christus — als Person, als Geschichte, als Leib.

Drei Worte

Oben auf dem Olberg kann Jesus mit seinen Jiingern unmittelbar frei reden. Aber
Judas wird die Sprache der Wahrhaftigkeit verraten. Er bringt einen Trupp aus der
Stadt mit und macht auch Getsemani zu einem Ort der Wahrheitsverdeckung.
Kuss und , Rabbi“-Anrede sind zum Verrdterzeichen geworden. Jetzt ist eine neue
Sprache zu finden, die die Wahrheit so benennt, dass nur der Mensch sie ver-
nimmt, der sich ihr iiber das Rechthabenwollen hinaus 6ffnet. Drei Worte sind
zu ergriinden.

Menschensohn

In Jerusalem unten macht Jesus nur noch Andeutungen. Er schweigt, statt sich zu
verteidigen. Aber die an ihn gerichtete Entscheidungsfrage beantwortet er: ,Bist
du der Messias, der Sohn des Hochgelobten?“ Seine Antwort ist das letzte Wort,
das er an einen Menschen seines Volkes richtet. , Ich bin es. Und ihr werdet den
Menschensohn zur Rechten der Macht sitzen und mit den Wolken des Himmels
kommen sehen.” (Mk 14,62) Dieses Wort ist ein dreifacher Durchbruch. Er scheint
einfach die Erwartung des Hohenpriesters zu bestitigen. Der erhofft den ,Gesalb-
ten”, den ,,Gottessohn”, also die Wiederkehr eines Konigs fiir Israel; aber der Ho-
hepriester glaubt nicht, dass Jesus diese Hoffnung erfiillt hitte. Auf die Frage, ob
Jesus etwa behaupte, das zu sein, scheint er nun mit ,Ja“ geantwortet zu haben.
In Wirklichkeit aber hat er etwas Grofleres gesagt. Er hat ,der Menschensohn” ge-
sagt. Das klingt wie ,,ich“, aber tatsdchlich verweist Jesus so auf die Danielsweis-
sagung (Dan 7). Damit sagt er: Die Geschichte aller Volker ist dabei, zu ihrem Ho6-
hepunkt zu kommen. Wer kommt mit den Wolken des Himmels? Die , Heiligen
des Hochsten” treten jetzt die Herrschaft tiber die Volker an. ,Zur Rechten” sitzt
der Menschensohn, denn er ist der ‘adoni (mein Herr), von dem Psalm 110
spricht: der ,Herr” zur Rechten ,des Herren”. Damit ist auch Jesu ,Ich bin es”
nicht mehr ,ja“, sondern die Selbstoffenbarung im Gottesnamen (Ex 2,14). So
sind drei Grenzen durchstofien: Was das Gottesvolk von Gott zu erhoffen hatte,
war kein neuer Konig fiir das Volk Israel, sondern der Umschlagpunkt in der Ge-
schichte aller Volker. Darin hat nicht nur ein Mensch, sondern ganz Israel als
»die Heiligen Gottes” die Aufgabe, Herrschaftsverantwortung zu tibernehmen.
Das Volk Israel wird also der neue Konig der Volker. Wenn der, der sich hier als
Geschichtswende zeigt, , Ich bin“ sagt, spricht er die gottliche Selbstvorstellung
am Dornbusch nach; und: Das alles geschieht hier, in dieser unspektakuldren Be-

gegnung.

144



Markuspassion

Auf die ausstehende Herrlichkeitsoffenbarung kann man sich jetzt schon einlas-
sen; aber der Hohepriester lasst das nicht zu. Wer erkennen will, dass Gott in
dieser verlachten Figur die Geschichte wandelt, braucht ein bereitetes Ohr und
Auge.

Du sagst es

Danach sagt Jesus nur noch einmal etwas zu einem Menschen, ndmlich zu Pila-
tus: ,Du sagst es.” Damit bestdtigt er zwar an der Oberflache wieder nur das Ge-
sagte. ,Bist du der Konig der Juden?”, wie — ganz heidnisch — der rdmische Statt-
halter gefragt hatte. Mit ,Du sagst es” tut Jesus aber noch mehr. Er erteilt der Hei-
denstimme das Wort. Du, Volkervolk, sagst es jetzt. Ein anderer aus den Volkern
wird die , Prophetie” Jesu (vgl. Mk 14,635) erfiillen, der Hauptmann, der Jesus als
,Gottessohn” bekennen wird.

Mein Gott

Das letzte Wort Jesu ist an keinen Menschen mehr gerichtet. ,Mein Gott, mein
Gott, warum hast du mich verlassen?” Der Ruf Jesu am Kreuz ist ein ratlos-vor-
wurfsvoller Schrei, und zugleich ein Psalmengebet. Als Psalmzitat wire dies die
Einleitung zu vertrauensvollen Gebetsworten: ,Denn er hat nicht verachtet, nicht
verabscheut des Elenden Elend. Er hat sein Angesicht nicht verborgen vor ihm; er
hat gehort, als er zu ihm schrie.” (Ps 22,25) Aber Jesus ruft auf Aramadisch diese
Worte, also weniger liturgisch denn im Gegenzug zum noch vertrauenden , Ab-
ba“ des Olbergs. Das erste Mal sagt Jesus nun nicht , Vater”, sondern ,mein Gott*.
Jetzt spricht er nicht mehr aus der Ndhe zu Gott, sondern er erlebt die Lebensnot
seiner Mitmenschen. Er bestreitet nicht, dass Gott wirken kann, aber er sptirt
nicht mehr, dass Gott hilft. Er erlebt die Verborgenheit Gottes im Auflersten und
wirft ihm die Frage vor: Wozu?

Drei Wortlosigkeiten

Vor dem Hohenpriester
Auf die falschen Zeugenaussagen reagiert Jesus nicht (Mk 14,61). Er verteidigt sich
nicht, denn nur wer eine Erkenntnisbereitschaft mitbringt, kann ihn verstehen.

Vor Pilatus

Mit der Antwort , Du sagst es” hat Jesus das Reden anderen tibertragen. Er selbst
schweigt nun (Mk 15,5). Ob er beschuldigt oder verspottet wird: sein Schweigen
ist das Schweigen Gottes (Hab 1,13). Gott lasst die Geschichte ihren Weg gehen.
Er wird sich weder durch verteidigende Worte noch durch den erwarteten Eingriff
als der Miachtige erweisen; und dennoch wird er sich tiberraschend schlief8lich als
Herr der Geschichte zeigen.

145



Nachfolge

Der Schrei

Zuletzt, am Kreuz kommt aus Jesu Mund kein Wort mehr; aber ein lauter Schrei.
Es ist nicht das Briillen der am Kreuz Gefolterten, von dem die antiken Schrift-
steller berichten. Es ist der apokalyptische Schrei, mit dem der Weltenrichter alles
erschiittert (Jer 25,30).

Sinn der Verborgenheit

Gott scheint mit seiner Verborgenheit seine eigene Freiheit zu wahren. Er ldsst
sich nicht in den Plan blicken. So wird die Offenbarung zugleich zum Gericht
(vgl. Joh 12,28-31). Denn an ihr erweist sich, wer den bereiteten Blick hat.

In der Verborgenheit kann er anwesend sein, ohne den Geschichtsverlauf
kiinstlich abzubiegen. Durch seine Verborgenheit wahrt Gott die Freiheit der Men-
schen. So konnen sie an der von ihm erdffneten Moglichkeit zum Gottesleben
teilnehmen. Wenn er seine Herrlichkeit verborgen zeigt, dann kann ich mich da-
gegen entscheiden oder in Liebe dafiir. Die erdffnete Freiheit ermoglicht Liebe.

Am Beginn der vierten Exerzitienwoche — die Begegnungen mit dem Auf-
erstandenen sind nun zu betrachten - spricht Ignatius erneut von der Verbor-
genheit. Was er dem Exerzitanten bzw. der Exerzitantin vorlegt, lautet: ,Erwai-
gen, wie die Gottheit, die sich in der Passion zu verbergen schien, nunmehr
in der heiligsten Auferstehung so wunderbar aufscheint und sich zeigt durch
deren wahre und heiligste Wirkungen.”s

Gott erscheint

Der Text enthdlt ein Wortspiel: Die Gottheit ,schien” sich zu verbergen und ,er-
scheint” jetzt. Beide Male verwendet Ignatius dasselbe Verb.® Was er andeutet, er-
weist sich bei genauerem Hinsehen als grof3e Theologie.

a. Ignatius mochte offenkundig nicht, dass man sich auf einen theologischen
Schliisselgedanken festlegt. Jeder Begriff und jeder Zugriff hat auch seine
Schwichen. Daher will Ignatius die Verborgenheit Gottes nicht als das eine
klarende Prinzip einfithren und dann zu Tode reiten. Vielmehr stellt er, was
eben noch so aufschlussreich wirkte, nun in ein ganz neues Licht und berich-
tigt es damit: Die Gottheit war gar nicht verborgen, sie schien nur verborgen.

b. Das heifdt, sie ist fiir den, der den rechten Blick und das rechte Gehor hatte,
durchaus immer sichtbar gewesen. Daher waren ja auch die anbetenden Be-

5 GU 223: ,considerar como la Divinidad, que parescia esconderse en la passion, paresce y se muestra
agora tan miraculosamente en la sanctissima resurreccion, por los verdaderos y sanctissimos effectos
della — considerare, quomodo Divinitas, quae videbatur se abscondere in Passione apparet et osten-
dit se nunc tam miraculose in sanctissima Resurrectione, per veros et sanctissimos eius effectus.”

6 Parescer, das ware heute parecer.

146



Markuspassion

trachtungen der dritten Woche moglich. Sie sind Ubung des Blicks. Wegen
der nachtrédglichen Richtigstellung der Verborgenheit als nur scheinbare und
wegen der Doppeldeutigkeit von ,erscheinen” — , sich zeigen” und ,verkehrt
wahrnehmbar sein“ — hat aber der hier zu lernende Blick eine bleibende Dy-
namik der Selbstkritik. Sie steckt bereits in der recht verstandenen Verborgen-
heit Gottes: Er kann das Bisherige in ein neues Licht stellen, so dass alles an-
ders aussieht.

c. Das Erscheinen der Gottheit geschieht in den Osterereignissen. Die Auferste-
hung bekommt bei Ignatius drei Bestimmungen: das Erscheinen ist , so wun-
derbar”’; und die Auferstehung hat ,wahre” und ,heiligste Wirkungen”. Da-
mit sagt Ignatius, dass es kein kirchlicher Kniff ist, mit dem die Unsichtbar-
keit Gottes durch produktive Phantasie tibertiincht werden miisste. Die Auf-
deckung seiner Verborgenheit ist vielmehr Gottes eigene Wirkung, und zwar
bis in die Erfahrbarkeit, ja in das wirksame Umgestaltetwerden hinein.

d. Da der Auferstandene aber nicht einfachhin eine 6ffentliche Gegebenheit ist,
sondern personal erscheint, also bestimmten Menschen seine Beziehung er-
offnet, ist die iiberwundene Verborgenheit nun keineswegs eine abgeschaffte,
als wire die geistliche Erkenntnis ins Allgemeine trivialisiert. Ignatius ldsst
vielmehr einzelne persdnliche Begegnungen betrachten und zeigt, wie sie
von Christus, nicht von einem tapfer Meditierenden her bewirkt sind.

e. Verborgenheit und Offenbarkeit sind also keine sich ablosenden Prinzipien.
Sie sind vielmehr die beiden Gesichtspunkte der Wirklichkeit Gottes; nam-
lich seiner Freiheit. Die Freiheit der Verborgenheit besteht darin, dass er nicht
da ist, wo Menschen ihn sich ausdenken; und die Freiheit seiner Offenbarkeit
liegt darin, dass er selbst die Begegnung schenkt.

Drei Zeugen der Verborgenheit

Mit der Herausforderung, die das Verborgenerscheinen Gottes nun einmal ist,
gehen verschiedene Menschen unterschiedlich um. Drei Umgangsweisen mit
dem Geheimnis, drei Weisen der Anbetung lassen sich andeuten.

Gescheiterte Radikalitét

Ein Ereignis wihrend der Gefangennahme Jesu erwahnt allein Markus (14,51f.),
und auch er nur ganz knapp: , Ein junger Mann aber, der lediglich mit einem
leinenen Tuch bekleidet war, wollte ihm nachgehen. Da packten sie ihn; er aber
lief das Tuch fallen und lief nackt davon.” Er wollte Jesus in grofiter Dichte fol-

7 Moglicherweise steht das heilsgeschichtlich-staunende ,so wunderbar” unter dem Einfluss der dem
8. Jahrhundert bezeugten Weihnachtsoration: ,Deus qui humanae substantiae dignitatem et mira-
biliter condidisti, et mirabilius reformasti, da nobis quaesumus eius divinitatis esse consortes qui
humanitatis nostrae fieri dignatus est participes.”

147



Nachfolge

gen.® Er hat offenbar den Nachfolgeruf, alles zu verlassen, durchschlagender
umgesetzt als jeder andere, so leicht ist er bekleidet. Als er aber gepackt wird,
um nun wirklich Gemeinschaft mit Jesus zu haben, lasst er das Gewand fahren,
verldsst ironischerweise alles, nun sogar Jesus; und wird zur licherlichen Figur:
der fliehende Nackte. Markus scheint uns vorzufiihren, wie leicht sich radikale
Lebensprinzipien verfliichtigen, wenn der Zeitpunkt der bedngstigenden End-
zeit-Priifung plotzlich da ist. Es ist nicht der Vorsatz, der hidlt. Was dann?

Versohntes Scheitern

Die peinlichste Figur unter den Jiingern ist wohl Petrus; alle Evangelien zeich-
nen sein Scheitern eindriicklich. Er hatte gerade noch grofispurig verkiindet:
,Auch wenn alle zu Fall kommen - ich nicht!” (Mk 14,29), und kurz darauf hat
er schon dreimal das Gegen-Bekenntnis abgelegt, die Zugehorigkeit zu seinem
Herrn bestritten. Aber die erste Auferstehungsbotschaft (Mk 16,7), die die Frau-
en auszurichten haben, richtet sich an die weggelaufenen Jiinger — und aus-
driicklich auch an Petrus. Christus ldsst sich von Menschen bezeugen, die aus
schmerzlicher Erfahrung wissen, wie schwach sie sind. Die Auferstehung wird
damit als Versohnung deutlich. Sie ist es, weil sie das Geschehene nicht weg-
raumt, sondern einbezieht, neu beleuchtet: Es mit dem Sinn Gottes erfiillt.
Wihrend selbst-entschiedene Radikalitdt nur Trennung von Christus ist, wird
scheiternde Liebe zum entscheidenden Teil der Christusgeschichte.

Trost

Ignatius ldsst die Exerzitant(inn)en in der vierten Woche als Erstes betrachten,
wie Jesus seiner Mutter begegnet. Er entschuldigt sich fast dafiir und gibt eine
geradezu freche Begriindung: ,, Obgleich dies in der Schrift nicht gesagt ist, hat
es doch als gesagt zu gelten, weil gesagt wird, er sei so vielen andern erschienen.
Denn die Schrift setzt voraus, dass wir Verstand haben, wie geschrieben steht:
,Seid auch ihr ohne Einsicht?“? Bei aller Nahe zur Schrift will Ignatius nicht am
Text kleben. Hier schlédgt die innere Freiheit durch, die zur Anbetung gehort;
und was geschieht nun in dieser ersten Begegnung, zwischen Sohn und Mutter?
Ignatius ldsst betrachten, wie der Auferstandene das ,,Amt des Trostens” wahr-
nimmt (GU 224) und vergleicht: ,wie ein Freund seinen Freund zu trésten
pflegt”. Trost ist nicht Beschwichtigung. Trost ist die wandelnde Erfahrung des
Gottesgeistes: die Atmosphire, in der die sich wagende Liebe wichst (GU 316).1

8 Er folgt ihm, als alle schon geflohen sind; Markus wahlt dasselbe Verb cuvaxohovBeiv wie bei der
Heilung der Tochter des Jairus, als Jesus nur Petrus, Jakobus und Johannes mitgenommen hatte
(5,37).

9 GU 299 mit Anspielung auf Mt 15,16.

10 Vgl. E. Korner, Das Herzstiick des Ignatius, in: GuL 92 (2019), 184-189 (Teil I), 290-299 (Teil II).

148



Markuspassion

Hier wird Klar: Es gibt keine Methode, mit der sich die Verborgenheit Gottes
aushalten lie8e, aber es gibt das tiberraschende, tiberwiltigende Erlebnis der
Freiheit Gottes, der sich an Ostern als treu erwiesen hat.

Lesetipp der Redaktion

aus dem Online-Archiv:
echter.de/zeitschriften/geist-und-leben

Aloys Grillmeier SJ,
Das dreifache Kreuz. Eine Passions-
betrachtung, in: GuL 30 (1957), 7-13.

149




