
Felix Körner SJ | Rom

geb. 1963, Dr. phil., Dr. theol., Professor für 
Dogmatik und Theologie der Religionen an 
der Päpstlichen Universität Gregoriana

koerner@unigre.it

Die Verborgenheit Gottes
Eine ignatianische Betrachtung zur Markuspassion

Zweimal spricht Ignatius im Exerzitienbuch von der „Verborgenheit Gottes“. 
Beim Eintritt in die Passionsbetrachtungen schlägt Ignatius vor, zu „erwägen, 
wie die Gottheit sich verbirgt, da sie ihre Feinde vernichten könnte und es nicht 
tut; und wie sie es duldet, dass die heilige Menschheit so übergrausam leidet“1. 
Mit „Gottheit“ verwendet er selbstverständlich keinen religionsgeschichtlichen 
Begriff für personifizierte Transzendenz, sondern er redet in der klassischen Lehr-
sprache von der göttlichen Natur Christi. Gleich darauf wird er ja auch von sei-
ner menschlichen Natur reden. Christus trägt ein Geheimnis. Die verborgene 
Gottheit – damit gibt Ignatius einen Verständnisschlüssel für die Schriftlesun
gen in der Woche vor Ostern.

Verborgenheit Gottes in der Schrift

Alttestamentlich ist in drei verschiedenen Zusammenhängen davon die Rede, 
dass Gott sich verbergen könnte2:  
–	 das Gesicht – diskret – verbergen vor den Sünden des Menschen: Nachsicht 

(Ps 51,11);
–	 das Gesicht – mitleidlos – verbergen, vor der Not des Menschen: Übersehen 

(Ps 22,25; 27,9);

1	 GÜ 196: „Considerar como la Divinidad se esconde es a saber, cómo podría destruir a sus enemigos, 
y no lo hace, y cómo dexa padescer la sacratissima humanidad tan crudelissimamente.“ Bibelexe-
getisch vgl. zur Passion vor allem: R. E. Brown, The Death of the Messiah. From Gethsemane to the 
Grave. A Commentary on the Passion Narratives in the Four Gospels. 2 Bände. New York 1994.

2	 Alle sind mit Stammesmodifikationen von s-t-r „zudecken, bergen“ ausgedrückt.

141

Markuspassion



3	 Im Hebräischen ist eindeutig – Hitpaʿel: mistatēr –, dass Gott selbst seine Verborgenheit bewirkt. 
	 Die Septuaginta macht in ihrer Abstrahierungstendenz die Metapher nicht mit und sagt statt „ver-

borgen“: „Du bist Gott, und wir wussten es nicht“ (σὺ γὰρ εἶ θεός, καὶ οὐκ ᾔδειμεν). Die Vulgata bie-
tet dagegen den näher am Hebräischen bleibenden, klassisch oft kommentierten Ausruf: „vere tu es 
Deus absconditus“.

4	 Hier ist die Vulgata offenbar zu vorsichtig, den anstößigen Text in aller Klarheit zu übersetzen. Das 
Lateinische bleibt zweideutig: „ora Patrem tuum in abscondito“. Im Zusammenhang klingt das so, 
als würde mit „in abscondito“ ein zweites Mal eingeschärft, dass der Gebetsort verborgen zu sein 
habe. Griechisch aber ist (textkritisch und grammatisch) eindeutig von Gott die Rede, der im Ver-
borgenen ist: πρόσευξαι τῷ πατρί σου τῷ ἐν τῷ κρυπτῷ.

–	 seine Handlungsmacht und -absicht – erstaunlich – verbergen vor den Be-
rechnungen des Menschen: Uneinsehbarkeit. „Tatsächlich! Du bist ein ver-
borgener Gott. Israels Gott ist ein Retter“ (Jes 45,15).3

In der Bergpredigt fordert Jesus zum Gebet im stillen Kämmerlein auf: „Bete zu 
deinem Vater, der im Verborgenen ist“ (Mt 6,6).4 Beim Beten im Verborgenen 
geht es nicht nur um die Vermeidung von „Augendienerei“ (Kol 3,22), sondern 
um eine imitatio Dei. Wie Gott sich nicht mit seinem Herrlichkeitsschein auf-
drängt, so soll auch die betende Gegenwart der Glaubenden keine sich den an-
dern Menschen aufdrängende Machtgeste werden.

	
Verborgenheit in der Markuspassion

Ignatius denkt ortsbezogen. „Loci“ orientieren bei ihm die Anlage eines aposto
lischen Einsatzes, aber auch die einer geistlichen Betrachtung. Entsprechend 
sieht er das Offenbarungsgeschehen in der Jesusgeschichte topographisch. Da-
mit hebt er nur ans Licht, was die Evangelisten selbst tun. Der Weg nach Jerusa-
lem geht „hinauf“ (Mk 10,33); aber wer den Ölberg vor Augen hat, weiß: Von 
dort in die Stadt geht es dann hinunter. Oben, außerhalb des Stadtgebietes, re-
det Jesus vertraulich mit den Jüngern und erklärt sich; unten in Jerusalem je-
doch ist die Offenheit seiner Selbstdarstellung gebrochen. Sie ist verborgen, weil 
öffentlich. Sie geschieht in der Form von Zeichen, die zu deuten sind, und die 
daher mehrdeutig sind. Drei solche Zeichen sind hier zu betrachten.

Drei Zeichen

Esel
Jesus zieht als der demütige König Zions in seine Stadt ein: auf einem Esel, wie 
schon der König beim Propheten Sacharja (9,9). Wer ist der so einziehende Kö
nig? Bei Sacharja ist der König ausdrücklich nicht nur ein Gottgesandter. Un-
mittelbar davor hat Gott vielmehr versprochen, dass er selbst bei seinem Hause 
sein Lager aufschlagen werde (Sach 9,8). Gott sagt hier sein eigenes Kommen als 
König an.

142

Nachfolge



Jesu Einzug bleibt auch nach dem Moment des Jubels eine große Zeichenhand-
lung. Es folgen Tempel-Besichtigung und -Reinigung. Was bedeutet das? Jesus 
zeigt sich als Herr des Jerusalemer Gotteshauses. Seine Berechtigung wird bestrit-
ten. Das war zu erwarten. Wer Vollmacht beansprucht, ohne dem üblichen Rol-
lenbild zu entsprechen, stößt auf Ablehnung. Jesu Vollmacht kann nur erken-
nen, wer sich herausfordern lässt vom neuen Handeln Gottes in seinen Erwähl-
ten (Mk 11,33). Dass Jesus im Heiligtum lehrt (Mk 12), heißt: Er macht den Tem-
pel wieder zum Sitz der göttlichen Weisheit. Daher aber wird er auch sogleich 
andeuten, dass sich der wahre Gottesdienst nicht hinter Mauern abspielen kann 
(Mk 13,2).

Frucht
Am Rande der Markuspassion hören wir, dass Jesus einen Feigenbaum verflucht 
hat. Die Pflanze geht ein (Mk 11,13). Wieso hätte sie aber auch bereits im Früh-
jahr Früchte tragen sollen? Weil Jesus eben in diesem Augenblick kommt. Jetzt 
ist die Zeit zum Fruchtbringen; jetzt kann man sich nicht auf den Naturrhyth-
mus berufen, wenn man sich wirklich von ihm herausrufen lassen will. 

Am Ende des Abendmahls kommt Jesus wieder auf die Frucht zu sprechen. Er 
sagt voraus, dass er nicht mehr von der „Frucht des Weinstocks“ trinken werde, 
bis er von neuem davon trinkt im Reiche Gottes. Mit „Frucht des Weinstocks“ 
greift er das traditionelle Segenswort über den Kelch auf; es preist Gott, den 
Schöpfer der Frucht des Weinstocks. Diese feierliche Bezeichnung für den Wein 
ist eine heilsgeschichtliche Anspielung. Feigenbaum und Weinstock stehen für 
Israel (Jer 8,13). Gott hat sie gepflanzt und genährt, jetzt ist es an ihnen, Frucht 
zu bringen.

Was ist das für eine Frucht? Der Wein ist für Jesus zum Zeichen der Freude 
über das anbrechende Gottesreich geworden; aber auch zum Zeichen seines ver-
gossenen Blutes. Die Fruchtbarkeit, die er verlangt, ist die Liebeshingabe. Er 
macht sie auch möglich, weil sie aus der angebrochenen Gotteszukunft von al-
leine entspringt.

Vorhang
Das dritte Zeichen ist andersgeartet. Sowie Jesus gestorben ist, „wird“ der Tem-
pelvorgang zerrissen, das heißt: Gott selbst zerreißt die Heiligtumsabtrennung – 
als würde er sich die Kleider zerreißen. Damit ist die Abgegrenztheit des Heiligs
ten durchbrochen. Die Ortsgebundenheit der Gottesgegenwart tritt über ihre 
Grenzen. Aber gibt Gott damit auch seine Verborgenheit auf? Er hat sich erkenn-
bar und zugänglich gemacht, über Israel hinaus. Mit dem Riss wird die Trennung 
aufgehoben zwischen Israel und den Völkern, die Abtrennung zwischen Heilig-
tum und Welt. Nicht aufgehoben aber ist die Verborgenheit Gottes. Nicht jeder 
erkennt ja Gott im Gekreuzigten. Gott hat sich geoffenbart, das heißt, er hat sich 

143

Markuspassion



festgelegt auf diese Person, hat sich zugänglich gemacht, aber in einer Geschich-
te, die dem Betrachter viel abverlangt. Es gibt nach dem Tempelriss sehr wohl ei-
nen neuen Ort Gottes: Christus – als Person, als Geschichte, als Leib.

Drei Worte

Oben auf dem Ölberg kann Jesus mit seinen Jüngern unmittelbar frei reden. Aber 
Judas wird die Sprache der Wahrhaftigkeit verraten. Er bringt einen Trupp aus der 
Stadt mit und macht auch Getsemani zu einem Ort der Wahrheitsverdeckung. 
Kuss und „Rabbi“-Anrede sind zum Verräterzeichen geworden. Jetzt ist eine neue 
Sprache zu finden, die die Wahrheit so benennt, dass nur der Mensch sie ver-
nimmt, der sich ihr über das Rechthabenwollen hinaus öffnet. Drei Worte sind 
zu ergründen.

Menschensohn
In Jerusalem unten macht Jesus nur noch Andeutungen. Er schweigt, statt sich zu 
verteidigen. Aber die an ihn gerichtete Entscheidungsfrage beantwortet er: „Bist 
du der Messias, der Sohn des Hochgelobten?“ Seine Antwort ist das letzte Wort, 
das er an einen Menschen seines Volkes richtet. „Ich bin es. Und ihr werdet den 
Menschensohn zur Rechten der Macht sitzen und mit den Wolken des Himmels 
kommen sehen.“ (Mk 14,62) Dieses Wort ist ein dreifacher Durchbruch. Er scheint 
einfach die Erwartung des Hohenpriesters zu bestätigen. Der erhofft den „Gesalb
ten“, den „Gottessohn“, also die Wiederkehr eines Königs für Israel; aber der Ho-
hepriester glaubt nicht, dass Jesus diese Hoffnung erfüllt hätte. Auf die Frage, ob 
Jesus etwa behaupte, das zu sein, scheint er nun mit „Ja“ geantwortet zu haben. 
In Wirklichkeit aber hat er etwas Größeres gesagt. Er hat „der Menschensohn“ ge-
sagt. Das klingt wie „ich“, aber tatsächlich verweist Jesus so auf die Danielsweis-
sagung (Dan 7). Damit sagt er: Die Geschichte aller Völker ist dabei, zu ihrem Hö-
hepunkt zu kommen. Wer kommt mit den Wolken des Himmels? Die „Heiligen 
des Höchsten“ treten jetzt die Herrschaft über die Völker an. „Zur Rechten“ sitzt 
der Menschensohn, denn er ist der ʾadônī (mein Herr), von dem Psalm 110 
spricht: der „Herr“ zur Rechten „des Herren“. Damit ist auch Jesu „Ich bin es“ 
nicht mehr „ja“, sondern die Selbstoffenbarung im Gottesnamen (Ex 2,14). So 
sind drei Grenzen durchstoßen: Was das Gottesvolk von Gott zu erhoffen hatte, 
war kein neuer König für das Volk Israel, sondern der Umschlagpunkt in der Ge-
schichte aller Völker. Darin hat nicht nur ein Mensch, sondern ganz Israel als 
„die Heiligen Gottes“ die Aufgabe, Herrschaftsverantwortung zu übernehmen. 
Das Volk Israel wird also der neue König der Völker. Wenn der, der sich hier als 
Geschichtswende zeigt, „Ich bin“ sagt, spricht er die göttliche Selbstvorstellung 
am Dornbusch nach; und: Das alles geschieht hier, in dieser unspektakulären Be-
gegnung. 

144

Nachfolge



Auf die ausstehende Herrlichkeitsoffenbarung kann man sich jetzt schon einlas
sen; aber der Hohepriester lässt das nicht zu. Wer erkennen will, dass Gott in 
dieser verlachten Figur die Geschichte wandelt, braucht ein bereitetes Ohr und 
Auge.

Du sagst es
Danach sagt Jesus nur noch einmal etwas zu einem Menschen, nämlich zu Pila
tus: „Du sagst es.“ Damit bestätigt er zwar an der Oberfläche wieder nur das Ge
sagte. „Bist du der König der Juden?“, wie – ganz heidnisch – der römische Statt-
halter gefragt hatte. Mit „Du sagst es“ tut Jesus aber noch mehr. Er erteilt der Hei-
denstimme das Wort. Du, Völkervolk, sagst es jetzt. Ein anderer aus den Völkern 
wird die „Prophetie“ Jesu (vgl. Mk 14,65) erfüllen, der Hauptmann, der Jesus als 
„Gottessohn“ bekennen wird.

Mein Gott
Das letzte Wort Jesu ist an keinen Menschen mehr gerichtet. „Mein Gott, mein 
Gott, warum hast du mich verlassen?“ Der Ruf Jesu am Kreuz ist ein ratlos-vor
wurfsvoller Schrei, und zugleich ein Psalmengebet. Als Psalmzitat wäre dies die 
Einleitung zu vertrauensvollen Gebetsworten: „Denn er hat nicht verachtet, nicht 
verabscheut des Elenden Elend. Er hat sein Angesicht nicht verborgen vor ihm; er 
hat gehört, als er zu ihm schrie.“ (Ps 22,25) Aber Jesus ruft auf Aramäisch diese 
Worte, also weniger liturgisch denn im Gegenzug zum noch vertrauenden „Ab
ba“ des Ölbergs. Das erste Mal sagt Jesus nun nicht „Vater“, sondern „mein Gott“. 
Jetzt spricht er nicht mehr aus der Nähe zu Gott, sondern er erlebt die Lebensnot 
seiner Mitmenschen. Er bestreitet nicht, dass Gott wirken kann, aber er spürt 
nicht mehr, dass Gott hilft. Er erlebt die Verborgenheit Gottes im Äußersten und 
wirft ihm die Frage vor: Wozu?

Drei Wortlosigkeiten

Vor dem Hohenpriester
Auf die falschen Zeugenaussagen reagiert Jesus nicht (Mk 14,61). Er verteidigt sich 
nicht, denn nur wer eine Erkenntnisbereitschaft mitbringt, kann ihn verstehen.

Vor Pilatus
Mit der Antwort „Du sagst es“ hat Jesus das Reden anderen übertragen. Er selbst 
schweigt nun (Mk 15,5). Ob er beschuldigt oder verspottet wird: sein Schweigen 
ist das Schweigen Gottes (Hab 1,13). Gott lässt die Geschichte ihren Weg gehen. 
Er wird sich weder durch verteidigende Worte noch durch den erwarteten Eingriff 
als der Mächtige erweisen; und dennoch wird er sich überraschend schließlich als 
Herr der Geschichte zeigen.

145

Markuspassion



5	 GÜ 223: „considerar cómo la Divinidad, que parescía esconderse en la passión, paresce y se muestra 
agora tan miraculosamente en la sanctíssima resurrección, por los verdaderos y sanctíssimos effectos 
della – considerare, quomodo Divinitas, quae videbatur se abscondere in Passione apparet et osten-
dit se nunc tam miraculose in sanctissima Resurrectione, per veros et sanctissimos eius effectus.“

6	 Parescer, das wäre heute parecer.

Der Schrei
Zuletzt, am Kreuz kommt aus Jesu Mund kein Wort mehr; aber ein lauter Schrei. 
Es ist nicht das Brüllen der am Kreuz Gefolterten, von dem die antiken Schrift-
steller berichten. Es ist der apokalyptische Schrei, mit dem der Weltenrichter alles 
erschüttert (Jer 25,30).

Sinn der Verborgenheit

Gott scheint mit seiner Verborgenheit seine eigene Freiheit zu wahren. Er lässt 
sich nicht in den Plan blicken. So wird die Offenbarung zugleich zum Gericht 
(vgl. Joh 12,28–31). Denn an ihr erweist sich, wer den bereiteten Blick hat.

In der Verborgenheit kann er anwesend sein, ohne den Geschichtsverlauf 
künstlich abzubiegen. Durch seine Verborgenheit wahrt Gott die Freiheit der Men-
schen. So können sie an der von ihm eröffneten Möglichkeit zum Gottesleben 
teilnehmen. Wenn er seine Herrlichkeit verborgen zeigt, dann kann ich mich da-
gegen entscheiden oder in Liebe dafür. Die eröffnete Freiheit ermöglicht Liebe.

Am Beginn der vierten Exerzitienwoche – die Begegnungen mit dem Auf-
erstandenen sind nun zu betrachten – spricht Ignatius erneut von der Verbor-
genheit. Was er dem Exerzitanten bzw. der Exerzitantin vorlegt, lautet: „Erwä-
gen, wie die Gottheit, die sich in der Passion zu verbergen schien, nunmehr 
in der heiligsten Auferstehung so wunderbar aufscheint und sich zeigt durch 
deren wahre und heiligste Wirkungen.“5

Gott erscheint

Der Text enthält ein Wortspiel: Die Gottheit „schien“ sich zu verbergen und „er-
scheint“ jetzt. Beide Male verwendet Ignatius dasselbe Verb.6 Was er andeutet, er
weist sich bei genauerem Hinsehen als große Theologie. 
a.	 Ignatius möchte offenkundig nicht, dass man sich auf einen theologischen 

Schlüsselgedanken festlegt. Jeder Begriff und jeder Zugriff hat auch seine 
Schwächen. Daher will Ignatius die Verborgenheit Gottes nicht als das eine 
klärende Prinzip einführen und dann zu Tode reiten. Vielmehr stellt er, was 
eben noch so aufschlussreich wirkte, nun in ein ganz neues Licht und berich-
tigt es damit: Die Gottheit war gar nicht verborgen, sie schien nur verborgen. 

b.	Das heißt, sie ist für den, der den rechten Blick und das rechte Gehör hatte, 
durchaus immer sichtbar gewesen. Daher waren ja auch die anbetenden Be-

146

Nachfolge



7	 Möglicherweise steht das heilsgeschichtlich-staunende „so wunderbar“ unter dem Einfluss der dem 
8. Jahrhundert bezeugten Weihnachtsoration: „Deus qui humanae substantiae dignitatem et mira-
biliter condidisti, et mirabilius reformasti, da nobis quaesumus eius divinitatis esse consortes qui 
humanitatis nostrae fieri dignatus est participes.“

trachtungen der dritten Woche möglich. Sie sind Übung des Blicks. Wegen 
der nachträglichen Richtigstellung der Verborgenheit als nur scheinbare und 
wegen der Doppeldeutigkeit von „erscheinen“ – „sich zeigen“ und „verkehrt 
wahrnehmbar sein“ – hat aber der hier zu lernende Blick eine bleibende Dy
namik der Selbstkritik. Sie steckt bereits in der recht verstandenen Verborgen
heit Gottes: Er kann das Bisherige in ein neues Licht stellen, so dass alles an
ders aussieht.

c.	 Das Erscheinen der Gottheit geschieht in den Osterereignissen. Die Auferste
hung bekommt bei Ignatius drei Bestimmungen: das Erscheinen ist „so wun
derbar“7; und die Auferstehung hat „wahre“ und „heiligste Wirkungen“. Da
mit sagt Ignatius, dass es kein kirchlicher Kniff ist, mit dem die Unsichtbar-
keit Gottes durch produktive Phantasie übertüncht werden müsste. Die Auf-
deckung seiner Verborgenheit ist vielmehr Gottes eigene Wirkung, und zwar 
bis in die Erfahrbarkeit, ja in das wirksame Umgestaltetwerden hinein.

d.	Da der Auferstandene aber nicht einfachhin eine öffentliche Gegebenheit ist, 
sondern personal erscheint, also bestimmten Menschen seine Beziehung er-
öffnet, ist die überwundene Verborgenheit nun keineswegs eine abgeschaffte, 
als wäre die geistliche Erkenntnis ins Allgemeine trivialisiert. Ignatius lässt 
vielmehr einzelne persönliche Begegnungen betrachten und zeigt, wie sie 
von Christus, nicht von einem tapfer Meditierenden her bewirkt sind. 

e.	 Verborgenheit und Offenbarkeit sind also keine sich ablösenden Prinzipien. 
Sie sind vielmehr die beiden Gesichtspunkte der Wirklichkeit Gottes; näm-
lich seiner Freiheit. Die Freiheit der Verborgenheit besteht darin, dass er nicht 
da ist, wo Menschen ihn sich ausdenken; und die Freiheit seiner Offenbarkeit 
liegt darin, dass er selbst die Begegnung schenkt. 

Drei Zeugen der Verborgenheit

Mit der Herausforderung, die das Verborgenerscheinen Gottes nun einmal ist, 
gehen verschiedene Menschen unterschiedlich um. Drei Umgangsweisen mit 
dem Geheimnis, drei Weisen der Anbetung lassen sich andeuten.

Gescheiterte Radikalität
Ein Ereignis während der Gefangennahme Jesu erwähnt allein Markus (14,51f.), 
und auch er nur ganz knapp: „Ein junger Mann aber, der lediglich mit einem 
leinenen Tuch bekleidet war, wollte ihm nachgehen. Da packten sie ihn; er aber 
ließ das Tuch fallen und lief nackt davon.“ Er wollte Jesus in größter Dichte fol

147

Markuspassion



8	 Er folgt ihm, als alle schon geflohen sind; Markus wählt dasselbe Verb συνακολουθεῖν wie bei der 
Heilung der Tochter des Jaïrus, als Jesus nur Petrus, Jakobus und Johannes mitgenommen hatte 
(5,37).

9	 GÜ 299 mit Anspielung auf Mt 15,16. 
10	 Vgl. F. Körner, Das Herzstück des Ignatius, in: GuL 92 (2019), 184–189 (Teil I), 290–299 (Teil II).

gen.8 Er hat offenbar den Nachfolgeruf, alles zu verlassen, durchschlagender 
umgesetzt als jeder andere, so leicht ist er bekleidet. Als er aber gepackt wird, 
um nun wirklich Gemeinschaft mit Jesus zu haben, lässt er das Gewand fahren, 
verlässt ironischerweise alles, nun sogar Jesus; und wird zur lächerlichen Figur: 
der fliehende Nackte. Markus scheint uns vorzuführen, wie leicht sich radikale 
Lebensprinzipien verflüchtigen, wenn der Zeitpunkt der beängstigenden End-
zeit-Prüfung plötzlich da ist. Es ist nicht der Vorsatz, der hält. Was dann?

Versöhntes Scheitern
Die peinlichste Figur unter den Jüngern ist wohl Petrus; alle Evangelien zeich-
nen sein Scheitern eindrücklich. Er hatte gerade noch großspurig verkündet: 
„Auch wenn alle zu Fall kommen – ich nicht!“ (Mk 14,29), und kurz darauf hat 
er schon dreimal das Gegen-Bekenntnis abgelegt, die Zugehörigkeit zu seinem 
Herrn bestritten. Aber die erste Auferstehungsbotschaft (Mk 16,7), die die Frau
en auszurichten haben, richtet sich an die weggelaufenen Jünger – und aus-
drücklich auch an Petrus. Christus lässt sich von Menschen bezeugen, die aus 
schmerzlicher Erfahrung wissen, wie schwach sie sind. Die Auferstehung wird 
damit als Versöhnung deutlich. Sie ist es, weil sie das Geschehene nicht weg-
räumt, sondern einbezieht, neu beleuchtet: Es mit dem Sinn Gottes erfüllt. 
Während selbst-entschiedene Radikalität nur Trennung von Christus ist, wird 
scheiternde Liebe zum entscheidenden Teil der Christusgeschichte.

Trost
Ignatius lässt die Exerzitant(inn)en in der vierten Woche als Erstes betrachten, 
wie Jesus seiner Mutter begegnet. Er entschuldigt sich fast dafür und gibt eine 
geradezu freche Begründung: „Obgleich dies in der Schrift nicht gesagt ist, hat 
es doch als gesagt zu gelten, weil gesagt wird, er sei so vielen andern erschienen. 
Denn die Schrift setzt voraus, dass wir Verstand haben, wie geschrieben steht: 
‚Seid auch ihr ohne Einsicht?‘“9 Bei aller Nähe zur Schrift will Ignatius nicht am 
Text kleben. Hier schlägt die innere Freiheit durch, die zur Anbetung gehört; 
und was geschieht nun in dieser ersten Begegnung, zwischen Sohn und Mutter? 
Ignatius lässt betrachten, wie der Auferstandene das „Amt des Tröstens“ wahr-
nimmt (GÜ 224) und vergleicht: „wie ein Freund seinen Freund zu trösten 
pflegt“. Trost ist nicht Beschwichtigung. Trost ist die wandelnde Erfahrung des 
Gottesgeistes: die Atmosphäre, in der die sich wagende Liebe wächst (GÜ 316).10 

148

Nachfolge



Hier wird klar: Es gibt keine Methode, mit der sich die Verborgenheit Gottes 
aushalten ließe, aber es gibt das überraschende, überwältigende Erlebnis der 
Freiheit Gottes, der sich an Ostern als treu erwiesen hat.         

Lesetipp der Redaktion

aus dem Online-Archiv: 
echter.de/zeitschriften/geist-und-leben

Aloys Grillmeier SJ, 
Das dreifache Kreuz. Eine Passions-
betrachtung, in: GuL 30 (1957), 7–13. 

149

Markuspassion


