
1	 Zum biographischen Hintergrund ihrer Philosophie vgl. R. Wimmer, Simone Weil. Person und Werk. 
Freiburg i. Br. 2009.

2	 Vgl. S. Weil, Cahiers/Aufzeichnungen. Hrsg. u. übers. v. E. Edl u. W. Matz. Bd. 1–4. München – Wien 
22017, Bd. 3, 183. – Im Folgenden zitiert: Cahiers und arabische Band- und Seitenzahl.

3	 Vgl. dazu T. Bauer, Die Vereindeutigung der Welt. Über den Verlust an Mehrdeutigkeit und Vielfalt. 
	 Stuttgart 92018.
4	 Zum Begriff der „Aufmerksamkeit“ vgl. M. Röbel, Attention. Simone Weils Philosophie der „Aufmerk­

samkeit“ und die digitale „Bewusstseinskultur“, in: TThZ 129/2 (2020), 117–143. 
5	 Cahiers 4, 123.

Gegensätzliches Denken
Zu einer Kultur der Kontroverse nach Simone Weil

Die französische Philosophin Simone Weil (1909–1943) hat als Zeitzeugin des 20. 
Jahrhunderts das politische und militärische Aufeinanderprallen ideologischer 
Gegensätze erlebt.1 In ihren philosophischen Aufzeichnungen, den so genannten 
Cahiers, hält sie zu dem Stichwort „Gegensätze“ fest: „Heute empfindet man 
Hunger nach und Ekel vor dem Totalitarismus; und beinahe jeder liebt einen To-
talitarismus und haßt einen anderen.“2 Sie hat vor diesem Hintergrund eine Deu-
tung des Gegensatzes entwickelt, die besonders heute, in einer Zeit nachlassen
der Ambiguitäts-Toleranz, zu denken geben kann.3 Aus ihren Denkerfahrungen 
hat sie drei Grundannahmen abgeleitet, die auch für die gegenwärtige Suche 
nach einer adäquaten Kultur der Kontroverse erhellend sein könnten, nicht nur in 
philosophischen, sondern auch in gesellschaftlichen und innerkirchlichen De-
batten. Der anti-ideologische Impuls ihres Denkens kommt vor allem in der ers­
ten Grundannahme zum Tragen: Die Wahrheit können wir nur gemeinsam fin-
den. In der zweiten Annahme spiegeln sich biographische Denkerfahrungen: In 
der entgegengesetzten Position kann ein Gesichtspunkt begegnen, der womög-
lich der eigenen intellektuellen „Aufmerksamkeit“ (attention) bisher entgangen 
ist.4 Die dritte Grundannahme basiert auf einem Axiom ihres philosophisch-mysti-
schen Denkens: „Der Gegensatz ist der Hebel der Transzendenz.“5

Marc Röbel | Cloppenburg

geb. 1970, Dr. theol. habil., Geistlicher 
Direktor der Katholischen Akademie 
Stapelfeld, Priester

mroebel@ka-stapelfeld.de

Reflexion

386



6	 Vgl. M. C. Meaney, Brücken zum Übernatürlichen. Simone Weil über das Böse, den Krieg und die Religion. 
Mainz 2018, 99.

7	 Vgl. R. Wimmer, Vier jüdische Philosophinnen. Rosa Luxemburg, Simone Weil, Edith Stein, Hannah 
Arendt. Leipzig 21999, 157f. – Die Begegnung wurde von der Philosophin in Form eines Gesprächs-
protokolls festgehalten, vgl. S. Weil, Gespräch mit Trotzki (1933), in: dies., Die Person und das Heilige. 
Über Occitanien. Gespräch mit Trotzki. Mit einem Beitrag von Giorgio Agamben. Wien 2018, 99f., 
hier: 100.

8	 S. Weil, Zeugnis für das Gute (1942), zit. nach: O. Betz (Hrsg.), Simone Weil. Aufmerksamkeit für das 
Alltägliche. Ausgewählte Texte zu Fragen der Zeit. München 31994, 122.

Eine Schlüsselsituation

Von den besagten Denkerfahrungen sei im Folgenden eine Schlüsselsituation 
exemplarisch genannt: ein Zusammentreffen mit Leo Trotzki, dem marxisti-
schen Vordenker und Organisator der kommunistischen Revolution, in ihrem 
Elternhaus im Dezember 1933. Von Jugend an stand sie dem Marxismus nahe, 
wurde aber durch ihr Philosophiestudium dazu angeregt, über Theorie- und 
Systemgrenzen hinaus in andere Konzepte einzutauchen. So hat sie sich über 
ein intensives Marx-Studium hinaus die literarischen und philosophischen 
Schlüsselwerke der griechischen Antike angeeignet, wobei vor allem Platon seit 
den Tagen ihres Griechischunterrichtes der wohl wichtigste Gesprächspartner 
war.6 In der Unterredung mit Trotzki unterstreicht sie ihre Sympathie für den 
Marxismus als theoretischen Entwurf, kritisiert aber die Manifestation in Gestalt 
des sowjetischen Kommunismus seit der Oktoberrevolution 1917. Die revolutio-
näre Abkehr von den alten Ordnungsmächten hat ihrer Beobachtung nach nicht 
zu einem wirklichen Arbeiterstaat geführt, sondern zu einer totalen Staatsdikta-
tur. Ihre marxistische Überzeugung zeigt Risse, die auch Trotzki nicht verborgen 
bleiben. Dieser begegnet den kritischen Suchbewegungen der jungen Frau mit 
dem apologetischen Gestus eines Glaubenswächters, der eine vermeintlich sa-
krosankte Weltanschauung in Frage gestellt sieht: „Warum bezweifeln Sie al-
les?“7 Der Dissens mit Trotzki hat allerdings die intellektuellen Zweifel in ihr 
verstärkt. Erhellend ist für sie ein Aufenthalt in Portugal, bei dem sie die Frauen 
einfacher Fischer bei der Ausübung ihrer Frömmigkeitstraditionen erlebt. An-
lässlich einer Prozession hört sie die überlieferten Gesänge der religiösen Volks-
tradition und kommt dabei zu einem überraschenden Resultat: „Dort hatte ich 
plötzlich die Gewißheit, daß das Christentum vorzüglich die Religion der Skla-
ven ist, und daß die Sklaven nicht anders können als ihm anhängen, und ich 
unter den übrigen.“8 Bei näherer Betrachtung erwies sich das Christentum als 
diejenige Tradition, die ihren eigenen Intentionen auf tiefere Weise entsprach, 
als sie dies vom Marxismus erhofft hatte. 

Diese grundsätzliche Bereitschaft, dem Gegensätzlichen mit der größtmögli
chen intellektuellen „Aufmerksamkeit“ zu begegnen, ist für S. Weils gesamtes 
philosophisches Denken, aber auch für ihre eigene Lebenspraxis kennzeichnend. 
Von daher hat sie sich nicht nur auf die griechische Antike sowie die rationalis-

387

Simone Weil



9	 Ihre Auseinandersetzung mit der Zen-Tradition wurde vor allem durch ihr Studium der von Teitaro 
Suzuki verfassten Essays inspiriert; vgl. dazu Cahiers 3, 43f.

10	 Zur philosophiegeschichtlichen Einordnung vgl. W. Beierwaltes, Art. Gegensatz I, in: Historisches 
Wörterbuch der Philosophie. 12 Bde. sowie ein Ergänzungsband mit Register. Darmstadt 1971ff., 
Bd. 3, 105–117.

11	 Zu Weils Methode des Gegensatz-Denkens vgl. M. C. Meaney, Brücken zum Übernatürlichen, 30f., 
Anm. 11 [s. Anm. 6].

12	 S. Weil, Die Verwurzelung. Vorspiel zu einer Erklärung der Pflichten dem Menschen gegenüber. Aus dem 
Französischen übers. v. M. Schneider. Zürich 2011.

13	 Zum Stellenwert des „Lesens“ („lecture“) vgl. R. Kühn, Leere und Aufmerksamkeit. Studien zum Offen­
barungsdenken Simone Weils. Dresden 2014, 86–92; M. C. Meaney, Brücken zum Übernatürlichen, 97, 
Anm. 112 [s. Anm. 6].

14	 Cahiers 1, 182f.

tische und kritische Denktradition des neuzeitlich-modernen Europas bezogen, 
sondern auch ägyptische Quellen studiert, sich intensiv der indischen Philoso-
phie, dem Taoismus und vor allem der Zen-Tradition zugewandt und sich darü-
ber hinaus stark für die gnostischen Denkströmungen der Spätantike interes-
siert.9 Das hat sie nicht davon abgehalten, eine eigene Position zu entwickeln, 
die sich aus den Quellen der biblischen Offenbarungstradition und der christ-
lichen Mystik speist. Das „gegensätzliche Denken“ bei Simone Weil ist nicht als 
Synkretismus oder Relativismus zu verstehen, sondern als beständige kommuni-
kative und meditative Übung der philosophischen Vernunft.10 In ihren Schrif-
ten, die sie bis zu ihrem frühen Tod verfasst hat, tritt ihre Ausleuchtung des 
„Gegensatzes“ nicht als eigenständige Theorie hervor, dafür umso mehr als Hal-
tung und Anspruch an das eigene Denken. Vor allem in ihren Cahiers ist das 
Gegensatzdenken als permanente Übung thematisch.11

Das Gegensatz-Denken als „Lese“-Übung

Der Topos des „Gegensatzes“ lässt sich in Weils Gesamtwerk als Schlüsselmeta-
pher nachweisen, die allerdings gleichrangig neben anderen Metaphernfeldern 
steht. Dazu gehören physikalische Metaphern wie „Schwerkraft“, „Hebel“, „Me-
chanismus“ oder „Energie“, aber auch organische wie die „Wurzel“, die sie ge-
gen Ende ihres Lebens zum Hauptthema eines philosophischen Werkes macht.12 
Darüber hinaus sieht Weil im „Lesen“ das adäquate Bild für den Zugang des er-
kennenden Subjektes zur Wirklichkeit.13 Mit der Metapher des Lesens ist der 
Vorschlag für eine mehrdimensionale Wirklichkeitsdeutung verbunden, durch 
die sich eindimensionale Engführungen wie der Materialismus oder Naturalis
mus von vornherein vermeiden lassen: „Die Welt ist ein Text mit mehreren Be
deutungen, und durch eine Arbeit geht man von einer Bedeutung zu einer an-
deren über. Eine Arbeit, an der der Körper immer Anteil hat; genauso, wie wenn 
man das Alphabet einer Fremdsprache lernt, dieses Alphabet durch das Schrei-
ben der Buchstaben in die Hand dringen muß.“14 

Reflexion

388



15	 Ebd., 207.	
16	 Cahiers 2, 258: „Das Problem der Indifferenz ist ein falsches Problem. Absurd. Genauso wie ein 

sitzender und meditierender Weiser oder ein kniender und betender Heiliger nicht die gleiche Kör-
perhaltung wie ein normaler sitzender oder kniender Mensch hat, genausowenig haben sie dieselbe 
Haltung in ihren Beziehungen zu den Menschen und der Gesellschaft, ohne indes eine Wahl tref-
fen zu müssen.“

17	 Vgl. Voltaire, Art. Fanatismus, in: ders., Voltaiere. Philosophisches Taschenwörterbuch. Nach der Erst-
ausgabe von 1764 erstmals vollst. ins Deutsche übers. v. A. Oppenheimer. Nachwort v. L. Moland. 
Hrsg. v. R. Bauer. Stuttgart 22020, 213–216.

18	 Cahiers 2, 146.
19	 Cahiers 1, 206.
20	 Cahiers 3, 72.

Die Leseübung darf von keiner Wirklichkeitsdimension absehen: „In allen Er-
scheinungen lesen, daß die Welt existiert. In allen Erscheinungen Gott lesen. 
Nichts Geringeres.“15 Weils Philosophie versteht sich als Vorschlag, die eigenen 
Denkvoraussetzungen permanent zu überprüfen. Dem Indifferentismus erteilt 
sie dabei allerdings eine klare Absage.16 Ihre Philosophie ist nämlich kein Kon-
zept der weltanschaulichen Neutralität, sondern ein Denken der engagierten 
Entschiedenheit. Voltaire hatte gefragt, ob nicht die Religionen und ihr jewei-
liger Rekurs auf vermeintlich letzte Wahrheiten jede Gesellschaft zwangsläufig 
in den „Fanatismus“ treiben müssten.17 Weil argumentiert genau andersherum, 
indem sie den anti-ideologischen Impuls ihres Denkens aus dem Bezug zum 
Göttlichen bzw. zum „Übernatürlichen“ ableitet. Jedes absolute Urteil, sei es nun 
religiöser, philosophischer oder wissenschaftlicher Natur, resultiert aus einem 
Selbstmissverständnis des urteilenden Subjektes. Es handelt sich jeweils um die 
schlechte „Nachahmung des göttlichen Urteils, dessen wir nicht fähig sind“18. 

Das bedeutet für eine Kultur der Kontroverse: Die in einem gesellschaftlichen, 
kirchlichen oder philosophisch-wissenschaftlichen Diskurs auftretenden Gegen-
sätze werden von Weil nicht als Betriebsunfälle, sondern als mögliche Motoren 
der Verständigung betrachtet. In ihren Cahiers findet sich ein dreiteiliges Sche-
ma, in dem die Leseübung des Gegensatzdenkens als kooperative und produk-
tive Erkenntnisform skizziert wird. In die linke Spalte hat die Autorin die Stich-
worte eingetragen: „Innere Stille. Anhalten. Bewegungslosigkeit.“ In der mitt-
leren Spalte steht: „Nicht verändern. Zeit. Die anderen.“ Die rechte Spalte ent-
hält die ausführlichere Leseanweisung: „Ein weiteres: der Zweifel. Was man 
denkt, wenn man sich sagt: was ich denke, ist vielleicht ganz falsch. Aber in je-
der Erscheinung den Zweifel lesen.“19 

Um zu höheren Einsichten zu gelangen, ist der dem eigenen Denken entge-
gengesetzte Standpunkt nicht als Hindernis zu betrachten. Im Gegenteil: „Die 
Wechselbeziehungen von Gegensätzen sind wie eine Leiter. Jede hebt uns auf 
eine höhere Ebene, wo das Verhältnis zu Hause ist, das die Gegensätze vereint.“20 
Das aktive Ausschalten des gegensätzlichen Gedankens führt also nicht dazu, die 
Scala der Erkenntnis zu erklimmen. Ignoranz führt im Gegenteil zu Eskalationen 

389

Simone Weil



21	 Cahiers 1, 183. 
22	 Ebd., 210.
23	 Ebd., 211.
24	 Cahiers 2, 214. – Vgl. im Unterschied dazu das Verständigungsparadigma bei J. Habermas, Der philo­

sophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen. Frankfurt/M. 51996, 346f. 
25	 Cahiers 3, 72.
26	 Vgl. B. A. Zimmermann, Die Kirchen und ihre fehlende Streitkultur, in: NZZ vom 07.03.2018, URL: 
	 https://www.nzz.ch/meinung/die-kirchen-und-die-streitkultur-ld.1355862 (Stand: 01.09.2021). 

der Gewalt und des Terrors. An anderer Stelle in ihren Cahiers deutet sie auch 
das Phänomen des Krieges von der Metapher des Lesens her: „Der Krieg ist eine 
Art und Weise, Menschen eine andere Lesart der Empfindungen aufzuerlegen, 
ein Einwirken auf die Einbildungskraft des anderen.“21 Außerhalb der Kriegs-
zeiten gibt es sublimere Formen der Gewalt, die aber allesamt in einer intellek-
tuellen oder spirituellen Legasthenie gründen. So führen in Weils Analyse alle 
ideologischen Versuche, „jemanden dazu zwingen, sich selbst so zu lesen, wie 
man ihn liest“ in die „Sklaverei“. Und die narzisstische Obsession, die „anderen 
[zu] zwingen, einen selber so zu lesen, wie man sich selbst liest“, nennt sie eine 
feindliche „Eroberung“. Dazu bedarf es keiner Waffen, sondern einzig des Me-
chanismus des „Aneinandervorbeiredens“.22 Somit erweist sich der Diskurs, aber 
auch die alltägliche Lebenspraxis als ein beständiges Übungsfeld der Relecture: 
„Ständig bereit sein, gelten zu lassen, daß ein anderer etwas anderes ist als das, 
was man liest, wenn er da ist (oder wenn man an ihn denkt). Oder eher: in ihm 
auch (und ständig) lesen, daß er sicher etwas anderes ist, vielleicht etwas ganz 
anderes als das, was man in ihm liest.“23

Im Unterschied etwa zu der von J. Habermas später entwickelten Diskurs-
ethik besteht Weil auf einer metaphysischen und religiösen Fundierung ihres 
Ansatzes: „Den Nächsten lieben wie sich selbst setzt voraus, in jedem Menschen 
dieselbe Verbindung aus Natur und übernatürlicher Berufung zu lesen.“24 Nicht 
nur die Begegnung mit dem Anderen (was immer auch weiblich zu denken ist), 
sondern die Auseinandersetzung mit dem Gegensätzlichen im Anderen kann zu 
einer Transzendenzerfahrung führen: „Das ist die letzte Sprosse der Leiter. Hier 
können wir nicht mehr höher steigen, wir müssen schauen, warten und lieben. 
Und Gott steigt herab. So ist es für das Denken und für das Handeln, für das 
Wahre und das Gute.“25

Theologische und kirchliche Übungsfelder

Welche Anregungen lassen sich aus den Aufzeichnungen der Philosophin für 
eine Kultur der Kontroverse im kirchlich-theologischen Kontext gewinnen? 
Mehr denn je wird die fehlende Etablierung einer tragfähigen Streitkultur als 
Defizit der christlichen Kirchen diskutiert.26 Weil hätte es zweifellos als Kultur-

Reflexion

390



27	 Zur Frage der christlichen Streitkultur vgl. H. Kügler, Streiten lernen. Von der Rivalität zur Kooperation 
(Ignatianische Impulse, Bd. 56). Würzburg 2012; ders. Ignatianische Streitkultur. Regeln für konstruk­
tives Streiten. Zur Lebensweise der GCL, in: Werkheft GCL 2/2015, 8–11. – Zu den ethischen Standards 
gelingender Kollegialität im therapeutischen Kontext vgl. EASC (European Association for Supervi-
sion and Coaching), Ethikrichtlinien. Kurzfassung. Deutsch-englisch. Berlin 2017.

28	 Cahiers 3, 71.
29	 Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen Nr. 22, in: ders., Gründungstexte der Gesellschaft Jesu (Deut-

sche Werkausgabe, Bd. II). Würzburg 1998, 108.
30	 Cahiers 3, 70.

leistung honoriert, wenn es einer Glaubens- oder Diskursgemeinschaft gelingt, 
dass in den eigenen Reihen Gegensätze nebeneinander bestehen können und 
Mitglieder nicht gegeneinander polemisieren oder übereinander in Abwesenheit 
der Betreffenden abschätzige Reden führen.27 Diesen Kulturschritt hat so man
ches Kirchengremium noch vor sich, was alle Weihestufen, pastorale Berufs-
gruppen und sonstige haupt- und ehrenamtlichen Gliederungen einschließt. 
Die Philosophin geht insofern noch einen Schritt über diese Minimalbestim-
mungen hinaus, als sie das Durchdenken und Durcharbeiten des Gegensätzli
chen für eine notwendige philosophische und geistliche Übung aller Beteiligten 
hält. Das besagt konkret, dass vor jeder Verständigung das je eigene Wahrheits-
verhältnis zu überprüfen ist. Als Philosophin sind ihr absolute Wahrheitsan-
sprüche von Grund auf suspekt, ohne dass sie damit an der Wahrheitsfähigkeit 
des Denkens oder der Kommunikation zweifelt. Aber jede auf menschliche Wei-
se formulierte Wahrheit bleibt eine Annäherung an die göttliche Wahrheit. Von 
daher ist in jeder menschlichen Denk- und Redepraxis die gegensätzliche Positi-
on willkommen zu heißen, denn „einzig der Widerspruch läßt uns erfahren, 
daß wir nicht alles sind“28. Die französische Denkerin, die in der christlichen 
Tradition durchaus bewandert war, hätte sich an dieser Stelle durchaus Ignatius 
von Loyola anschließen können. Der Verfasser der Geistlichen Übungen war be-
kanntlich der Auffassung, „dass jeder gute Christ bereitwilliger sein muß, die 
Aussage des Nächsten zu retten, als sie zu verurteilen“29. Dieses geistlich moti-
vierte Denken vom Anderen her schließt die liebevolle correctio fraterna ein. Bei 
Simone Weil hingegen steht in der Begegnung mit dem gegensätzlichen Denken 
die permanente Selbstkorrektur im Vordergrund. Sie ist aus ihrer Sicht die condi­
tio sine qua non jeder weiteren fruchtbaren Diskursanstrengung. Denn für sie 
spiegelt sich in jeder inhaltlich vertretenen Position im besten Fall ein zentraler 
Aspekt der Wahrheit, aber „genauso schließt jede Wahrheit einen Widerspruch 
ein“.30 Da die Wahrheit und das Gute für die begeisterte Platon-Leserin im Abso-
luten angesiedelt sind, können sie in allen uns möglichen Reflexionen oder Ma-
nifestationen nur bruchstückhaft erreicht werden. Erforderlich ist also eine per-
manente epistemische Selbstbegrenzung. Das schließt nach Weils Überzeugung 
für eine Glaubensgemeinschaft wie die katholische Kirche die Formulierung von 
Dogmen oder anderen lehramtlichen Aussagen keineswegs aus, aber das inter-

391

Simone Weil



31	 Der Einfluss der Zen-Tradition macht sich besonders in Weils Thematisierung des Gegensätzlichen 
bemerkbar; vgl. dazu Cahiers 3, 42ff. 

32	 K. Jaspers, Einführung in die Philosophie. Zürich 1950, 117.
33	 Cahiers 2, 160. 
34	 Ebd., 260. – Vgl. auch ihre Kritik am theologischen, vorwiegend neuscholastisch geprägten Schul-

betrieb ihrer Zeit, in: Cahiers 3, 368: „Theologische Diskussion – größtenteils durch Abwesenheit 
philosophischer Urteilskraft verursacht, die es erlauben würde zu erkennen, wo die Gegensätze zu-
gleich wahr (oder falsch…) sind.“

35	 Cahiers 3, 318. – Ihre Kritik bezieht sich selbstredend auf die lehramtlichen Äußerungen, die ihr bis 
dahin in der katholischen Dogmatik und der apologetischen Schulbuchtheologie begegnet sind. 
Sie hätte zweifellos die Weiterentwicklungen des kirchlichen Selbstverständnisses durch das Zweite 
Vaticanum gutgeheißen.

36	 Vgl. M. C. Meaney, Brücken zum Übernatürlichen, 103f. [s. Anm. 6].

konfessionelle, interreligiöse und interkulturelle Lerngespräch notwendigerwei-
se ein.31 Das erinnert an eine von Jaspers formulierte Maxime, die sich auch die 
Französin ohne nähere Kenntnis seiner Schriften durchaus hätte zu eigen ma-
chen können: „Wahrheit beginnt zu zweien.“32 Eine solche Grundhaltung aber 
setzt eine Selbstrelativierung ohne Abgleiten in einen Relativismus voraus. Auch 
und besonders die gläubige Vernunft sollte sich durch das gegensätzliche Den-
ken, durch Antithesen oder Zuspitzungen intellektuell herausfordern lassen. 
Weil ist fest davon überzeugt: „Alle Irrtümer sind zu etwas nütze. Viel interes-
santer als das ‚anathema sit‘ ist es, zu beschreiben, wozu.“33 Die Tatsache, dass 
vom kirchlichen Lehramt bestimmte spirituelle Erfahrungen und Einsichten mit 
dem Verdikt „anathema sit“ als undogmatisch abgelehnt werden, erschwert ihr 
persönlich den Zugang zum katholischen Glauben und verhindert letztlich 
auch ihre Taufe. Doch gilt ihre Kritik nicht nur dem offiziellen Lehramt der Kir-
che. Auch die wissenschaftliche Theologie nimmt sie davon nicht aus, wenn sie 
schneidend konstatiert: „Die philosophische Reinigung der katholischen Reli-
gion hat nie stattgefunden. Um sie durchzuführen, muß man drinnen und drau-
ßen stehen.“34 Zweifellos hätte sie die Öffnungsperspektiven des Zweiten Vatika-
nischen Konzils begrüßt, wäre in ihrer eigenen Kirchenvision vermutlich noch 
weiter gegangen, wie sie bereits 1942 notiert: „Es genügt, daß die Funktion der 
Glaubensbewahrung auf sich selbst beschränkt bleibt. Daß die Kirche das Dog-
ma festlegt, doch ohne Sanktionen zu verhängen. Daß sie die Sakramente be-
reithält. Daß sie zur Eingebung verhilft.“35

Weils eigene Bereitschaft, über Schulbildungen und Denkschablonen hinaus-
zudenken, könnte auch heutige kirchlich-theologische Diskurse befruchten. 
Das gilt nicht zuletzt für den in Deutschland begonnenen „Synodalen Weg“. 
Die Philosophin hätte vermutlich am bisher bekannt gewordenen Verlauf in 
allen kirchenpolitischen „Lagern“ das Fehlen einer Bereitschaft zum „gegensätz-
lichen Denken“ kritisiert. Empfohlen hätte sie als konkrete Übung die Haltung 
der „Nicht-Dualität“, die sich immer wieder von den Fixierungen auf eigene 
gedankliche Konzepte befreit.36 Wer umgekehrt das strategische Durchsetzen 

Reflexion

392



der eigenen Position oder medienwirksame Kommunikationsabbrüche initiiert, 
läuft Gefahr, dass der eigenen Aufmerksamkeit wesentliche Wahrheitselemente 
entgehen. 

Weils Beitrag besteht an dieser Stelle nicht in der Entfaltung eines Kommu-
nikationsmodells, sondern in der Einstimmung auf eine wahrheitsorientierte 
Kommunikation, die in den Kommunizierenden beginnt. Daher ihre Frage, wo 
denn die Gegensätze eigentlich auftreten. Im Gespräch mit der Zen-Tradition 
kommt sie zu der Einsicht, dass die Widersprüche und Spannungen zunächst im 
suchenden Denken selbst auftreten.37 Ihre Übungsanleitung lautet: „Den Wider-
sprüchen, die uns gegeben sind, in unserem Inneren einen anderen Platz zuwei-
sen.“38 Hans Urs von Balthasar hat vor Jahrzehnten seinem Plädoyer für einen 
„christlichen Pluralismus“ die These vorangestellt, dass die „Wahrheit sympho-
nisch“ sei.39 Die Philosophin Simone Weil setzt noch einen Schritt davor an, 
nämlich beim diskursiven und meditativen Stimmen der Instrumente. Als geist-
liche Übung empfiehlt die Philosophin: „Warum hat man niemals Gespräch zu 
zweit oder zu dritt (von Beichte und Seelsorge einmal abgesehen) unter die reli-
giösen Übungen aufgenommen; keine Unterhaltungen, sondern Gespräche, die 
mit größtmöglicher Konzentration und Aufmerksamkeit geführt werden? Das 
wäre vielleicht (zumindest für die, die eine entsprechende Berufung haben), ge-
nausoviel wert, wie das Beten des Breviers.“40 Simone Weils Vision einer Kultur 
der Kontroverse beginnt bei der Selbst-Kultivierung aller am Diskurs Beteiligten. 
Darin erweist ihre philosophische Provokation auch ihr geistliches Potential. 

37	 Vgl. Cahiers 3, 45.
38	 Ebd., 44.
39	 Vgl. H. U. von Balthasar, Die Wahrheit ist symphonisch. Aspekte des christlichen Pluralismus. 
	 Einsiedeln 22008.
40	 Cahiers 2, 155.

393

Simone Weil


