Geistliche Stile

Martin Blay | Augsburg

geb. 1990, Dr. theol., Pastoralreferent,
Mentor fiir fiir Lehramtsstudierende
an der Universitat Augsburg

martin.blay@bistum-augsburg.de

Freilegen oder Formen?

Zur Unterscheidung geistlicher Stile

Die katholische Kirche im deutschsprachigen Raum scheint mehr und mehr

in eine paradoxe Lage zu geraten: Finerseits kommt es zur Bildung neuer geist-
licher Gemeinschaften, die sich zunehmend schwerer mit den altbekannten
Labels konservativ oder liberal versehen lassen.! Andererseits tragt diese Ent-
wicklung gerade nicht zu einer Entspannung innerkirchlicher Lagerbildung bei,
sondern fiithrt vielmehr in eine gesteigerte und vielfach polemische Abgren-
zungskultur hinein.? Deutlich treten dabei die Konturen neuer Weichenstel-
lungen zutage, wenn etwa hochrangige Vertreter der Amtskirche die Ndhe zu
charismatischen Gruppierungen im Augsburger Gebetshaus oder der Salzburger
Lorettogemeinschaft suchen, wahrend gleichzeitig interreligios ausgerichtete
Meditationszentren, wie etwa die Gemeinschaften um Willigis Jager oder David
Steindl-Rast, weit in urspriinglich volkskirchlich gepragte Kreise hineinwirken.
Angesichts ohnehin schon riesiger Transformationsprozesse in Kirche und Ge-
sellschaft der Gegenwart sind die mittel- und langfristigen Auswirkungen einer
solchen Neujustierung momentan nicht absehbar. Das gilt sowohl fiir die Ge-
staltung des Glaubenslebens innerhalb der Kirche als auch fiir deren Aulenwir-
kung und soziale Funktion. Umso drdangender ist eine niichterne Betrachtung
der theologischen und spirituellen Grundlagen dieser tektonischen Verschie-
bungen, fiir die bislang allerdings kaum fundierte Kriterien vorliegen. Deshalb
werden an dieser Stelle exemplarisch die Vermittlung spiritueller Erfahrungen,

1 Vgl. G. Langenhorst, Evangelikal — charismatisch — katholisch? Religionspddagogische Herausforderungen
durch eine neue Liaison, in: Religionspadagogische Beitrage 83 (2020), 89-97, hier: 90.

2 Zu dieser Kontroverse vgl. J. Hartl / K. Wallner / B. Meuser (Hrsg.), Mission Manifest. Die Thesen fiir
das Comeback der Kirche. Freiburg i.Br. 2018; U. Nothelle-Wildfeuer / M. Striet (Hrsg.), Einfach nur
Jesus? Eine Kritik am ,Mission Manifest”. Freiburg i.Br. 2018.

29



Kirche

das Verstdndnis von Stinde und Erlésung sowie die zugrundeliegenden Gottes-
bilder in den Blick genommen, um die Unterscheidung zwischen Freilegung und
Formung der gldubigen Personlichkeit als neuralgischen Punkt gegenwartiger
Auseinandersetzungen herauszuarbeiten.

Vermittlung spiritueller Erfahrungen

Seit jeher kennt die katholische Kirche eine grof3e Bandbreite an Formaten, in-
nerhalb derer die Weitergabe spiritueller Grundhaltungen geschieht — von der
katechetisch ausgerichteten Sakramentenvorbereitung tiber den Religionsunter-
richt bis hin zur geistlichen Begleitung von Einzelpersonen. Fiir letzteres bildet
das ignatianische Modell einen bis in die Gegenwart hinein wirkméchtigen Tra-
ditionsstrang. In einer solchen Weggemeinschaft auf Zeit nimmt der Begleitende
eine fragende Stiitzfunktion ein.? Sie hilft dem Begleiteten, innere Regungen bes-
ser wahrnehmen und unterscheiden zu konnen. Dieser Prozess sollte vom Be-
gleitenden nicht aktiv beeinflusst werden, sondern der Entwicklung einer leben-
digen Beziehung zwischen dem Begleiteten und Gott dienen, die sich in gestei-
gerter Lebensfiille ausdriickt: ,Je mehr jemand fdhig ist, ein Ereignis, eine Erfah-
rung zu ,betrachten’, sie gleichsam nochmals im Zeitlupentempo anzuschauen,
desto mehr wird er dariiber mitteilen kdnnen und desto mehr wird in diesem ge-
meinsamen Hinschauen eine darin auftauchende Sehnsucht wachsen; diese
Sehnsucht muf$ freigelegt werden, denn sie ist — ndchst der Gnade Gottes — die
wichtigste Antriebskraft auf dem weiteren Weg.“*

Der Begleitete bestimmt in der Regel selbst Thema, Tempo und Verlauf des
Gesprachs. Dadurch soll er in die Lage versetzt werden, innerhalb des vom Be-
gleitenden angebotenen Resonanzraumes die eigenen inneren Vorgédnge so aus-
zudriicken, dass er Schritt fiir Schritt ein ganzheitlicheres Bild seiner eigenen Per-
sonlichkeit entwickelt. Geistliche Begleitung folgt hier einer gleichsam archéio-
logischen Methodik, bei der es um das Aufdecken jener verborgenen Tiefendi-
mension geht, die, wenn auch unerkannt, immer schon in der jeweiligen Per-
sonlichkeit vorhanden ist. Das setzt freilich das Vertrauen voraus, dass die eigene
Berufung — und damit im Letzten Gott selbst — notwendigerweise auf dem tiefs-
ten Grund der menschlichen Psyche erfahrbar ist. Wo diese Uberzeugung nicht
geteilt wird, besteht die Gefahr, dass ein solcher Freilegungsprozess zu selbst-
bezogener Introspektion oder einer fragwiirdigen Spielart von Psychotherapie
herabsinkt.

3 Vgl. W. Lambert, Geistliche Begleitung auf dem Glaubensweg. ,Was sind das fiir Dinge, iiber die ihr auf
eurem Weg miteinander redet?” (Lk 24,17), in: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hrsg.),
+Da kam Jesus hinzu...” (Lk 24,15). Handreichung fiir geistliche Begleitung auf dem Glaubensweg. Bonn
2001, 10-24.

4 K. Schaupp, Gott im Leben entdecken. Einfiihrung in die geistliche Begleitung. Wiirzburg 22011, 102.

30



Geistliche Stile

Einen deutlichen Kontrapunkt markieren hier all jene religiosen Neuaufbriiche,
die unter Vermittlung spiritueller Erfahrungen weniger das selbstgesteuerte Auf-
decken bereits vorhandener Strukturen der Seele, als vielmehr eine von aufien
herangetragene, umfassende Formung der glaubigen Personlichkeit verstehen.
Vielfach gehen damit eine starke Binnenzentrierung hinsichtlich der Gruppen-
zugehorigkeit sowie ein absoluter Wahrheitsanspruch in Bezug auf die vermit-
telten Inhalte einher. Dadurch sehen sich insbesondere junge Menschen vor die
Wahl zwischen einem der Gesellschaft angepassten Leben oder einer radikal
verdanderten Existenz innerhalb einer geistlichen Gemeinschaft gestellt: , Der
kirchliche Weg fithrt immer nach innen, in das unerschopfliche Geheimnis der
einen Kirche, nie nach auflen. Formlosigkeit ruft nach Formation, nach Bil-
dung, nach Training, nach Lernen des Verlernten, und auch nach Schule. Das
Christliche muss vom Evangelium her eine bestimmte unverwechselbare Form
wiedergewinnen.“’

Medium einer solchen Glaubensformung stellen dabei haufig Katechismen
dar, die wieder auf das nachtridentinische Frage-Antwort-Schema setzen und
sich stellenweise, etwa in Gestalt des YouCat, als eigene Bewegung im deutsch-
sprachigen Raum verbreitet haben.® Sie spielen dabei nicht nur als ,hermeneu-
tische Schliissel” fiir die christliche Lehre eine Rolle, sondern verbiirgen zudem
die ,milieubildenden Momente“’, schaffen also gemeinsame Gruppennarrative
in Abgrenzung zur Umwelt. Eine religionspddagogisch fundierte Didaktik, die
korrelativ an menschlichen Grunderfahrungen Mafy nimmt und von dort aus
die Briicke zu christlichen Glaubensinhalten schlagen mochte, unterbleibt an
dieser Stelle. Anscheinend braucht es, zumindest im Idealfall, gar keine Vermitt-
lungsinstanzen mehr, welche zwischen die reinen Glaubensinhalte und deren
Aneignung durch individuelle Gldubige treten. Als Anwendungsbeispiel einer
junge Menschen formenden Gemeinschaft konnen etwa sog. Jiingerschaftsschu-
len im Umfeld der Loretto-Gemeinschaft in Salzburg zdhlen, die eine konzen-
trierte Unterweisung anstreben, um so zur missionarischen Neuausrichtung der
Kirche beizutragen.® Dabei scheint der inflationdre Gebrauch des Jingerbegriffs
darauf abzuzielen, zwischen kulturell geprigter Volkskirchlichkeit und einem

5 B. Meuser, 7. Wir miissen die Inhalte des Glaubens neu entdecken..., in: J. Hartl / K. Wallner / B. Meuser
(Hrsg.), Mission Manifest, 167-190, hier: 176 [s. Anm. 2].

6 Vgl. Osterreichische Bischofskonferenz (Hrsg.), YouCat Deutsch. Miinchen 2011. In der spirlichen

Auseinandersetzung mit der Renaissance von Frage-Antwort-Katechismen werden insbesondere in-

doktrinative Tendenzen und selektive Wissenschaftlichkeit kritisch ins Feld gefiihrt, vgl. H.-W. Ku-

bitza, Verfiihrte Jugend. Eine Kritik am Jugendkatechismus Youcat. Verniinftige Antworten auf katholische

Fragen. Marburg 2011, 9-14.

B. Meuser, Inhalte, 189 [s. Anm. 5].

8 Vgl. S. Rodiger / B. Lang / P. Knittelfelder, Lifestyle Jiingerschaft. 12 Abende fiir das Fundament deines
Lebens. Das Kleingruppenmaterial. Holzgerlingen 2019, 13.

~N

31



Kirche

,Wahlchristentum“® zu unterscheiden, wobei sich letzteres durch eine verbind-
liche Lebensentscheidung und einen gegen den gesellschaftlichen Mainstream
gerichteten Kurs auszeichnen soll. Die dem Jiingerkreis unvermittelt und kon-
frontativ dargebotenen Katechismuswahrheiten werden dann freilich oft durch
Lobpreisgesdnge und dsthetisch ansprechende Inszenierungen ausbalanciert.
Diese vermitteln zum Ausgleich einen emotional gelagerten Zugang zur iiberna-
tirlich gedachten Sphire.

Stinde und Erlésung

Der Gegensatz zwischen Freilegung und Formung bleibt nicht auf Ebene der
Vermittlung spiritueller Erfahrungen stehen, sondern hat Konsequenzen fiir das
zugrundeliegende Menschenbild. Eindriicklich zeigt sich das beim Themenfeld
Schuld und Erlésung. Meditationszentren, die sich am fernostlichen Denken
orientieren — wie etwa der tiber viele Jahre von Willigis Jager geleitete Benedik-
tushof bei Wiirzburg - ringen um eine Neuinterpretation traditioneller Lehrin-
halte. Stinde kommt in diesem Kontext iberwiegend als Ausdruck von Selbst-
entfremdung in den Blick. Deshalb ruft sie auch nicht nach Genugtuung, son-
dern nach gottlicher Heilung. Folgerichtig wird sie von W. Jdger weniger als mo-
ralische Kategorie, sondern vielmehr als ,Unkenntnis” des ,wahren gottlichen
Wesens“'® angesehen. Sie kann durch meditative Selbstbetrachtung tiber-wun-
den werden: ,Nicht so sehr die ,Imitatio’ als vielmehr die ,Conformatio’ spielt
dabei eine Rolle. Es geht um die Freilegung des Gottlichen in uns, so wie es in
Jesus Christus offenbar war. Der Erldsungsprozess in uns zielt auf einen Chri-
stus-Werdungsprozess, was letztlich der volle Menschwerdungsprozess, ja ein
,Gott-Werdungs-Prozess’ ist.“!!

Erlosung hat in diesem Zusammenhang einen dezidiert therapeutischen As-
pekt, weil damit in erster Linie der Umgang und die Versohnung mit freigeleg-
ten inneren Konflikten bezeichnet wird. Dies vollzieht sich im Kontext des all-
gemein menschlichen Strebens nach Selbstverwirklichung und Ganzheitlich-
keit, wodurch die Personlichkeit Heilung von falscher Ichbezogenheit findet.
Im Gegenzug meint Siinde weniger ein objektiv feststellbares Fehlverhalten als
vielmehr eine Stérung der Psyche. Sie kann behoben werden, wenn sich Ubende
auf den langwierigen Weg machen, ihren innersten gottlichen Kern freizulegen.

9 Vgl. K. Fassler, 9. Wir brauchen eine ,,Demokratisierung” von Mission, in: J. Hartl / K. Wallner /
B. Meuser (Hrsg.), Mission Manifest, 207-226, hier: 208 [s. Anm. 2]. Wie weit der Jiingerbegriff
mittlerweile verbreitet ist, zeigt sich auch in der sog. Divine-Renovation-Bewegung bei J. Mallon,
Divine Renovation. Wenn Gott sein Haus saniert. Von einer bewahrenden zu einer missionarischen
Kirchengemeinde. Griinkraut 2017, 36-37.

10 W. Jager, Suche nach dem Sinn des Lebens. Bewusstseinswandel durch den Weg nach innen.
Petersberg 22020, 184.

11 Ebd., 179.

32



Geistliche Stile

Hierbei stellt sich natiirlich die Frage, inwieweit der Mensch tiberhaupt noch ei-
ner gnadenhaften gottlichen Zuwendung bedarf, wenn es vor allem um die Auf-
l6sung neurotischer Storfeuer geht, die sein wahres Wesen verdecken.

Ganz anders stellen Alpha-Kurse die Situation des siindigen Menschen dar.
Diese wurden in den 1990er-Jahren durch den anglikanischen Londoner Pastor
Nicky Gumbel populér und sind mittlerweile im deutschsprachigen Raum in vie-
len katholischen Pfarrgemeinden verankert. Das zentrale Element stellen Klein-
gruppentreffen dar, die aus einer Verbindung zwischen wertschédtzender Offen-
heit gegentiber Auflenstehenden und der autoritativen Vermittlung verbindlicher
Lehrsdtze in der Katechese leben. Die drastischen Folgen einer Einzelsiinde wer-
den dabei etwa so vor Augen gefiihrt: ,[E]in Aspekt reicht aus, um uns zu ver-
schmutzen. Es ist wie wenn sie Rithrei machen. In der Schachtel mdgen 11 gute
Eier sein und ein verdorbenes, dann wird dieses eine alle anderen mit verderben.
(...) Jakobus hat es in seinem Brief so formuliert: Wer auch nur eine einzige Vor-
schrift des Gesetzes nicht befolgt, verstofit damit gegen das ganze Gesetz.”!?

Die Lage des Menschen erscheint hoffnungslos, solange ihm nicht der Kreu-
zestod Christi von Gott als Sithne fiir seine Siinden angerechnet werden kann,
weil jedes noch so kleine Vergehen eine unendliche Beleidigung Gottes darstellt
und somit ewige Strafe verdient hat. In logischer Konsequenz wire dann alles
Streben und Miihen abseits des christlichen Glaubens wertlos, da die mensch-
liche Natur nicht nur erbsiindlich, sondern durch jede faktische Einzelstinde
als von Grund auf verdorben anzusehen ist. Christliche Unterweisung stellt in
diesem Kontext die Konfrontation mit der volligen Verlorenheit dar, sodass po-
tentiell Glaubende ihre prekdre Lage einsehen und sich von Gott zu einer ganz
anderen Personlichkeit umformen lassen. Ein solches Menschenbild birgt frei-
lich die Gefahr, Glaubensvermittlung zur reinen Indoktrination herabsinken zu
lassen, wenn sie nicht mehr an grundmenschlichen, innerseelischen Regungen
Mafl nimmt.

An dieser Stelle ist es, zumindest auf den ersten Blick, iiberraschend, wenn
eher charismatisch orientierte Stromungen im katholischen Bereich die eucharis-
tische Anbetung in den Mittelpunkt riicken. Denn sakramentale Vermittlungsin-
stanzen mit ihrer Wiirdigung des Geschopflichen scheinen ja gerade nicht auf
der Linie eines latent protestantisch gepragten Welt- und Menschenbildes zu lie-
gen. Allerdings ldsst sich am Beispiel der Nightfever-Bewegung zeigen, dass der
Verehrung des Altarsakramentes hier weniger eine heilsmittlerische, als vielmehr

12 Alpha International, Der Alphalive-Kurs — 3. Warum starb Jesus. Ubers. v. Alphalive Schweiz. Ziirich
2009, URL: https://alphalive.ch/wp-content/uploads/2016/01/1-Warum-starb-Jesus_neu.doc
(Stand: 15.12.2021), 9; vgl. N. Gumbel, Questions of Life. London 2010, 39-52.

13 Vgl. bspw. die klassisch-anthropologische Deutung von Sakramentalitat bei K. Wenzel, Sakramen-
tales Selbst. Der Mensch als Zeichen des Heils. Freiburg i.Br. 2003, 17, mit der dialektischen Ausrich-
tung bei S. Kuby, 3. Wir glauben, dass die Chancen nie grofSer waren als jetzt, in: J. Hartl / K. Wallner /
B. Meuser (Hrsg.), Mission Manifest, 99-122, hier: 102 [s. Anm. 2].

33



Kirche

eine pardnetische Funktion zukommt. Bei diesem, aus den Weltjugendtagen
hervorgegangenen Veranstaltungsformat werden meist abends oder nachts in
Innenstddten Passanten zu Beichte, Anbetung und Lobpreis in festlich beleuch-
tete Kirchen eingeladen. Ein wichtiges Anliegen ist dabei Einsicht in die person-
liche Versehrtheit des Beters, woraus quasi automatisch eine Hinfithrung zur
Umformung seiner Personlichkeit im Sakrament der Versbhnung resultieren
soll: ,Wenn Gott existiert und er mich liebt — dann ist mein bisheriges Leben
eine Liige, oder doch zumindest eine Reihe von verpaf3ten Gelegenheiten und
vertaner Zeit. Obwohl der Blick von sich selbst weg auf Gottes Gegenwart [im
Altarsakrament| gerichtet ist, spiegelt sich darin das bisherige Leben — wie im
Riickspiegel. Und auch das vergebliche Bemiihen der Evangelisation, aus dem
Erkennen von Defiziten die Sehnsucht nach Erldsung zu extrahieren, wird hier
gespiegelt: Mit der Erfahrung, die Erfiillung aller Sehnsucht gefunden zu haben,
stellt sich das Wissen um die eigene Unzuldnglichkeit ein. Und sucht nun nach
Versohnung.“!

Diese Neuinterpretation der klassischen Anbetungslehre ist beachtlich. Hier
ist nicht mehr die Schau einer tibergeordneten Seinsstufe, zu der prinzipiell alle
Menschen im Hinblick auf ihre eschatologische Vollendungsgestalt berufen
sind, tonangebend.!* Vielmehr sollen die Gldubigen im Spiegel des eucharisti-
schen Brotes mit der Verdorbenheit der Welt konfrontiert werden, was sie wie
von selbst zum Bekenntnis ihrer eigenen Fehler und Schwichen fiihrt. Dies setzt
sich vielfach in einer Erzdhlung von Bekehrungserlebnissen fort, die zum Stan-
dardrepertoire charismatisch orientierter Veranstaltungen gehoren. Sie deuten
Lebensereignisse mit einer Hermeneutik des radikalen Umbruchs durch die Be-
gegnung mit dem Gottlichen.

Gotteshild

Schlieflich verweist die Unterscheidung zwischen Freilegung und Formung der
gldubigen Personlichkeit auf zugrundeliegende Gottesbilder. Mystisch orientier-
te spirituelle Praktiker wie David Steindl-Rast steuern dabei auf ein dynamisti-
sches Konzept zu. Hier wird ein eher unpersonlich erlebtes Gottliches als kraft-
voller Kern aller Natur gezeichnet, das sich am Ende des geistlichen Prozesses
auf dem Grund der menschlichen Seele widerspiegelt: ,Unsere Zukunft, ja unser
Uberleben kénnte davon abhingen, dass wir eine neue, nicht-theistische Grund-

14 P. van Briel, Der Barmherzigkeit des Vaters begegnen: Beichte und Gesprich, in: H.-G. Nissing / A. Stf3
(Hrsg.), Nightfever. Theologische Grundlegungen. Miinchen 2013, 113-130, hier: 124. Zu einer syste-
matischen Darlegung des Buflaspektes der Anbetung vgl. A. Herzig, Eucharistische Anbetung. Eine
Begegnung, die verwandelt. Innsbruck 2018, 107-110.

15 Vgl. hierzu die Entfaltung der Anbetungslehre im 20. Jahrhundert bei S. Holtgen, Gestalten eucharis-
tischer Anbetung. Phinomenologische Analyse und theologische Reflexion. Wiirzburg 2019.

34



Geistliche Stile

lage finden fiir verantwortungsvolles Umgehen mit Umwelt und Mitwelt. (...)
Wenn der gottliche Lebensatem den ganzen Kosmos fiillt, alles zusammenhalt
und jede Sprache spricht, so sind wir als Menschheitsfamilie verantwortlich,
uns von diesem Geist leiten zu lassen. Hier liegt die uns alle verbindende, fiir
uns alle verbindliche Grundlage fiir eine verantwortungsvolle Gestaltung un-
serer Welt. Niemand muss uns das beweisen, noch miissen wir es jemandem
glauben; wir brauchen nur unser menschliches Herz befragen und, was es uns
sagt, tun.“1®

Gott wird hier als letzter Grund menschlichen Fiihlens prasentiert. Seine Ge-
genwart lasst sich durch Selbstbetrachtung freilegen und fiithrt zu einem acht-
samen Umgang mit dem Nachsten und der Natur. Eine rational verantwortete,
systematisch orientierte Theologie scheint gegentiber dieser Erfahrungsdimen-
sion bestenfalls sekunddre Bedeutung zu haben.!” Insofern diirfte es sich als
schwierig oder vielleicht gar nicht erstrebenswert erweisen, eine wie auch im-
mer gedachte Grenze zwischen Gott und dem geschopflichen Bereich einzuzie-
hen, die eine klare Unterscheidung von Immanenz und Transzendenz ermogli-
chen wiirde.

In diametral entgegengesetzter Weise vollziehen evangelikal beeinflusste
Gruppierungen eine solche Abgrenzung, wie sich am Beispiel von Johannes
Hartl, dem Leiter des Augsburger Gebetshauses, zeigen ldsst. Gott wird hier stel-
lenweise als durchaus aggressive Personlichkeit prasentiert, die in eine ihm un-
terworfene Welt ohne jegliche Beschrankung eingreifen kann, wovon bis auf
den Buchstaben wortlich zu nehmende biblische Texte verladsslich Zeugnis ge-
ben: ,[W]as man nicht fiirchten kann, das kann man auch nicht anbeten. Was
ohnehin schon Kklar ist, erstaunt niemanden. Und tiber einen zahnlosen Gott,
der keiner Fliege was zuleide tut, kann man vielleicht gertihrt lacheln. Doch er
wird niemanden zutiefst packen. Ein giitiger Greis, irgendwo im Himmel, oder
vielleicht auch nur eine halbastrale Existenz der metaphysischen Giite in der
Ideenwelt, wird niemanden zu hochsten Opfern inspirieren.“®

Die einzige addquat menschliche Antwort in der Begegnung mit dem tiiber-
mdchtigen gottlichen Wesens ist daher blinde Unterwerfung unter den formen-
den gottlichen Willen ohne Riicksicht auf die eigene innerseelische Disposition.
In Anbetracht der Behauptung, dass die Begegnung mit Gott ,in der Bibel nie [!]
ein harmonisches Erspiiren der eigenen Seelentiefen“!® bedeute, erscheint die

16 D. Steindl-Rast, Von Eis zu Wasser zu Dampf. Im Wandel der Gottesvorstellungen: Was schitze ich am
Christentum? Personliche Erfahrungen, in: Christ in der Gegenwart 55 (2003), 325-326, hier: 326; vgl.
K. Miiller, All-Einheit christlich. Eine kleine Provokation mit Folgen, in: T. Marschler / T. Schartl (Hrsg.),
Eigenschaften Gottes. Ein Gesprich zwischen analytischer Philosophie und systematischer Theologie.
Miinster 2016, 97-116, hier: 104-106.

17 Vgl. bspw. W. Jager, Suche, 41.81.88 u.6. [s. Anm. 10].

18 J. Hartl, Gott ungezihmt. Raus aus der spirituellen Komfortzone. Freiburg i.Br. 2016, 58.

19 Ebd., 143.

35



Kirche

dialektische Gegentiberstellung von Gott und Welt geradezu als Markenzeichen
authentisch religioser Erfahrung. Damit korrespondiert ein Abgleiten in den
Voluntarismus, wobei jedwede Handlung — sei sie in den Augen der Welt mo-
ralisch oder unmoralisch — allein deshalb schon gerechtfertigt ist, wenn Gott
sie angeordnet hat.?® Hier liegt vermutlich der tiefere Grund fiir eine durchweg
skeptische Haltung gegentiber jeglicher Form von Theologie in katholischen
Gruppierungen, die sich stark am Vorbild protestantischer Freikirchen orientie-
ren. Sie gilt als unbotméafige Beschrankung und Verharmlosung der sich dem
Menschen direkt und unvermittelt offenbarenden Allmacht Gottes.?!

Restiimee

Wie die Uberlegungen zur Vermittlung spiritueller Erfahrungen, dem Verstind-
nis von Siinde und Erldsung sowie den damit verbundenen Gottesbildern ge-
zeigt haben, markiert die Unterscheidung zwischen Freilegung und Formung
der glaubigen Personlichkeit eine Wasserscheide zwischen verschiedenen geistli-
chen Stilen der Gegenwart. Wihrend ignatianisch, psychologisch oder kontem-
plativ gepragte Ansitze belastende ,Ablagerungen” bearbeiten, auflésen und so
die menschliche Seele auf ihren gottlichen Kern hin transparent machen wol-
len, streben charismatische, unterweisungsorientierte oder biblizistische Heran-
gehensweisen eine Konfrontation der als widergottlich empfundenen irdischen
Wirklichkeit mit der Wahrheit unhinterfragbarer Offenbarungsinhalte an. Jen-
seits dieser Pole lauern die Extremformen transzendenzloser Selbstbespiegelung
und personlichkeitsspaltender Dialektik. Problematisch wird diese Entwicklung
fiir die Kirche im deutschsprachigen Bereich vor allem, weil mit dem Riickgang
der volkskirchlich gepriagten Mitte die Ebene fiir eine offene Diskussion schwin-
det und reine Polemik um sich greifen kann. Von daher bleibt zu hoffen, dass
ein sachlich fundierter Dialog zwischen Vertreter(inne)n verschiedener geistli-
cher Stile zur Aufkldrung tiber vorhandene Defizite beitragen wird.

20 Vgl. ebd., 150f.

21 Vgl. bspw. J. Hartl, 6. Wir danken allen Christen aufSerhalb der katholischen Kirche..., in: J. Hartl /
K. Wallner / B. Meuser (Hrsg.), Mission Manifest, 149-165, hier: 155, 165 [s. Anm. 2]; J. Mallon,
Renovation, 360 [s. Anm. 9].

36



