
1	 Vgl. G. Langenhorst, Evangelikal – charismatisch – katholisch? Religionspädagogische Herausforderungen 
durch eine neue Liaison, in: Religionspädagogische Beiträge 83 (2020), 89–97, hier: 90.

2	 Zu dieser Kontroverse vgl. J. Hartl / K. Wallner / B. Meuser (Hrsg.), Mission Manifest. Die Thesen für 
das Comeback der Kirche. Freiburg i.Br. 2018; U. Nothelle-Wildfeuer / M. Striet (Hrsg.), Einfach nur 
Jesus? Eine Kritik am „Mission Manifest“. Freiburg i.Br. 2018. 

Freilegen oder Formen?
Zur Unterscheidung geistlicher Stile

Die katholische Kirche im deutschsprachigen Raum scheint mehr und mehr 
in eine paradoxe Lage zu geraten: Einerseits kommt es zur Bildung neuer geist-
licher Gemeinschaften, die sich zunehmend schwerer mit den altbekannten 
Labels konservativ oder liberal versehen lassen.1 Andererseits trägt diese Ent-
wicklung gerade nicht zu einer Entspannung innerkirchlicher Lagerbildung bei, 
sondern führt vielmehr in eine gesteigerte und vielfach polemische Abgren-
zungskultur hinein.2 Deutlich treten dabei die Konturen neuer Weichenstel-
lungen zutage, wenn etwa hochrangige Vertreter der Amtskirche die Nähe zu 
charismatischen Gruppierungen im Augsburger Gebetshaus oder der Salzburger 
Lorettogemeinschaft suchen, während gleichzeitig interreligiös ausgerichtete 
Meditationszentren, wie etwa die Gemeinschaften um Willigis Jäger oder David 
Steindl-Rast, weit in ursprünglich volkskirchlich geprägte Kreise hineinwirken. 
Angesichts ohnehin schon riesiger Transformationsprozesse in Kirche und Ge-
sellschaft der Gegenwart sind die mittel- und langfristigen Auswirkungen einer 
solchen Neujustierung momentan nicht absehbar. Das gilt sowohl für die Ge-
staltung des Glaubenslebens innerhalb der Kirche als auch für deren Außenwir-
kung und soziale Funktion. Umso drängender ist eine nüchterne Betrachtung 
der theologischen und spirituellen Grundlagen dieser tektonischen Verschie-
bungen, für die bislang allerdings kaum fundierte Kriterien vorliegen. Deshalb 
werden an dieser Stelle exemplarisch die Vermittlung spiritueller Erfahrungen, 

Martin Blay | Augsburg

geb. 1990, Dr. theol., Pastoralreferent, 
Mentor für für Lehramtsstudierende 
an der Universität Augsburg

martin.blay@bistum-augsburg.de

Geistliche Stile

29



das Verständnis von Sünde und Erlösung sowie die zugrundeliegenden Gottes-
bilder in den Blick genommen, um die Unterscheidung zwischen Freilegung und 
Formung der gläubigen Persönlichkeit als neuralgischen Punkt gegenwärtiger 
Auseinandersetzungen herauszuarbeiten.

Vermittlung spiritueller Erfahrungen

Seit jeher kennt die katholische Kirche eine große Bandbreite an Formaten, in-
nerhalb derer die Weitergabe spiritueller Grundhaltungen geschieht – von der 
katechetisch ausgerichteten Sakramentenvorbereitung über den Religionsunter-
richt bis hin zur geistlichen Begleitung von Einzelpersonen. Für letzteres bildet 
das ignatianische Modell einen bis in die Gegenwart hinein wirkmächtigen Tra-
ditionsstrang. In einer solchen Weggemeinschaft auf Zeit nimmt der Begleitende 
eine fragende Stützfunktion ein.3 Sie hilft dem Begleiteten, innere Regungen bes-
ser wahrnehmen und unterscheiden zu können. Dieser Prozess sollte vom Be-
gleitenden nicht aktiv beeinflusst werden, sondern der Entwicklung einer leben-
digen Beziehung zwischen dem Begleiteten und Gott dienen, die sich in gestei-
gerter Lebensfülle ausdrückt: „Je mehr jemand fähig ist, ein Ereignis, eine Erfah-
rung zu ‚betrachten‘, sie gleichsam nochmals im Zeitlupentempo anzuschauen, 
desto mehr wird er darüber mitteilen können und desto mehr wird in diesem ge-
meinsamen Hinschauen eine darin auftauchende Sehnsucht wachsen; diese 
Sehnsucht muß freigelegt werden, denn sie ist – nächst der Gnade Gottes – die 
wichtigste Antriebskraft auf dem weiteren Weg.“4 

Der Begleitete bestimmt in der Regel selbst Thema, Tempo und Verlauf des 
Gesprächs. Dadurch soll er in die Lage versetzt werden, innerhalb des vom Be-
gleitenden angebotenen Resonanzraumes die eigenen inneren Vorgänge so aus-
zudrücken, dass er Schritt für Schritt ein ganzheitlicheres Bild seiner eigenen Per-
sönlichkeit entwickelt. Geistliche Begleitung folgt hier einer gleichsam archäo-
logischen Methodik, bei der es um das Aufdecken jener verborgenen Tiefendi-
mension geht, die, wenn auch unerkannt, immer schon in der jeweiligen Per-
sönlichkeit vorhanden ist. Das setzt freilich das Vertrauen voraus, dass die eigene 
Berufung – und damit im Letzten Gott selbst – notwendigerweise auf dem tiefs-
ten Grund der menschlichen Psyche erfahrbar ist. Wo diese Überzeugung nicht 
geteilt wird, besteht die Gefahr, dass ein solcher Freilegungsprozess zu selbst-
bezogener Introspektion oder einer fragwürdigen Spielart von Psychotherapie 
herabsinkt. 

3	 Vgl. W. Lambert, Geistliche Begleitung auf dem Glaubensweg. „Was sind das für Dinge, über die ihr auf 
eurem Weg miteinander redet?“ (Lk 24,17), in: Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hrsg.), 
„Da kam Jesus hinzu…“ (Lk 24,15). Handreichung für geistliche Begleitung auf dem Glaubensweg. Bonn 
2001, 10–24.

4	 K. Schaupp, Gott im Leben entdecken. Einführung in die geistliche Begleitung. Würzburg 22011, 102.

30

Kirche



5	 B. Meuser, 7. Wir müssen die Inhalte des Glaubens neu entdecken…, in: J. Hartl / K. Wallner / B. Meuser 
(Hrsg.), Mission Manifest, 167–190, hier: 176 [s. Anm. 2].

6	 Vgl. Österreichische Bischofskonferenz (Hrsg.), YouCat Deutsch. München 2011. In der spärlichen 
Auseinandersetzung mit der Renaissance von Frage-Antwort-Katechismen werden insbesondere in-
doktrinative Tendenzen und selektive Wissenschaftlichkeit kritisch ins Feld geführt, vgl. H.-W. Ku-
bitza, Verführte Jugend. Eine Kritik am Jugendkatechismus Youcat. Vernünftige Antworten auf katholische 
Fragen. Marburg 2011, 9–14.

7	 B. Meuser, Inhalte, 189 [s. Anm. 5].
8	 Vgl. S. Rödiger / B. Lang / P. Knittelfelder, Lifestyle Jüngerschaft. 12 Abende für das Fundament deines 

Lebens. Das Kleingruppenmaterial. Holzgerlingen 2019, 13.

Einen deutlichen Kontrapunkt markieren hier all jene religiösen Neuaufbrüche, 
die unter Vermittlung spiritueller Erfahrungen weniger das selbstgesteuerte Auf-
decken bereits vorhandener Strukturen der Seele, als vielmehr eine von außen 
herangetragene, umfassende Formung der gläubigen Persönlichkeit verstehen. 
Vielfach gehen damit eine starke Binnenzentrierung hinsichtlich der Gruppen-
zugehörigkeit sowie ein absoluter Wahrheitsanspruch in Bezug auf die vermit-
telten Inhalte einher. Dadurch sehen sich insbesondere junge Menschen vor die 
Wahl zwischen einem der Gesellschaft angepassten Leben oder einer radikal 
veränderten Existenz innerhalb einer geistlichen Gemeinschaft gestellt: „Der 
kirchliche Weg führt immer nach innen, in das unerschöpfliche Geheimnis der 
einen Kirche, nie nach außen. Formlosigkeit ruft nach Formation, nach Bil-
dung, nach Training, nach Lernen des Verlernten, und auch nach Schule. Das 
Christliche muss vom Evangelium her eine bestimmte unverwechselbare Form 
wiedergewinnen.“5

Medium einer solchen Glaubensformung stellen dabei häufig Katechismen 
dar, die wieder auf das nachtridentinische Frage-Antwort-Schema setzen und 
sich stellenweise, etwa in Gestalt des YouCat, als eigene Bewegung im deutsch-
sprachigen Raum verbreitet haben.6 Sie spielen dabei nicht nur als „hermeneu-
tische Schlüssel“ für die christliche Lehre eine Rolle, sondern verbürgen zudem 
die „milieubildenden Momente“7, schaffen also gemeinsame Gruppennarrative 
in Abgrenzung zur Umwelt. Eine religionspädagogisch fundierte Didaktik, die 
korrelativ an menschlichen Grunderfahrungen Maß nimmt und von dort aus 
die Brücke zu christlichen Glaubensinhalten schlagen möchte, unterbleibt an 
dieser Stelle. Anscheinend braucht es, zumindest im Idealfall, gar keine Vermitt-
lungsinstanzen mehr, welche zwischen die reinen Glaubensinhalte und deren 
Aneignung durch individuelle Gläubige treten. Als Anwendungsbeispiel einer 
junge Menschen formenden Gemeinschaft können etwa sog. Jüngerschaftsschu-
len im Umfeld der Loretto-Gemeinschaft in Salzburg zählen, die eine konzen-
trierte Unterweisung anstreben, um so zur missionarischen Neuausrichtung der 
Kirche beizutragen.8 Dabei scheint der inflationäre Gebrauch des Jüngerbegriffs 
darauf abzuzielen, zwischen kulturell geprägter Volkskirchlichkeit und einem 

31

Geistliche Stile



9	 Vgl. K. Fassler, 9. Wir brauchen eine „Demokratisierung“ von Mission, in: J. Hartl / K. Wallner / 
	 B. Meuser (Hrsg.), Mission Manifest, 207–226, hier: 208 [s. Anm. 2]. Wie weit der Jüngerbegriff 
	 mittlerweile verbreitet ist, zeigt sich auch in der sog. Divine-Renovation-Bewegung bei J. Mallon, 
	 Divine Renovation. Wenn Gott sein Haus saniert. Von einer bewahrenden zu einer missionarischen 
	 Kirchengemeinde. Grünkraut 2017, 36–37. 
10	 W. Jäger, Suche nach dem Sinn des Lebens. Bewusstseinswandel durch den Weg nach innen. 
	 Petersberg 22020, 184.
11	 Ebd., 179.

„Wahlchristentum“9 zu unterscheiden, wobei sich letzteres durch eine verbind-
liche Lebensentscheidung und einen gegen den gesellschaftlichen Mainstream 
gerichteten Kurs auszeichnen soll. Die dem Jüngerkreis unvermittelt und kon-
frontativ dargebotenen Katechismuswahrheiten werden dann freilich oft durch 
Lobpreisgesänge und ästhetisch ansprechende Inszenierungen ausbalanciert. 
Diese vermitteln zum Ausgleich einen emotional gelagerten Zugang zur überna-
türlich gedachten Sphäre. 

Sünde und Erlösung

Der Gegensatz zwischen Freilegung und Formung bleibt nicht auf Ebene der 
Vermittlung spiritueller Erfahrungen stehen, sondern hat Konsequenzen für das 
zugrundeliegende Menschenbild. Eindrücklich zeigt sich das beim Themenfeld 
Schuld und Erlösung. Meditationszentren, die sich am fernöstlichen Denken 
orientieren – wie etwa der über viele Jahre von Willigis Jäger geleitete Benedik-
tushof bei Würzburg – ringen um eine Neuinterpretation traditioneller Lehrin-
halte. Sünde kommt in diesem Kontext überwiegend als Ausdruck von Selbst-
entfremdung in den Blick. Deshalb ruft sie auch nicht nach Genugtuung, son-
dern nach göttlicher Heilung. Folgerichtig wird sie von W. Jäger weniger als mo-
ralische Kategorie, sondern vielmehr als „Unkenntnis“ des „wahren göttlichen 
Wesens“10 angesehen. Sie kann durch meditative Selbstbetrachtung über-wun-
den werden: „Nicht so sehr die ‚Imitatio‘ als vielmehr die ‚Conformatio‘ spielt 
dabei eine Rolle. Es geht um die Freilegung des Göttlichen in uns, so wie es in 
Jesus Christus offenbar war. Der Erlösungsprozess in uns zielt auf einen Chri-
stus-Werdungsprozess, was letztlich der volle Menschwerdungsprozess, ja ein 
‚Gott-Werdungs-Prozess‘ ist.“11

Erlösung hat in diesem Zusammenhang einen dezidiert therapeutischen As-
pekt, weil damit in erster Linie der Umgang und die Versöhnung mit freigeleg
ten inneren Konflikten bezeichnet wird. Dies vollzieht sich im Kontext des all-
gemein menschlichen Strebens nach Selbstverwirklichung und Ganzheitlich-
keit, wodurch die Persönlichkeit Heilung von falscher Ichbezogenheit findet. 
Im Gegenzug meint Sünde weniger ein objektiv feststellbares Fehlverhalten als 
vielmehr eine Störung der Psyche. Sie kann behoben werden, wenn sich Übende 
auf den langwierigen Weg machen, ihren innersten göttlichen Kern freizulegen. 

32

Kirche



12	 Alpha International, Der Alphalive-Kurs – 3. Warum starb Jesus. Übers. v. Alphalive Schweiz. Zürich 
2009, URL: https://alphalive.ch/wp-content/uploads/2016/01/1-Warum-starb-Jesus_neu.doc 

	 (Stand: 15.12.2021), 9; vgl. N. Gumbel, Questions of Life. London 2010, 39–52.
13	 Vgl. bspw. die klassisch-anthropologische Deutung von Sakramentalität bei K. Wenzel, Sakramen-

tales Selbst. Der Mensch als Zeichen des Heils. Freiburg i.Br. 2003, 17, mit der dialektischen Ausrich-
tung bei S. Kuby, 3. Wir glauben, dass die Chancen nie größer waren als jetzt, in: J. Hartl / K. Wallner / 

	 B. Meuser (Hrsg.), Mission Manifest, 99–122, hier: 102 [s. Anm. 2].

Hierbei stellt sich natürlich die Frage, inwieweit der Mensch überhaupt noch ei
ner gnadenhaften göttlichen Zuwendung bedarf, wenn es vor allem um die Auf-
lösung neurotischer Störfeuer geht, die sein wahres Wesen verdecken.

Ganz anders stellen Alpha-Kurse die Situation des sündigen Menschen dar. 
Diese wurden in den 1990er-Jahren durch den anglikanischen Londoner Pastor 
Nicky Gumbel populär und sind mittlerweile im deutschsprachigen Raum in vie-
len katholischen Pfarrgemeinden verankert. Das zentrale Element stellen Klein-
gruppentreffen dar, die aus einer Verbindung zwischen wertschätzender Offen-
heit gegenüber Außenstehenden und der autoritativen Vermittlung verbindlicher 
Lehrsätze in der Katechese leben. Die drastischen Folgen einer Einzelsünde wer-
den dabei etwa so vor Augen geführt: „[E]in Aspekt reicht aus, um uns zu ver-
schmutzen. Es ist wie wenn sie Rührei machen. In der Schachtel mögen 11 gute 
Eier sein und ein verdorbenes, dann wird dieses eine alle anderen mit verderben. 
(…) Jakobus hat es in seinem Brief so formuliert: Wer auch nur eine einzige Vor-
schrift des Gesetzes nicht befolgt, verstößt damit gegen das ganze Gesetz.“12

Die Lage des Menschen erscheint hoffnungslos, solange ihm nicht der Kreu-
zestod Christi von Gott als Sühne für seine Sünden angerechnet werden kann, 
weil jedes noch so kleine Vergehen eine unendliche Beleidigung Gottes darstellt 
und somit ewige Strafe verdient hat. In logischer Konsequenz wäre dann alles 
Streben und Mühen abseits des christlichen Glaubens wertlos, da die mensch-
liche Natur nicht nur erbsündlich, sondern durch jede faktische Einzelsünde 
als von Grund auf verdorben anzusehen ist. Christliche Unterweisung stellt in 
diesem Kontext die Konfrontation mit der völligen Verlorenheit dar, sodass po-
tentiell Glaubende ihre prekäre Lage einsehen und sich von Gott zu einer ganz 
anderen Persönlichkeit umformen lassen. Ein solches Menschenbild birgt frei-
lich die Gefahr, Glaubensvermittlung zur reinen Indoktrination herabsinken zu 
lassen, wenn sie nicht mehr an grundmenschlichen, innerseelischen Regungen 
Maß nimmt. 

An dieser Stelle ist es, zumindest auf den ersten Blick, überraschend, wenn 
eher charismatisch orientierte Strömungen im katholischen Bereich die eucharis
tische Anbetung in den Mittelpunkt rücken. Denn sakramentale Vermittlungsin-
stanzen mit ihrer Würdigung des Geschöpflichen scheinen ja gerade nicht auf 
der Linie eines latent protestantisch geprägten Welt- und Menschenbildes zu lie-
gen.13 Allerdings lässt sich am Beispiel der Nightfever-Bewegung zeigen, dass der 
Verehrung des Altarsakramentes hier weniger eine heilsmittlerische, als vielmehr 

33

Geistliche Stile



14	 P. van Briel, Der Barmherzigkeit des Vaters begegnen: Beichte und Gespräch, in: H.-G. Nissing / A. Süß 
(Hrsg.), Nightfever. Theologische Grundlegungen. München 2013, 113–130, hier: 124. Zu einer syste-
matischen Darlegung des Bußaspektes der Anbetung vgl. A. Herzig, Eucharistische Anbetung. Eine 
Begegnung, die verwandelt. Innsbruck 2018, 107–110.

15	 Vgl. hierzu die Entfaltung der Anbetungslehre im 20. Jahrhundert bei S. Höltgen, Gestalten eucharis-
tischer Anbetung. Phänomenologische Analyse und theologische Reflexion. Würzburg 2019.

eine paränetische Funktion zukommt. Bei diesem, aus den Weltjugendtagen 
hervorgegangenen Veranstaltungsformat werden meist abends oder nachts in 
Innenstädten Passanten zu Beichte, Anbetung und Lobpreis in festlich beleuch-
tete Kirchen eingeladen. Ein wichtiges Anliegen ist dabei Einsicht in die persön-
liche Versehrtheit des Beters, woraus quasi automatisch eine Hinführung zur 
Umformung seiner Persönlichkeit im Sakrament der Versöhnung resultieren 
soll: „Wenn Gott existiert und er mich liebt – dann ist mein bisheriges Leben 
eine Lüge, oder doch zumindest eine Reihe von verpaßten Gelegenheiten und 
vertaner Zeit. Obwohl der Blick von sich selbst weg auf Gottes Gegenwart [im 
Altarsakrament] gerichtet ist, spiegelt sich darin das bisherige Leben – wie im 
Rückspiegel. Und auch das vergebliche Bemühen der Evangelisation, aus dem 
Erkennen von Defiziten die Sehnsucht nach Erlösung zu extrahieren, wird hier 
gespiegelt: Mit der Erfahrung, die Erfüllung aller Sehnsucht gefunden zu haben, 
stellt sich das Wissen um die eigene Unzulänglichkeit ein. Und sucht nun nach 
Versöhnung.“14

Diese Neuinterpretation der klassischen Anbetungslehre ist beachtlich. Hier 
ist nicht mehr die Schau einer übergeordneten Seinsstufe, zu der prinzipiell alle 
Menschen im Hinblick auf ihre eschatologische Vollendungsgestalt berufen 
sind, tonangebend.15 Vielmehr sollen die Gläubigen im Spiegel des eucharisti-
schen Brotes mit der Verdorbenheit der Welt konfrontiert werden, was sie wie 
von selbst zum Bekenntnis ihrer eigenen Fehler und Schwächen führt. Dies setzt 
sich vielfach in einer Erzählung von Bekehrungserlebnissen fort, die zum Stan-
dardrepertoire charismatisch orientierter Veranstaltungen gehören. Sie deuten 
Lebensereignisse mit einer Hermeneutik des radikalen Umbruchs durch die Be-
gegnung mit dem Göttlichen. 

Gottesbild

Schließlich verweist die Unterscheidung zwischen Freilegung und Formung der 
gläubigen Persönlichkeit auf zugrundeliegende Gottesbilder. Mystisch orientier
te spirituelle Praktiker wie David Steindl-Rast steuern dabei auf ein dynamisti
sches Konzept zu. Hier wird ein eher unpersönlich erlebtes Göttliches als kraft-
voller Kern aller Natur gezeichnet, das sich am Ende des geistlichen Prozesses 
auf dem Grund der menschlichen Seele widerspiegelt: „Unsere Zukunft, ja unser 
Überleben könnte davon abhängen, dass wir eine neue, nicht-theistische Grund-

34

Kirche



16	 D. Steindl-Rast, Von Eis zu Wasser zu Dampf. Im Wandel der Gottesvorstellungen: Was schätze ich am 
Christentum? Persönliche Erfahrungen, in: Christ in der Gegenwart 55 (2003), 325–326, hier: 326; vgl. 
K. Müller, All-Einheit christlich. Eine kleine Provokation mit Folgen, in: T. Marschler / T. Schärtl (Hrsg.), 
Eigenschaften Gottes. Ein Gespräch zwischen analytischer Philosophie und systematischer Theologie.

	 Münster 2016, 97–116, hier: 104–106.
17	 Vgl. bspw. W. Jäger, Suche, 41.81.88 u.ö. [s. Anm. 10].
18	 J. Hartl, Gott ungezähmt. Raus aus der spirituellen Komfortzone. Freiburg i.Br. 2016, 58.
19	 Ebd., 143.

lage finden für verantwortungsvolles Umgehen mit Umwelt und Mitwelt. (…) 
Wenn der göttliche Lebensatem den ganzen Kosmos füllt, alles zusammenhält 
und jede Sprache spricht, so sind wir als Menschheitsfamilie verantwortlich, 
uns von diesem Geist leiten zu lassen. Hier liegt die uns alle verbindende, für 
uns alle verbindliche Grundlage für eine verantwortungsvolle Gestaltung un-
serer Welt. Niemand muss uns das beweisen, noch müssen wir es jemandem 
glauben; wir brauchen nur unser menschliches Herz befragen und, was es uns 
sagt, tun.“16

Gott wird hier als letzter Grund menschlichen Fühlens präsentiert. Seine Ge-
genwart lässt sich durch Selbstbetrachtung freilegen und führt zu einem acht-
samen Umgang mit dem Nächsten und der Natur. Eine rational verantwortete, 
systematisch orientierte Theologie scheint gegenüber dieser Erfahrungsdimen
sion bestenfalls sekundäre Bedeutung zu haben.17 Insofern dürfte es sich als 
schwierig oder vielleicht gar nicht erstrebenswert erweisen, eine wie auch im-
mer gedachte Grenze zwischen Gott und dem geschöpflichen Bereich einzuzie-
hen, die eine klare Unterscheidung von Immanenz und Transzendenz ermögli-
chen würde.

In diametral entgegengesetzter Weise vollziehen evangelikal beeinflusste 
Gruppierungen eine solche Abgrenzung, wie sich am Beispiel von Johannes 
Hartl, dem Leiter des Augsburger Gebetshauses, zeigen lässt. Gott wird hier stel-
lenweise als durchaus aggressive Persönlichkeit präsentiert, die in eine ihm un-
terworfene Welt ohne jegliche Beschränkung eingreifen kann, wovon bis auf 
den Buchstaben wörtlich zu nehmende biblische Texte verlässlich Zeugnis ge-
ben: „[W]as man nicht fürchten kann, das kann man auch nicht anbeten. Was 
ohnehin schon klar ist, erstaunt niemanden. Und über einen zahnlosen Gott, 
der keiner Fliege was zuleide tut, kann man vielleicht gerührt lächeln. Doch er 
wird niemanden zutiefst packen. Ein gütiger Greis, irgendwo im Himmel, oder 
vielleicht auch nur eine halbastrale Existenz der metaphysischen Güte in der 
Ideenwelt, wird niemanden zu höchsten Opfern inspirieren.“18 

Die einzige adäquat menschliche Antwort in der Begegnung mit dem über-
mächtigen göttlichen Wesens ist daher blinde Unterwerfung unter den formen
den göttlichen Willen ohne Rücksicht auf die eigene innerseelische Disposition. 
In Anbetracht der Behauptung, dass die Begegnung mit Gott „in der Bibel nie [!] 
ein harmonisches Erspüren der eigenen Seelentiefen“19 bedeute, erscheint die 

35

Geistliche Stile



dialektische Gegenüberstellung von Gott und Welt geradezu als Markenzeichen 
authentisch religiöser Erfahrung. Damit korrespondiert ein Abgleiten in den 
Voluntarismus, wobei jedwede Handlung – sei sie in den Augen der Welt mo-
ralisch oder unmoralisch – allein deshalb schon gerechtfertigt ist, wenn Gott 
sie angeordnet hat.20 Hier liegt vermutlich der tiefere Grund für eine durchweg 
skeptische Haltung gegenüber jeglicher Form von Theologie in katholischen 
Gruppierungen, die sich stark am Vorbild protestantischer Freikirchen orientie-
ren. Sie gilt als unbotmäßige Beschränkung und Verharmlosung der sich dem 
Menschen direkt und unvermittelt offenbarenden Allmacht Gottes.21

Resümee

Wie die Überlegungen zur Vermittlung spiritueller Erfahrungen, dem Verständ-
nis von Sünde und Erlösung sowie den damit verbundenen Gottesbildern ge-
zeigt haben, markiert die Unterscheidung zwischen Freilegung und Formung 
der gläubigen Persönlichkeit eine Wasserscheide zwischen verschiedenen geistli-
chen Stilen der Gegenwart. Während ignatianisch, psychologisch oder kontem-
plativ geprägte Ansätze belastende „Ablagerungen“ bearbeiten, auflösen und so 
die menschliche Seele auf ihren göttlichen Kern hin transparent machen wol-
len, streben charismatische, unterweisungsorientierte oder biblizistische Heran-
gehensweisen eine Konfrontation der als widergöttlich empfundenen irdischen 
Wirklichkeit mit der Wahrheit unhinterfragbarer Offenbarungsinhalte an. Jen-
seits dieser Pole lauern die Extremformen transzendenzloser Selbstbespiegelung 
und persönlichkeitsspaltender Dialektik. Problematisch wird diese Entwicklung 
für die Kirche im deutschsprachigen Bereich vor allem, weil mit dem Rückgang 
der volkskirchlich geprägten Mitte die Ebene für eine offene Diskussion schwin-
det und reine Polemik um sich greifen kann. Von daher bleibt zu hoffen, dass 
ein sachlich fundierter Dialog zwischen Vertreter(inne)n verschiedener geistli-
cher Stile zur Aufklärung über vorhandene Defizite beitragen wird. 

20	 Vgl. ebd., 150f.
21	 Vgl. bspw. J. Hartl, 6. Wir danken allen Christen außerhalb der katholischen Kirche…, in: J. Hartl / 
	 K. Wallner / B. Meuser (Hrsg.), Mission Manifest, 149–165, hier: 155, 165 [s. Anm. 2]; J. Mallon, 
	 Renovation, 360 [s. Anm. 9]. 

36

Kirche


