Reflexion

Isabella Bruckner | Linz

geb. 1991, Dr. theol., Assistenz-Professorin
am Institut fiir Fundamentaltheologie und
Dogmatik der KU Linz

i.bruckner@ku-linz.at

Perlen des Glaubens

Der Rosenkranz mit Michel de Certeau gelesen

Was das Gebet sei und worum es im Gebet gehe, ist eine Frage, die sich nicht nur
,religios unmusikalische” (J. Habermas) Zeitgenoss(inn)en, sondern auch Theo-
log(inn)en seit jeher stellen. Einen allgemeinen Gebetsbegriff zu definieren —
und sei es auch nur beschrdnkt auf die monotheistischen Traditionen oder das
Christentum -, gestaltet sich jedoch schon allein wegen der vielfdltigen Formen
der Gebetspraxis als schwierig. Deshalb soll statt der Definition eines allgemei-
nen Gebetsbegriffs im Folgenden der Versuch unternommen werden, sich tiber
eine konkrete spirituelle Praxis dem Phdanomen des Gebets anzundhern. Die hier
dargelegten Uberlegungen zum Freudenreichen Rosenkranz werden, trotz vieler
Spezifika, auch Allgemeines iliber das Gebet aufscheinen lassen. Haufig wird der
Rosenkranz als eine Betrachtung des Lebens Jesu aus der Perspektive Marias ver-
standen.! Wir halten uns im Folgenden eher an die Perspektive, dass die Rosen-
kranzgesdtze selbst, die den Gang des gottlichen Wortes (Christus) memorieren,
als eine Reflexion tiber das Gebet gelesen werden konnen. Dies geschieht beson-
ders in Anlehnung an den Historiker Michel de Certeau SJ (1925-1986). Zuvor
ist jedoch noch etwas zu den erdffnenden Gebeten und zur Form des Rosen-
kranzes an sich zu sagen.

Im Namen des Vaters...
Der Rosenkranz beginnt wie jedes christliche Gebet mit dem Kreuzzeichen. Es

ist wie eine Geste, die den Eintritt in eine andere Raumzeit eroffnet — es fungiert
damit so dhnlich wie die Schwelle eines Kirchenportals, die einen Unterschied

1 Vgl. R. Guardini, Uber das Rosenkranzgebet. Ein Versuch. Kolmar im Elsag 0.]., 24.

298



Rosenkranz

zwischen Profanem und Heiligem markiert. Das Kreuzzeichen bezieht in seinen
Bertihrungen das Denken, Fiithlen und Handeln des Menschen, d.h. die Person
in all ihren Dimensionen, in den Gottes-Namen ein, der sich in der Kraft des
Geistes durch die Auslegung des Sohnes als Vater offenbart. Diese erste Geste
tragt bereits den ganzen Glauben und das darauffolgende Gebet in sich. In ge-
wisser Weise gestaltet sich der gesamte Rosenkranz als eine Ausfaltung dieses
Glaubens an den - nach jiidischer Tradition — unaussprechlichen Gottesnamen,
in dessen Vater-Anrede Christ(inn)en durch das Zeugnis Jesu eintreten diirfen.

Das Credo entfaltet diesen Glauben an den Vater, den Sohn und den Hei-
ligen Geist, in welcher der Gottesname fiir Christ(inn)en anrufbar wird, noch
einmal in 12 Artikeln als Bekenntnis. Das Credo stellt das Symbol/symbolum
dieses geteilten Glaubens und insofern auch das Fundament des Rosenkranzes
dar. Es zeigt an, im Rahmen welcher grundlegenden symbolischen Ordnung das
Rosenkranzgebet zu verstehen ist. Im Vater Unser, das sich vor und zwischen die
Kette der Ave Marias einreiht, kommt der zuvor bekannte Glaube performativ
als Gebet in direkter Anrede zum Ausdruck: Dieses Gebet, das durch den Sohn
vermittelt wurde, nimmt die Betenden in die Vater-Anrede, d.h. in das Sohnes/
Kindschafts-Verhdltnis mit hinein, was ja nur - so die Auffassung des Apostels
Paulus - aus dem Geist, der in den Herzen der Glaubenden wirkt, heraus gesche-
hen kann (Gal 4,6; Rom §,15).

Die Betenden treten durch das Kreuzzeichen in einen Kosmos ein, in wel-
chem sich der Gottesname offenbart. In jeder Gebetsform geschieht dies auf
spezifische Weise. Den Modus, welchen das Rosenkranzgebet hierfiir anbietet,
ist der des , betenden Verweilens“? (Romano Guardini), ein Zusammenlaufen
von worthaftem Gebet und Betrachtung. Durch rhythmische Wiederholung der
Ave Marias fiihrt es in die Tiefe. Die Wiederholung bewirkt, dass die Worte ihren
vordergriindigen Aussage-Charakter verlieren. Guardini bezeichnet sie deshalb
als ,Worte zweiten Grades“?, da ihr urspriinglicher Wortsinn ,,schwebend und
durchldssig”“* wird — und zwar einerseits auf das jeweilige ,Geheimnis” hin, das
die Ave Marias mit sich fithren, andererseits aber auch fiir all die eigenen oder
fremden Anliegen der Betenden, die besonders im zweiten Teil der Aves mit ein-
flieRen kénnen.®

Der Fluss der Aves bildet damit einen schwebenden ,Wortraum“®, eine Art
»,Kanal“’, der das jeweilige Geheimnis mit der personlichen Erfahrung zusam-
menflieflen ldsst. Die Aves erhalten das Gebet in einer sanften, ausgebreiteten

Ebd., 8.

Ebd., 18.

Ebd., 16.

R. Guardini, Der Rosenkranz Unserer Lieben Frau. Mainz 72002, 44.
R. Guardini, Uber das Rosenkranzgebet, 17 [s. Anm. 1].

Ebd.

NO ke W

299



Reflexion

Form der AufmerksamkKkeit aufrecht. Darin konnen neben dem unmittelbaren
Sinn der Worte auch andere Bilder auftauchen, welche die Betenden beriihren,
ansprechen oder sich zum Meditierten in eine erhellende Beziehung setzen. Per-
sonliche Geschichte und Heilsgeschichte, die ,ewigen” — d.h. ,immer giiltigen”
bzw. ,immer bedeutsamen” — Charakter hat, geraten durch den Gebetsfluss in
eine singuldre, vielleicht auch tiberraschende Konstellation, beleuchten einan-
der gegenseitig und vermogen auf diese Weise Prozesse des Neuverstehens (der
personlichen Erfahrung wie der Heilsgeschichte) in Gang zu setzen.® Von der
Gebetsform kommen wir nun zum Inhalt der einzelnen Gesdtze des Freuden-
reichen Rosenkranzes.

Den Du, o Jungfrau, vom HI. Geist empfangen hast

Der Johannesprolog bekennt Jesus als den fleischgewordenen Logos/Wort. Die
Evangelien, besonders jenes von Johannes, heben hervor, dass er ganz aus der
Beziehung zu seinem Vater lebte. Er lebte also ganz aus dem Gebet — und war
selbst nicht irgendein Wort, sondern Gebets-Wort. Was sagen uns folglich die
Geheimnisse des Rosenkranzes tiber das Gebet? Das erste Gesitz erinnert, dass
das Gebet — wie der Glaube — zundchst nicht im Sprechen begriindet liegt, son-
dern vom Horen sowie vom Lesen und Schauen kommt. Hier ist an die vielen
Darstellungen in der Kunst zu erinnern, die Maria als Lesende zeigen. Beten
lernen wir zuerst durchs Vernehmen, wie wir Sprechen nur durch das horende
Ubernehmen der Laute unserer Eltern erlernen. Der Kunst des Sprechens geht
also eine Kunst des Horens voraus.

Diese Kunst des Lauschens sollte auch nicht abhandenkommen, sobald wir
einmal sprechend/betend geworden sind. Maria wusste langst zu beten, als sie
das wesentliche Wort vernahm, das sie tiberraschend aus dem Mund des Engels
die von Gott Begnadete hief3. Der Engel ist in den biblischen Schriften eine Fi-
gur, die eine Botschaft tiberbringt, die meist ihrem Inhalt nach schon bekannt
ist.? Oftmals stellt seine Botschaft ein Zitat anderer Schriftstellen dar. Durch
die Vermittlung des Engels aber wird dieses Zitat zu einem personlichen Wort.
P1otzlich ergeht dieses Wort an mich, es gilt mir, hier und jetzt. Es wird fiir mich
sprechend.

Eine horende Haltung, eine Aufnahmebereitschaft und ein Eintiben in die
Ansprechbarkeit, die im rechten Moment auch wieder zur Sprachfdhigkeit
fithren kann. Aufmerksamkeit bildete fiir Simone Weil generell die Essenz des
Gebets.!” Es geht um die Fahigkeit des wachen Wartens und Erwartens, dass in

8 Vgl. R. Guardini, Der Rosenkranz, 45f. [s. Anm. 5].
9 Vgl. M. de Certeau, La fable mystique II. XVIe-XVIle siecle. Paris 2013, 263.
10 Vgl. S. Weil, Aufmerksamkeit fiir das Alltigliche. Ausgewdhlte Texte zu Fragen der Zeit. Miinchen 1987.

300



Rosenkranz

dem, was mir zu Ohren kommt, oder in dem, was sich mir in der Schrift oder

in der Welt zu lesen/zu entziffern gibt, ein Wort fiir mich dabei ist, das mir den
Sinn der Situation neu erschlief3t. Das ist die erste Frucht oder Haltung, in die

das (Rosenkranz-)Gebet einfiihren mochte.

Den Du, o Jungfrau, zu Elisabeth getragen hast

Unmittelbar nach der Verkiindigung macht sich Maria auf den Weg zu Elisabeth
(vgl. Lk 1,39-56). Sie ist schwanger von einem Wort, dessen Bedeutung sie sich
noch nicht wirklich sicher ist. In der Szene der Verkiindigung heif3t es nur, dass
sie von der Begriifung des Engels ,erschrocken” war (1,29). Erst als ihre Cousine
Elisabeth mit freudigen Lobes- und Segensrufen die Botschaft des Engels besta-
tigt und sie in ihrer guten Hoffnung und im Glauben bestarkt (Lk 1,45), vermag
Maria selbst in den Lobpreis des Magnificat einzustimmen.

Fiir das Gebet sagt dies: Glaubende glauben nicht allein. Das Wort des Glau-
bens und des Gebets ist eines, das sich teilt, das sich — wie Michel de Certeau
sagen wiirde — ,nicht ohne die anderen” zu bewahrheiten vermag. Das Gebet ist
nicht nur ein Geschehen, das isoliert von der restlichen Welt zwischen einem
betenden Ich und einem gottlichen Du stattfindet. Das Gebet braucht, weil es
auf irgendeine Art immer in eine Gemeinschaft eingebunden ist, ,einen Drit-
ten”, der mein Wort als glaubwiirdig anerkennt, der mir mein Wort auf andere
Weise zurtickspielt und mir so vielleicht erst seinen Sinn erschlie3t; der mich
korrigiert und mir wahrnehmen und unterscheiden hilft, ob es tatsdchlich der
Andere oder doch nur das eigene Spiegel-Ich ist, das da zu mir spricht.

Die christliche Sprache des Glaubens und des Gebets, so meint jedenfalls de
Certeau, ist von einer faiblesse, einer Schwiche gekennzeichnet. Die einzelnen
Glieder haben die anderen noétig, um zu ihrer eigenen grofieren Wahrheit zu
gelangen. Dies ist jedoch nicht in einem rein negativen Sinne zu verstehen.

Die faiblesse des Glaubens und des Gebets steht fiir eine Schwiche, die sich als
bertihrbar und verletzlich darstellt, weil sie ,eine Schwache fiir einen anderen
hat“!!. Glauben bedeutet, dem Anderen zu trauen, sich ihm anzuvertrauen und
sich nicht in sich selbst oder in die Spiegelbeziehung mit einem Du, das dann
nur allzu schnell zu einem zweiten Ich wird, abzuschliefien.

Die Sprache des Glaubens und des Gebets hat demnach , kommunitdre Struk-
tur” 1> Sie beruht auf der Bewegtheit eines Austausches sowie auf einer Pluralitét
der Zeichen, Worte und Glieder. , Lass mich nicht ohne Dich sein“!3, lautet nach

11 H. Mtiller, Croire bei Michel de Certeau oder die ,Schwachheit zu glauben”. Notizen von der Reise in ein
Land, in dem es sich atmen ldsst, in: C. Bauer / M. A. Sorace (Hrsg.), Gott, anderswo? Theologie im Ge-
sprich mit Michel de Certeau. Ostfildern 2019, 107-129, hier: 109.

12 M. de Certeau, GlaubensSchwachheit. Stuttgart 2009, 178.

13 M. de Certeau, Mystische Fabel. 16. bis 17. Jahrhundert. Berlin 2010, 7.

301



Reflexion

Certeau die Grundformel des christlichen Gebets. ,Nicht ohne” — diese doppelte
Negation bildet die zentrale Figur der christlichen Logik: Der Vater ist nicht ohne
den Sohn zu denken, der Sohn nicht ohne diejenigen, die ihm nachfolgen, die
Nachfolgenden nicht ohne einander und nicht ohne die anderen, denen sie sich
in ihrer Existenz und ihrem Sein-Konnen verdanken.'* Das dreifache ,nicht oh-
ne“ (der Vater nicht ohne den Sohn, der Sohn nicht ohne die Glaubenden, die
einzelnen Glaubenden nicht ohne die anderen) spiegelt sich in der Dynamik der
Szenen von Verkiindigung und Heimsuchung wider: Gott, der Vater, teilt sich
Maria mit in seinem Wort. Er tut dies nicht ohne ihr Ja. Maria teilt ihre Erfah-
rung mit Elisabeth, die teilhat an der Freude und Maria die Erfahrung ,bestétigt”.

Den Du, o Jungfrau, zu Betlehem geboren hast

Die Begegnung der beiden Frauen kann als ,Bestitigung” des Wortes, das an Ma-
ria erging, gelesen werden. Danach vermag es in der Geburt Fleisch zu werden,
einen Korper zu gewinnen, sich in der Welt an einem bestimmten Platz zu ver-
orten: in einem Stall in Bethlehem, inmitten drmlichster Dinge. Dies alles wird
dem fleischgewordenen Wort zum Lebensraum bzw. zum Kontext, ohne welchen
es nicht verstehbar ware. Wie die Geburt des Wortes in Bethlehem, das Aufwach-
sen in der Fremde Agyptens und in den Landschaften Galildas, die Erziehung in
der jidischen Tradition, die Arbeit als Zimmermann etc. keine blof§ vernachlas-
sigbaren Zufilligkeiten darstellen, verlangt das Gebet das Paradox, korperlich,
kulturell und lokal konkret zu werden, um dem Hochsten, Unendlichen zu ent-
sprechen; vollig partikuldr und sinnlich vernehmbar.

Einzelne Gesten machen das Gebet aus — Stehen, sich bekreuzigen, die Hinde
falten, Knien, Sitzen, sich Verbeugen. Diese Vielfalt zeigt: Keine Geste allein ver-
mag dem Gott zu entsprechen, der uns ,von allen Seiten umgibt“ (Ps 139), uner-
reichbar tiber uns in den Himmeln thront, uns stets vorausgeht und uns zugleich
ndher und innerlicher ist, als wir es uns selbst sind. Da jede Geste notwendig par-
tikuldr ist, vermag nur ein Plural an Gesten, ihr Zusammenhang, ihre Relation
und ihr Verlauf auf den Universalen bzw. den stets Jenseitigen zu verweisen. Auch
hier gilt die Regel des ,nicht ohne”: Es gibt nicht die eine Gebetsform, -haltung
oder Spiritualitdt, die die richtige wére. Sie alle bedirfen einander, um dem Ei-
nen gerecht zu werden, der stets ,, grofer” ist als unsere Vorstellungen.

Es sind also kleine, einfache Dinge, die den Kosmos des Gebets ausmachen:
Kerzen, ein Kreuz oder eine Ikone, eine Blume, der Rosenkranz, der Perle um Per-
le durch die Hinde und Finger gleitet. Das Gebet gestaltet sich eine Welt, einen
Kosmos; es ,schafft sich einen sakralen Raum“?®. Die Praxis des Gebets verlangt

14 Vgl. M. de Certeau, Der Fremde oder Einheit in Verschiedenheit. Stuttgart 2018, 33.
15 M. de Certeau, GlaubensSchwachheit, 33 [s. Anm. 13].

302



Rosenkranz

und kreiert eine bestimmte Geografie. Sie gibt dem Raum Richtung und ,Orien-
tierung“!® (z.B. durch die Gebetsostung), sie qualifiziert den Raum. Der Raum ist
nicht mehr ,leer” und homogen gleichférmig, auch nicht neutral. Das Gebet
mit seinen Gesten verleiht den verschiedenen Orten, Richtungen und Dingen
unterschiedliche Bedeutung. Es unterscheidet zwischen heilig und profan und
bricht dadurch ,die Einférmigkeit des Raumes auf“!’. Das Gebet privilegiert
gewisse Gegenstande; es ,mobliert“!® den Raum mit den fiir es notwendigen
Dingen, die die korperlichen Bewegungen verlangern oder unterstiitzen. Sie wer-
den ,gestische Metaphern“?’, die von der Begegnung Gottes mit dem betenden
Menschen kiinden. Sie bringen dadurch die Dignitdt des Materiellen zum Aus-
druck, die sich auf das Mysterium der Inkarnation griindet. Insofern beten wir
nicht allein ,inmitten der Dinge, sondern mit ihnen“?°. Sie werden Teil dieses
»Anthropokosmos“?!. Die Dinge sind dann nicht mehr blof} tote physikalische
Objekte; sie werden zu Tragerinnen des Wortes und als solche in den geistigen
Horizont der Heilsgeschichte, in den sakramentalen Zusammenhang der Zeichen
eingebunden.

Den Du, o Jungfrau, im Tempel aufgeopfert hast

Die vierte grofde Perle bezieht sich auf Lk 2,21-24 und damit u.a. auf jenes Er-
eignis, das den Inhalt des Festes ,Darstellung des Herrn”, bildet — ndmlich die
Darbringung Jesu im Tempel. Sie bezieht sich jedoch ebenso auf die der Darstel-
lung vorhergehende Beschneidung Jesu, derer nach kirchlichem Festkalender am
Neujahrstag gedacht wird. Die Beschneidung als Zeichen des Bundes steht fiir
die Dimension des Gesetzes und des Verbotes. Mit Sigmund Freud und Jacques
Lacan kann der Ritus der Beschneidung als ein Symbol fiir die Beschneidung

der Lust verstanden werden, die das Begehren humanisiert und den Menschen
in die Kultur einfiihrt, in der es eben nicht moglich ist, alles zu geniefen.? Das
Zusammenleben verlangt ein Opfer des Genieflens, da die Utopie des totalen Ge-
nieflens, des bestdndigen Exzesses realiter zum Tod fiihrt — zum eigenen oder zu
dem der anderen.

16 Ebd.

17 Ebd.

18 Ebd.

19 Ebd., 39.

20 Ebd.

21 Ebd., 38.

22 Der Schmerzhafte Rosenkranz liefie sich als eine Ausfaltung der vierten Perle des Freudenreichen
Rosenkranzes interpretieren.

23 Vgl. I. Guanzini, Die dsthetische Lebenskontingenz: Erzihlen des Endlichen in der Zeit der Bilder, in:
K. Appel (Hrsg.), Preis der Sterblichkeit. Christentum als Neuer Humanismus (QD 271). Freiburg i.Br.
2015, 126-185, hier: 138-141.

303



Reflexion

Selbst die Mutter kann und darf ihr Kind nicht zur Gdnze geniefien. Sie darf ihr
Kind nicht besitzen, sondern muss es dem Gesetz des Vaters, des Volkes, des
Staates, der Kultur, der Religion tberlassen. Nur indem sich Mutter und Kind
aus der symbiotischen Beziehung 16sen und einen Teil ihres Genief3ens aufge-
ben (indem sie den Mangel des Geniefiens, der durch das Gebot und das Gesetz
entsteht, auf sich nehmen), sind sie wiederum in die Eigenstandigkeit und Frei-
heit fiir andere entlassen.

Auch das Gebet hat mit einer solchen Unterwerfung unter eine Ordnung,
mit einem Verlust an Genieflen zu tun. Das Wort vermag keinen unmittelbaren
Genuss zu verschaffen — weder einen Genuss der Dinge noch einen Genuss Got-
tes. Selbst die groflen Mystiker(innen) waren bei aller ekstatischer Erfahrung
skeptisch gegeniiber den Freuden und Geniissen, welche die Kontemplation be-
scherte, da sie dazu verleiteten, eher die Geniisse als Gott selbst zu suchen.

Die Szene der Darstellung des Herrn zeigt jedoch noch einen anderen Aspekt
des ,Opfers”: Das Gebet hat mit Hingabe zu tun, mit einem Verlust von Souve-
ranitdt und Verfiigungsmacht. Eine solche Selbstentduflerung entspricht der Ke-
nosis, der Entduflerung Gottes selbst, wie sie der Philipperhymnus (Phil 2,5-11)
besingt. Hingabe bedeutet, Gott nicht auf die eigenen Wiinsche und Vorstellun-
gen zu reduzieren und den Anderen mit seinem Wort nicht manipulieren zu
wollen, sondern den Abstand des Respekts, der Hoflichkeit, der Ehrfurcht und
Alteritdt zu wahren.

Dies trifft gerade auch auf das Bittgebet zu, um dessen Verstindnis in der
Gebetstheologie gerungen wird. An dieser Stelle sei nur so viel gesagt: Im Gebet
wird dem Subjekt die Moglichkeit zuteil, einen Sprachraum fiir seine Klagen,
Bitten, Anspriiche und Bedrdngnisse und insofern Anerkennung der eigenen Be-
dingtheit zu finden. Gebet ist keine Wunschmaschine noch ein Substitutions-
oder Beruhigungsmittel. Das Gebet erdffnet vielmehr die Gnade, von seinem ei-
genen unmittelbaren Wollen noch einmal ablassen zu konnen und , sich selbst
anders zu werden“?*. Das Gebet hat mit einer Neuschopfung der sprachlich ver-
fassten Welt zu tun. Es trennt die Betenden von ihren oftmals egozentrischen
Fixierungen, ent-setzt sie ihrer Erwartungen. Dies betrifft nicht zuletzt das Ver-
hiltnis der Betenden zu ihren eigenen Wiinschen und Bitten, die sich aus dem
im Gebet neugewonnenen Horizont auch wieder anders darstellen konnen.

Den Du, o Jungfrau, im Tempel wiedergefunden hast

Beide Aspekte, ndmlich jener des Opfers und der damit einhergehenden Ent-
fremdung von einer mangel- und konfliktfreien Einheit mit dem Anderen, wie

24 K. Appel, Zeit und Gott. Mythos und Logos der Zeit im Anschluss an Hegel und Schelling. Paderborn
2008, 224-316, hier: 289.

304



Rosenkranz

auch der Aspekt der Hingabe mit seinem Ablassen von jeglicher Verfiigungsge-
walt, tauchen auch im letzten Gesdtz wieder auf, nun aber mit umgekehrter
Stofirichtung. Das Rosenkranzgeheimnis spricht von einem , Wiederfinden” des
Sohnes im Tempel; gemeint ist damit der jugendliche Jesus, der inmitten der
Schriftgelehrten den Torah-Lesungen und Interpretationen lauscht. Doch ereig-
net sich hier nun gerade in der Begegnung des Wiederfindens die grofte Befrem-
dung, das mit einem regelrechten Entsetzen zwischen Mutter und Sohn bzw.
zwischen Eltern und Kind einhergeht. Dementsprechend heifdt es von den Eltern:
»Doch sie verstanden das Wort nicht, das er zu ihnen gesagt hatte.” (Lk 2,50)

Interessant ist dabei der Dialog, den Mutter und Sohn zuvor fithren: ,Und
seine Mutter sagte zu ihm: Kind, warum hast du uns das angetan? Siehe, dein
Vater und ich haben dich mit Schmerzen gesucht. Da sagte er zu ihnen: Wa-
rum habt ihr mich gesucht? Wusstet ihr nicht, dass ich in dem sein muss, was
meinem Vater gehort? “ (Lk 2,48f.) Jesus antwortet auf Marias Frage zundchst
nicht direkt, sondern gibt Maria auf ihre Warum-Frage eine ebensolche zurick.
Weder rechtfertigt er sich, noch ldsst er sich irgendwie festmachen; er stellt viel-
mehr wiederum sein Gegeniiber in Frage.

Im zweiten Satz verwenden beide —- Mutter und Sohn - das Wort , Vater”, doch
mit unterschiedlicher Bedeutung. Nach Jacques Lacan , [bildet] [d]ie menschli-
che Sprache (...) eine Kommunikation, bei der der Sender vom Empfinger seine
eigene Botschaft in umgekehrter Form wieder empfangt“*. Die Bedeutung einer
Rede steht mit dem Ende eines Satzes noch nicht fest. Jede Aussage, jede Frage
gewinnt ihre Bedeutung immer erst in Korrelation mit der ihr zugehorigen Ant-
wort. Riickwirkend vermag ein Wort durch die auf es erfolgende Antwort eine
Bedeutung zu gewinnen, die so moglicherweise nicht in der Intention der zuerst
Sprechenden lag. Ebendas zeigt sich auch im Gesprach zwischen Maria und Je-
sus. Maria verwendet das Wort , Vater”. Mit seiner Antwort macht Jesus deutlich,
dass Maria die eigentliche, tiefere Bedeutung dieses Wortes noch gar nicht er-
kannt hat. Sie tut es auch im Weiteren noch nicht, aber sie ,bewahrte all die
Worte in ihrem Herzen” (Lk 2,51).

Diese bleibende Fremdheit betrifft auch das Gebet. Gott bleibt darin der An-
dere, was viele grofle Heilige und Mystiker(innen) auf schmerzhafte Weise erfah-
ren mussten. Beim oben erwdhnten ,nicht ohne” ist deshalb die doppelt negati-
ve Formulierung zu beachten. Denn wiirde man das Anliegen des ,Lass mich
nicht ohne dich sein” unmittelbar positiv ausdriicken, z.B. als ,Sei immer bei
mir!“, so wire dies ein direkter Zugriff auf den Anderen und wiirde Ihn auf ein
blofles Objekt der eigenen Wiinsche degradieren.?® In diesem Sinn ist jedoch das
Gebet nicht zu verstehen. Das Gebet findet seine Erfiillung nicht in einer objekt-

25 ]. Lacan, Schriften 1. Olten - Freiburg i.Br. 1973, 71-169, hier: 141.
26 J. Breidenbach, Das Gebet als metaphorischer Prozess. Die Erneuerung von Welt und Sprache bei Michel de
Certeau und Giinter Bader (Dissertation). Ziirich 2019, 173f.

305



Reflexion

haften, sondern in einer personlichen Beziehung, welche die Entzogenheit,
Fremdheit und Freiheit des Anderen wahrt.?” Nachdem eine einfache Negation
(,Lass mich ohne Dich sein”) die blofe Verneinung der Beziehung bedeutete,
stellt die doppelte Negation eine Wiederaufnahme, ein , Wiederfinden” des Ver-
héltnisses dar. Doch fiihrt die zweifache Wendung der Negation in die Bezie-
hung einen Abstand ein; eine Differenz, die den Anderen in seiner Entzogenheit
beldsst und ihn nicht als Spiegel-Ich sich gleichmacht oder ihn als den Erfiiller
der eigenen Wiinsche betrachtet. Dadurch wahrt das ,nicht ohne dich” die Al-
teritdt und bringt dennoch die Verwiesenheit auf den Anderen zum Ausdruck.

Ehre sei dem Vater...

Genau diese bleibende Alteritdt ehrt auch die abschlieffende Doxologie am Ende
jedes Gesdtzes.?® In ihr vollzieht sich der Gebetsakt des Lobpreises, der nicht

wie die Bitte oder der Dank auf , etwas”, auf eine Gabe abzielt, sondern der sich
ungeachtet der dufleren Umstdnde auf Gott selbst in seinem Grofier-Sein, in
seiner Transzendenz, in seinem Gott-Sein bezieht. Die Doxologie anerkennt
Gott lobend und preisend in seiner Herrlichkeit, Gutheit und Treue — und zwar
auch kontrafaktisch zum unmittelbar Gegebenen, d.h. zwar nicht ungeachtet,
aber trotz der geschichtlichen Misere. Dies meint ,keine Vergleichgiiltigung” des
Lebens, vielmehr geht es in der Doxologie um ein ,Gottvertrauen gegen den
Augenschein“?. Die eigene Erfahrung soll nicht zum letzten Maf der Beurtei-
lung Gottes werden. Der Lobpreis bezieht sich damit gegentiber dem Dank noch
einmal starker auf den nicht mehr Fassbaren und nicht mehr addquat benenn-
baren Gott. Er feiert dessen Transzendenz und Freiheit gegeniiber der Welt. Die
Doxologie erinnert daran, dass man Gott niemals ,im Griff“ haben kann - auch
nicht durch noch so intensives Beten.

27 Dies heifdt nicht, dass Bitten keinen Platz haben; es bedeutet jedoch, dass das Erbetene nicht den
Zweck des Gebets bildet, sondern dass im Beziehungsverhiltnis des Gebets selbst der erste Zweck
des Betens liegt.

28 Meine Interpretation der Doxologie orientiert sich an: O. Fuchs, Doxologie. Anerkennung Gottes in der
Differenz, in: JBTh 32 (2017) Beten. Gottingen 2019, 291-315.

29 Ebd., 293.

306



