Reflexion

Raphaela Briiggenthies 0SB | Rtidesheim am Rhein

geb. 1980, Dipl.-Theol., Dr. phil., Ordensschwester
der Benediktinerinnenabtei St. Hildegard, Riidesheim

sr.raphaela@abtei-st-hildegard.de

.Niemand ist da, der mich beachtet”

Gedanken tiber das Sehen und Gesehen-Werden

,Ich sehe, was vielleicht alle hier sehen werden, und das ist die Liebe.”
Katja Petrowskaja

Bilder 16sen etwas aus. Sie treffen die Betrachter(innen) und lassen sie nicht
mehr los. Als die tiirkische Journalistin Niliifer Demir in den frithen Morgen-
stunden des 2. September 2015 auf den Ausloser ihrer Kamera driickte, ahnte sie
bereits, ein Foto zu schieflen, das zum Symbolbild der Fliichtlingskrise werden
sollte: ein ertrunkenes Kind, bekleidet mit einer blauen Hose und einem roten
T-Shirt, ein Stiick des Riickens frei, Schuhe an den Fifien, mit dem Gesicht
béduchlings im nassen Sand liegend. Es war der Leichnam des zweijdhrigen syri-
schen Jungen Alan Kurdi, der an der tiirkischen Mittelmeerkiiste angeschwemmt
worden war. Seine Mutter und sein S-jahriger Bruder hatten das Kentern des
Schlepperbootes auf dem Weg zur griechischen Insel Kos ebenfalls nicht tiber-
lebt. Auch der brutale Krieg, den Russland seit dem 24. Februar 2022 in der
Ukraine fiihrt, hat schon ein Symbolbild gefunden: eine Frauenhand mit rot-
lackierten Fingernageln, ,gefallen” im Schmutz der Strafle, aufgenommen
im Kiewer Vorort Butscha. Das Foto mit der Hand der getdteten 52-jahrigen
Iryna Filkina, zweifache Mutter, aufgenommen Anfang Mirz, ging um die
Welt. Ihr Schicksal ist eines von vielen, ihr Leben einzigartig - doch abge-
brochen wie ein Fingernagel.

416



Sehen und Gesehen-Werden

Inflation der Bilder

Bilder 16sen etwas aus. ,Ich wollte den verstummten Schrei des Jungen fiir alle
horbar machen”, sagte die Journalistin, die den ertrunkenen Alan fotografiert
hatte, in einem Interview. Aber kann ein Bild tausendfaches Leid in Sprache
wandeln? Auch die Hand mit den lackierten Fingerndgeln transportiert eine
Botschaft. Aber diese Fotos sind unwirklich. Das festgehaltene Geschehen ist
weder greif- noch verstehbar. Die Welt dreht sich gerduschlos weiter. Weiterhin
wagen sich Fliichtlinge in untauglichen Booten aufs Meer und riskieren ihr Le-
ben in der Hoffnung auf eine andere, bessere Zukunft. Weiterhin werden ukrai-
nische Stadte verwiistet, Zivilist(inn)en gefoltert, vergewaltigt und ermordet.
Gleichzeitig tobt eine Propagandaschlacht in den sozialen Medien. Nicht tiber-
priifbare Bilder und Videoclips fithren einen digitalen Informationskrieg. Wel-
che sind echt und welche manipuliert? Eine Flut, die kaum noch zu filtern, erst
recht nicht zu falsifizieren ist. Die Inflation der Bilder tiberflutet, es liegt etwas
Rauschhaftes in diesem Tempo, man gewohnt sich an die stindige Ohnmacht.
Und die Gewdhnung macht auf Dauer gleichgiiltig im Denken und Handeln.
Wer kann schon mit eigenen Augen und Ohren tiberpriifen, was wahr und was
fake ist? Wer kann schon all das Leid ertragen, geschweige denn etwas dagegen
tun? Wer kann schon all die Not psychisch aushalten, besonders im Kontrast
zur eigenen (Un-)Sicherheit? Fragen, die dem Selbstschutz dienen: positiv den-
ken, Verantwortung an Politiker(innen) und Institutionen delegieren, nicht so
genau hinsehen, weitermachen.

Kultur der Gleichgtiltigkeit

Wihrend des Angelusgebetes am 27. Mirz 2022 mahnte Papst Franziskus, dass
die Gewohnung an Kriege nicht nur die Gegenwart, sondern auch die Zukunft
einer Gesellschaft zerstore: ,[Wir miissen] die Emporung von heute in ein Enga-
gement von morgen umwandeln. Denn wenn wir so weitermachen wie bisher,
werden wir alle in irgendeiner Weise schuldig sein.” Derartige Appelle fallen
nicht erst seit dem volkerrechtswidrigen Einmarsch Russlands in die Ukraine.
Immer hdufiger warnt Papst Franziskus vor einer ,Kultur” der Apathie. Hatte zu
Beginn seines Pontifikats das Wort von einer ,Revolution der Zirtlichkeit” die
Schlagzeilen dominiert, so tritt zunehmend die andere Seite der Medaille in den
Vordergrund: Die Warnung vor einer , Globalisierung der Gleichgiiltigkeit”, vor
mangelnder Sensibilitdit und Empathie, vor Egoismus und Selbstgeniigsamkeit.
In der Frithmesse am 8. Januar 2018 erinnerte Papst Franziskus mit Bezugnahme
auf das Tagesevangelium Mt 6,34-44, das vom Mitleid Jesu und dem Wunder

417



Reflexion

der Brotvermehrung erzdhlt, daran, dass das Herz Gottes, das Herz Jesu durch
die Situation der Menschen angeriihrt wurde. ,Es sah diese Menschen und
konnte nicht gleichgiiltig bleiben: die Liebe ist unruhig, die Liebe toleriert keine
Gleichgiiltigkeit, die Liebe hat Mitleid.“! Wihrend Jesus die Not der Menschen
gesehen und sich engagiert habe, so Papst Franziskus, hitten die Jiinger gelang-
weilt auf die Uhr geschaut. Man hore sie formlich sagen: ,,Mogen sie selber
sehen, wie sie zurechtkommen, und Brot kaufen. Uns kann nichts passieren.’
[Denn] sie wussten, dass sie Brot fiir sich selber hatten, und das wollten sie be-
halten: das ist Gleichgultigkeit.” Das Verhalten der Jiinger lie Papst Franziskus
an eine Fotografie denken, die er einmal in einem Almosenamt entdeckt habe.
Zu sehen sei, wie in einer Winternacht Menschen aus einem Restaurant kom-
men, satt und in dicke Pelzmantel gehiillt. Auf dem Boden vor ihnen liegt ein
Obdachloser. Das Foto illustriere die , Kultur der Gleichgiltigkeit”, denn der
Fotograf habe genau in dem Augenblick abgedriickt, ,als die Leute in die andere
Richtung blickten, um zu vermeiden, dass sich ihre Blicke kreuzten.” Dasselbe
hitten auch die Jiinger Jesu getan, als sie ihrem Herrn den Rat gaben, die Menge
wegzuschicken, damit sie in die umliegenden Dorfer gehen und sich etwas zu
essen kaufen konnen. Nach dem Motto: , Es ist nicht unser, sondern ihr Pro-
blem.” Das Gegenteil von Liebe sei Hass, doch die wenigsten Menschen seien
von einem bewussten Hass erfiillt, sagte Papst Franziskus. Vielmehr zeige der
ganz normale Alltag, dass das Gegenteil zur Liebe und zum Mitleid Gottes das
gleichgiiltige Wegschauen der Menschen ist.

Zuschauer in einer Welt des Schweigens

Dass das Gegenteil von Liebe nicht Hass, sondern Gleichgiiltigkeit ist, hat schon
der Holocaust-Uberlebende Elie Wiesel (1928-2016) gesagt—und hautnah erlebt.
In seinem autobiographischen Roman Gezeiten des Schweigens (1962) kommt der
Protagonist Michael, ein Uberlebender der Schoah, nach dem Krieg in seine un-
garische Heimatstadt Szerencevaros und sucht nach den stummen Zuschauern,
die damals die Deportation der Juden miterlebt bzw. untétig beobachtet hatten.?
In der vertrauten Heimat will er die beklemmende Erinnerung endlich verste-
hen: ,Er, hinter den Vorhédngen stehend, sah zu. Die Polizisten schlugen Frauen
und Kinder; er rithrte sich nicht. Es ging ihn nichts an. Er war weder Opfer

1 Auch alle folgenden Zitate in diesem Abschnitt URL: https://www.vatican.va/content/francesco/de/
cotidie/2019/documents/papa-francesco-cotidie_20190108_kultur-gleichgueltigkeit.html (Stand:
02.09.2022).

2 Vgl. E. Wiesel, Gezeiten des Schweigens (1962). Freiburg i.Br. 1987 (Ubersetzung leicht korrigiert). —
Die Passivitat des Zuschauers beschiftigt Wiesel auch in seinem Memoirenwerk Die Nacht. Vgl. die
jiddische Urversion: ders., ... un die Welt hot geshwign. Buenos Aires 1956, 45; deutsch: ders., Die
Nacht. Erinnerung und Zeugnis (1958). Freiburg i.Br. 2012, 41.

418



Sehen und Gesehen-Werden

noch Henker: er war [Zuschauer] und weiter nichts. Er wollte ruhig leben. Sein
vollig ausdrucksloses Gesicht verfolgte mich Jahre hindurch. In dieser Zeit habe
ich viele andere Gesichter vergessen, seines jedoch nicht.”® Als es schliefilich zu
einer Begegnung kommt, muss Michael erschiittert erkennen, dass der zuschau-
ende Nachbar Reprdsentant eines Phanomens ist.* Der Zuschauer schweigt und
mit ihm viele andere — damals wie heute. ,Er ist da, handelt aber so, als sei er
nicht da. Noch schlimmer: er handelt, als seien wir nicht da.”> Konfrontiert mit
der Gleichgiiltigkeit des stummen Beobachters platzt es schlief8lich aus Michael
heraus: ,Feigling, schrie ich, und meine Faust drohnte auf der Tischplatte. Ihre
Feigheit ist namenlos! Sie haben nicht den Mut besessen, das Gute oder das Bo-
se zu tun! Die Rolle des Zuschauers, die hat Ihnen gepasst. Man mordet. Was
haben Sie damit zu tun? (...) Mogen Kinder Durst haben. Was haben Sie damit
zu tun? Thr Gewissen ist ruhig. Nicht schuldig, hoher Gerichtshof! Ihre Feigheit
widert mich an!“® Der namenlose Zuschauer ist fiir Wiesel nicht automatisch
ein (Mit-)Téter, er ist vielmehr eine dritte Personengruppe neben Opfern und
Tater(inne)n. Er beschreibt ihn als ,Gesicht am gegeniiberliegenden Fenster”,
als , Gesicht, das beobachtet”, emotionslos durch eine Wand aus Glas, ohne
durch das Ges(ch)ehene beriihrt zu werden.” Die Theologin und Holocaust-For-
scherin Victoria J. Barnett erkldrt das Phdnomen dieses Nicht-sehen-Wollens mit
der Konstruktion einer Parallelwelt, die eine Trennlinie durch Herz und Verstand
ziehe: , The ,parallel worlds’ were not just separated by physical walls and bar-
bed wire; the real boundary was in the minds and hearts of many spectators.”“®

Die unerklédrliche Haltung des gleichgiiltigen Zuschauers liefd Elie Wiesel
zeitlebens nicht los. In allen seinen Biichern ist die Suche nach einer Antwort
gegenwartig: Wie ist es moglich, sehenden Auges indifferent gegeniiber gesche-
henem Unrecht zu bleiben, nicht einzuschreiten, zu schweigen? ,Seit dem
Kriege wollte ich vor allem das verstehen. Nichts anderes. Wie man gleichgiil-
tig bleiben konnte. Die Morder verstand ich; die Opfer auch, obwohl weniger
leicht. Aber die anderen, alle anderen, die weder dafiir noch dagegen waren, die
sich in untdtiger Erwartung wiegten, diejenigen, sie sich sagten: ,Das Gewitter
wird sich verziehen, und alles wird wieder in Ordnung kommen’, diejenigen,
die sich tiber die grof3e Masse erhoben, die die Haltung des Zuschauers einnah-
men - sie waren mir unzuganglich, unverstandlich geblieben.“?

3 E. Wiesel, Gezeiten, 148f. [s. Anm. 2].

Vgl. C. Ziihlke, Der Zuschauer in Elie Wiesels Roman ,Gezeiten des Schweigens”, in: Zeitschrift fiir
christlich-jiidische Begegnung im Kontext 3 (2020), 259-269.

E. Wiesel, Gezeiten, 149 [s. Anm. 2].

Ebd., 155f.

Vgl. ebd., 146f.

V. J. Barnett, Bystanders. Conscience and Complicity During the Holocaust, in: C. Ritter / J. Roth (Hrsg.),
Christianity and the Holocaust — Core Issues. Westport 1999, 129.

9 E. Wiesel, Gezeiten, 146f. [s. Anm. 2].

IS

XN

419



Reflexion

Wider die Sprachlosigkeit

Die Ambivalenz von Nachbarschaftsbeziehungen und die Frage, wo eigentlich
die ganzen unsichtbaren Zeugen der Verbrechen des 20. Jahrhunderts geblieben
sind, beschiftigt auch die ukrainisch-deutsche Schriftstellerin Katja Petrowska-
jal? in ihrem autobiografischen Buch Vielleicht Esther (2015).1" Jetzt, sieben Jahre
spater, liegt ihr zweites Buch vor. Das Foto schaute mich an, lautet der Titel. Es
ist abermals eine Spurenlese, eine Sammlung von Kolumnen zu Moment- und
Nahaufnahmen, zu privaten Familienfotos und iiberzeitlichen Stimmungen,
die Petrowskaja grofitenteils tiber die Jahre 2015-2021 fuir die Frankfurter All-
gemeinen Sonntagszeitung geschrieben hat und die sich wie eine zeitliche Klam-
mer um die Kriegsgeschehen in der Ukraine legen. Ihre Fassungslosigkeit tiber
die Geschehnisse und das Gefiihl der Ohnmacht kleidet sie in Sprache. Denn
fiir Petrowskaja ist das Betrachten und Sich-anschauen-Lassen von Fotos eine
eindeutige Positionierung gegen jede Form von Gleichgiiltigkeit: , Krieg totet,
negiert Sinn, Normalitdt und Vielfalt, alles, was wir lieben. Krieg méchte unsere
leisen Worte 16schen. Ich mochte diese Miniaturen, diese kleinen Fragmente,
dem Krieg entgegenstellen, auf der Suche nach Stimme.“!?

Auch die Fotografin Mila Teshaieva!® schreibt und fotografiert gegen das Ver-
stummen und Wegschauen an. Als der Krieg im Februar 2022 in der Ukraine
begann, hat die in Berlin lebende Kiinstlerin ihre Kamera eingepackt und ist
in ihre Heimatstadt Kiew gefahren. , Wenn der Krieg in mein Zuhause kommt,
mochte ich irgendwie zu Hause sein“, schrieb sie am 3. Mdrz 2022 in ihr Foto-
tagebuch.™ , Es geht hier nicht um Fotografie, es geht um mich, meinen Ort,
meine Geschichte und die Geschichte der ganzen Welt, die derzeit hier stattfin-
det.” Sie sei — dhnlich wie Petrowskaja — mit den Kriegs-Geschichten ihrer Grof3-
mutter aufgewachsen, die wiahrend der Nazi-Besatzung von 1941-1944 in Kiew
ausharrte. , Nie war Krieg fiir mich real, aber jetzt ist er hier.” Das Fototagebuch
zeigt zerstorte Wohnungen und Leben, dokumentiert aber auch den Zusam-

10 Katja Petrowskaja, geb. 1970 in Kiew, Studium der Literaturwissenschaft in Tartu (Estland), Promo-
tion im Moskau, wohnhaft in Berlin und Tbilissi. Fiir die Erzahlung Vielleicht Esther wurde sie 2013
mit dem Ingeborg-Bachmann-Preis ausgezeichnet.

11 Vgl. R. Briggenthies, Auf gute Nachbarschaft — Pamietasz? Erkundungen zu einer transnationalen Spu-
rensuche und Erinnerungskultur, in: Zeitschrift fiir christlich-jiidische Begegnung im Kontext 1/2
(2021), 60-65.

12 K. Petrowskaja, Das Foto schaute mich an. Berlin 2022, 248.

13 Mila Teshaieva, geb. 1974 in Kiew, Foto-Kiinstlerin, wohnhaft in Berlin. In ihren Arbeiten konzen-
triert sie sich auf konstruierte soziale Identitdten und die politische Manipulation von Geschichte
und Erinnerung. Ihre Arbeiten wurden mit zahlreichen Preisen ausgezeichnet und mehrfach in Ga-
lerien und auf Festivals in ganz Europa gezeigt. Von ihr erschienen: Promising Waters (2013), Faces
and Stories of Entrepreneurs (2015) und Inselwelten (2016).

14 Von Anfang Mirz bis Ende April 2022 fiihrt Mila Teshaieva auf der Internetplattform dekoder.org
ein Kriegstagebuch, URL: https://www.dekoder.org/de/article/fototagebuch-kyjiw-mila-teshaieva
(Stand: 02.09.2022).

420



Sehen und Gesehen-Werden

menhalt und Widerstand. Man spiirt den Bildern und Texten ihre Atem- und
Sprachlosigkeit an, das Ringen um Worte und Wahrheit, um dem Wegschauen
etwas entgegenzusetzen. ,Am Morgen hore ich, dass Russland die Fotos aus
Butscha als Fake bezeichnet. Ich (...) sichte meine Fotos von toten Korpern auf
den Straflen. Ich bin mit einer komplexen Frage konfrontiert: Ich muss sie zei-
gen und ich muss dabei auf die Gefiihle derer achten, die sie anschauen.” Als
Splitter des Lebens ist das Fototagebuch nun im Berliner Museum Europdischer
Kulturen ausgestellt. Splitter des Lebens in einer Landschaft des Todes — dsthe-
tische und schreckliche Bilder, die nicht gleichgiiltig lassen konnen, denn sie
schauen die Betrachter(innen) an. ,Stark und leise” sei die Stimme dieser be-
eindruckenden Dokumentation, , wie ein Barometer der Gefiihle schwankt sie
zwischen Individuellem und Kollektivem, zwischen Trauer und Vertrauen”, sagt
Petrowskaja in ihrer FAS-Kolumne zu einem Foto der Ausstellung.!s Die Span-
nung zwischen den Bildern und Texten des Tagebuchs sei kaum auszuhalten.
,Sie passen nicht ineinander, auch die Asthetik zeugt davon, dass im Krieg alles
aus den Fugen gerdt.“'® Am 3. April 2022 notierte Teshaieva in ihr Tagebuch,
wie sie der Dank fiir das Hinsehen beschamte: ,Die Uberlebenden der Stadt
kommen aus ihren Verstecken, viele lacheln frohlich, als ob das neue Leben
schon da wére und alle Schrecken hinter ihnen ldgen. Sie nehmen unsere Han-
de und bedanken sich dafiir, dass wir gekommen sind, dass wir hinsehen, dass
wir uns kiimmern. Zum ersten Mal seit Beginn des Krieges fehlen mir die Worte,
hier habe ich nichts zu sagen. (...) Der Tod schaut mir vom Straflenrand aus zu,
wo noch vor einer Stunde die Leiche einer Frau mit rot lackierten Fingernédgeln
lag.“’” An den aufgesuchten und verlassenen Orten gibt es jetzt nichts mehr zu
sehen, nur noch zu erzdhlen.'®

Niemand ist da, der mich beachtet

Bilder 16sen etwas aus. Sie transportieren Stimmungen und bilden diese ab:
Freude und Dank, Gliick und Geborgenheit, Angst und Bedrdngnis, Katastrophe
und Schmerz. Ein in diesem Sinne Stimme und Gebet gewordenes , Bilderbuch”
ist das Buch der Psalmen. Viele Grundsituationen und Fragen des Lebens spie-
geln sich in den Texten wider. Sie kiinden davon, wie Gottes Gegenwart erlebt
wurde und wird. Mal sind es Liebeserkldrungen und Danksagungen, mal Sehn-
suchtsseufzer und Hilfeschreie. In vielen Psalmen erfahrt sich das betende Ich
existenziell gefdhrdet; auch tibersehen in der Ausweglosigkeit der Situation. Die

15 K. Petrowskaja, Die Briicke, in: FAS vom 3. Juli 2022, Nr. 26, S. 34.

16 Ebd.

17 URL: https://www.dekoder.org/de/article/fototagebuch-kyjiw-mila-teshaieva (Stand: 02.09.2022).
18 Vgl. K. Petrowskaja, Vielleicht Esther. Berlin 2015, 191.

421



Reflexion

Gleichgiiltigkeit der Umwelt gegentiber der erlittenen Not scheint noch mehr
zu schmerzen als die Nachstellungen der Feinde: ,Blicke zur Rechten und schaue:
Niemand ist da, der mich beachtet. Mir ist jede Zuflucht genommen, niemand
fragt nach meinem Leben” (Ps 142,5). In dieser Lage ruft das Ich zu Gott, der
nah und verborgen ist, aber von jeher Sicherheit und Schutz garantiert — als
Fels, Burg, Zelt und Obdach. Wie ein Basso continuo hallt die Erinnerung an
Gottes Zuwendung durch die Psalmen: ,Du gabst mir deine Rettung zum Schild,
deine Rechte stiitzte mich; deine Zuneigung machte mich grof3“ (Ps 18,36). Da
ist einerseits die konkret erfahrene Hilfe, andererseits aber die der Hilfe zugrun-
deliegende Erfahrung, dass Gott das Leben des Menschen beachtet, seine Notla-
ge sieht und sich darin immer wieder mitfiihlend zuwendet. Allerdings in einer
Zuwendung, die nicht einfach von oben herabkommt oder sich herabldsst, son-
dern die sich zuneigt, die unterfangt und in Liebe aufrichtet.

In einer Welt der Hilf- und Teilnahmslosigkeit ist der Psalter also selbst ein
Raum des Sehens und Gesehen-Werdens, weil hier nicht geringgeachtet, wegge-
schaut oder ausgeblendet wird. Im Gegenteil, Gottes umsichtiger Blick holt aus
dem sozialen Schattendasein, der Dunkelkammer des Lebens und dem Chaos
der Finsternis heraus: ,Er lief§ Licht fiir uns leuchten” (Ps 118,27). Dem, was
unansehnlich scheint und gern tibersehen wird, spricht er sein ewiges Schop-
ferwort zu: ,Es werde!” und: ,Ich werde da sein!“ Auch Odnis und Langeweile —
Gleichgiiltigkeit nach innen und aufien - kldren sich auf in diesem Licht.

Das Bild, das die Bibel von diesem Schopfergott zeigt, ist das Bild eines en-
gagierten, hinsehenden Gottes: ,Ich habe das Elend meines Volkes in Agypten
gesehen und ihre laute Klage tiber ihre Antreiber habe ich gehort. Ich kenne
sein Leid. Ich bin herabgestiegen, um es der Hand der Agypter zu entreifRen und
aus jenem Land hinaufzufiihren in ein schones, weites Land, in ein Land, in
dem Milch und Honig flieBen” (Ex 3,7f.). Das ist mehr als Betroffenheitsprosa,
das ist die Offenbarung des Gottesnamens, der wortlich tibersetzt tatsachlich
Programm ist: ,Ich werde sein” (vgl. Ex 3,14: hebrdisch: EHJeH = 1 Pers. Sg.,
Futur). Mose bekommt am Dornbusch gesagt, er solle dem Volk in der Knecht-
schaft sagen: ,Der ,Ich werde sein’ schickt mich zu euch.” Dieser Name ist eine
Befreiungstheologie. Er erdffnet eine hoffnungsvolle Zukunftsperspektive jen-
seits der Mechanismen von Macht und Unterdriickung. Im Namen und Wesen
Gottes selbst steckt also — und zwar nicht nur grammatikalisch — Zukunft. Das
doppelte Futur in der Namenserklirung — , Ich werde sein, welcher ich sein wer-
de” (vgl. Ex 3,14) — entzieht sich jeder Festlegung, da das Werden sich erst aus
dem Werden ergibt und nicht schon aus dem Anwesend- und Gewesen-Sein.
Der juidische Bibelkommentator Benno Jacob (1862-1945) buchstabierte auf
der Flucht vor Nazi-Deutschland in seinem Exodus-Kommentar den Gottesna-
men JHWH als ,Futurum der Geknechteten und Leidenden” aus: , Auf die Frage
wird Einer helfen? wird er retten? lautet die gewisse Antwort dieses Namens: Er

422



Sehen und Gesehen-Werden

wird!“!® Gott steht mit seinem Namen fiir eine hoffnungsvolle Zukunft ein; fiir
die Zusage: Ich werde fiir dich da sein, ich sehe dich und gebe dir Ansehen, , weil
du in meinen Augen teuer und wertvoll bist und weil ich dich liebe” (Jes 43,4).
Im Italienischen gibt es fiir dieses heilende, behutsame Schauen eine lautmale-
rische Vokabel: salvaguardare — ein Kompositum aus salvo (heil, unversehrt) und
guardare (schauen, sehen). Gottes Hinsehen ist Teil seines Schopfungs- und Erlo-
sungsblicks, ist Inbild seines Wesens: reiner Gestus der Hingabe und Zirtlichkeit.

El-Roi — Gott schaut auf mich (Gen 16,13)

Den eben zitierten Psalmvers — , Niemand ist da, der mich beachtet. Mir ist jede
Zuflucht genommen, niemand fragt nach meinem Leben” (Ps 142,5) — konnte
man auch der Agypterin Hagar in den Mund legen. Es lohnt der Blick in die
Hagar-Erzdhlung, die in Genesis 16,1-16 und 21,9-21 tiberliefert wird: zwei Mo-
mentaufnahmen, die ein mehrdimensionales Bild zeigen und unterschiedliche
Aspekte fokussieren. Da ist zum einen die Geschichte des Paares Abraham und
Sara, die ihre Kinderlosigkeit durch die Indienstnahme ihrer Sklavin Hagar 16sen
wollen. Was in der damals tiblichen Rechtsordnung durchaus moglich war, er-
weist sich im Vollzug jedoch als problematisch: Es kommt zum Streit zwischen
Herrin und Sklavin, ja sogar zu Misshandlung und Flucht (vgl. Gen 16,1-6). Als
das Kind geboren ist und der Konflikt weiter schwelt, sieht Abraham offenbar
keine andere Losung, als Hagar samt Ismael zu verstofien und in die Wiiste zu
schicken - gleichgiiltig ihrem Schicksal gegeniiber (vgl. Gen 21,9-21).

Und dann gibt es da in beiden Erzdhlungen noch diese andere Geschichte,
in der es um eine Begegnung und um das Sehen und Horen Gottes geht. Der he-
braische Name Hagar (arabisch: hagar) bedeutet wortlich tbersetzt ,,die Fremde”.
Die auslidndische Sklavin tragt das Migrantenstigma also buchstdblich in ihrem
Namen. Noch heute werden im arabischen Sprachraum und islamischen Kon-
text Fliichtlinge und Auswanderer als al-muhagirin bezeichnet. Umso erstaun-
licher: Hagar ist der erste Mensch in der Bibel, dem ein Gottesbote begegnet,
und sie ist die erste, die Gott einen Namen gibt, nachdem sie seine liebende Zu-
wendung erfahren hat: ,Da nannte sie den Namen des Herrn, der zu ihr gespro-
chen hatte: Du bist El-Roi — Gott schaut auf mich —. Denn sie sagte: Gewiss habe
ich dem nachgeschaut, der auf mich schaut!” (Gen 16,13) Auch dem Ort des
Geschehens gibt sie einen sprechenden Namen: , Beer-Lahai-Roi — Brunnen des
Lebendigen, der auf mich schaut” (Gen 16,14). Hagars Namensgebung lédsst eine
Erinnerungslandschaft entstehen: Dort, wo sie herkommt, wurde sie gedemditigt,
missbraucht, als Objekt gesehen und behandelt. Hier, in der Eindde, erdffnet
sich ihr eine neue Perspektive. Sie wird gesehen und angesprochen in ihrer Sub-

19 B. Jacob, Das Buch Exodus. Hrsg. i. A. des Leo-Baeck-Instituts v. S. Mayer. Stuttgart 1997, 70.

423



Reflexion

jektivitat: ,Woher kommst du und wohin gehst du?“ (vgl. Gen 16,7) Obwohl der
Dreieckskonflikt im Hause Abrahams nicht gelost ist, kehrt Hagar wieder zurtick.
Nicht aus Not oder aus Mangel an Perspektiven. Die Erfahrung des Sehens und
Gesehen-Werdens hat ihr Leben verdndert. Der Blickkontakt ldsst Hagar tiefer
sehen, sich selbst ergriinden und sogar zuriickgehen; schenkt ihr die Kraft, den
Schwierigkeiten anders zu begegnen. Oder um es mit Kurt Marti zu sagen: ,,Du/
den kein menschenauge / zu erblicken vermag / der uns aber / von zuinnerst /
von dorther sieht / wo wir sterbliche uns selber / unsichtbar / und unbekannt
sind.“?° Gesehen zu werden - in Not und Bedrangnis, aber auch in Erfolgen und
schonen Momenten —, das schenkt Selbstbewusstsein, Wiirde, Ansehen. Bei vie-
len Ortsnamen der Bibel sind in dieser Weise Topografie, Theologie und Biografie
eng miteinander verbunden: Jahwe Jireh (Gen 22,14), Bet-El (Gen 28,19), Penu-El
(Gen 32,31), etc.

Bilder, auch sprachliche Bilder, 16sen etwas aus. Sie stellen einen Blickkontakt
her und fordern zu einer Umkehr der Blickrichtung und der Gedanken auf. P16tz-
lich tritt etwas in den Vordergrund oder es ertffnet sich eine andere Perspektive:
Die Dinge und Personen schauen auf die Betrachter(innen) zuriick, wecken Asso-
ziationen, stellen Fragen und infrage. Das konnte das Sehen vorsichtiger, umsich-
tiger und auch nachsichtiger werden lassen. Das bildlich und sprachlich Festge-
haltene kann nicht festgehalten werden, es bleibt ein Fragment. Es bleibt eine
Momentaufnahme, fliichtig und verginglich. In jedem Foto steckt aber auch ei-
ne (un-)vorhersehbare Zukunft, die erinnert und mahnt, nicht gleichgiiltig weg-
zusehen. Was war, kann sich wieder ereignen — positiv wie negativ. Bilder 16sen
etwas aus, sie erzdhlen Geschichten und sie halten am Leben.

20 K. Marti, Du. Eine Rithmung. Stuttgart 2007, 9f.

424



