Kirche

Georg Lauscher | Aachen

geb. 1956, Priester, geistlicher Begleiter
und Spiritual in der Diakonen- und
Priesterausbildung des Bistums Aachen

georglauscher@gmx.de

Macht und Dienst

Von der Kraft einer schwachen Seelsorge'

Im Aachener Dom steht der schlichte Marmorthron Karls des Grofien. Wie viele
Menschen werden sich im Laufe der Jahrhunderte in einem unbeobachteten Au-
genblick heimlich oder nur in Gedanken auf diesen Thron gesetzt haben? ,Man-
che Stiihle bleiben besser frei“, war der frithere Aachener Bischof Klaus Hemmer-
le iiberzeugt. Die Verlockung, einen leeren Platz zu besetzen und ihn eben nicht
freizuhalten, ist grof3. Doch es gibt Leerstellen, die wir nicht fiillen kénnen, ande-
re, die wir nicht zu fiillen brauchen, und wieder andere, die wir nicht fiillen diirfen.

Am anderen Endpunkt einer diagonalen Achse des Domes ist im Mosaik iiber
dem Altar der leere Gottesthron dargestellt. Bereits die frithchristliche Ikonogra-
phie kennt das Motiv der Thronbereitung, der Hetoimasia. Der himmlische Thron
Gottes steht kostbar und geschmiickt da und ist — leer. Wird er demnéchst besetzt
werden? Oder ist er bereits besetzt von einer Gegenwart, die nicht erkennbar ist?
Wie auch immer: Der leere, himmlische Thron ist ein augenfilliger Platzhalter
fiir das nicht vom Menschen Besetzbare. Hier geht es vielmehr darum, sich darin
einzuiliben, einen irritierenden, machtfreien Raum auszuhalten und freizuhalten
und sich selbst zu bereiten ,im Glauben - an das Unvorhersehbare, an das Kom-
men dessen, was wir nicht kommen sehen*?.

Der im Himmel thront, wascht uns die FiiBe

Das biblische Bild vom Thronen Gottes relativiert, ja dekonstruiert die herrschen-
den Verhiltnisse sowie herrschende Denk- und Handlungsmuster. Es gibt eine

1 Dieser Beitrag basiert auf einer Reihe von Impulsen bei der Regionalkonferenz Nord-West der AG
Standiger Diakonat am 14.06.2022 in der Bischoflichen Akademie Aachen.
2 J. D. Caputo, Die Torheit Gottes. Eine radikale Theologie des Unbedingten. Ostfildern 22022, 57.

48



Macht und Dienst

Zukunft, in der alles anders sein wird als jetzt. , Er, der im Himmel thront, lacht.”
(Ps 2,4) Dass Gott hoch oben thront, meint in biblischer Bildsprache seine alles
menschliche Tun tiberragenden Moglichkeiten, nicht seine Ferne. Die Bibel be-
kennt sich zu Gott, der in der Hohe thront, der hinabschaut in die Tiefe und
den Armen aus dem Schmutz emporhebt (Ps 113,6f.). Die Hohe Gottes dient
den Ohnmadchtigen. Er entthront die Eigenmachtigen (Lk 1,52) — so die Hoft-
nung; und in personlichen Lebens- und Glaubenskrisen entthront er unsere ei-
genen Machtvorstellungen und Machtfixierungen - so die Erfahrung.?

Diese geheimnisvoll géttliche Dynamik geht noch weiter: Der im Himmel
thront, wiascht Menschen die Fiile, neigt sich uns zu bis ins Unterste irdischer
Existenz. Das ist mehr als Theo-Poesie, mehr als ein gerade durch seine Parado-
xie inspirierendes Bild. Das ist Theo-Praxis, widerstandige, inspirierende Praxis.
,Ich bin unter euch”, bekennt er von sich selbst, ,wie der, der bedient.” (Lk
22,27) Das Einschwingen in diese uns gegenldufige, gottliche Dynamik hat Fol-
gen: ,Der Fiihrende soll werden wie der Dienende.” (Lk 22,26)

Der leere, freizuhaltende Gottesthron ist also kaum vereinbar — man wundert
sich im Aachener Dom! — mit einer absolutistischen Monarchie. Vom Konigtum
Christi her verstehe ich diesen Thron, dem mit Ehrfurcht zu begegnen ist, ins-
besondere als den Ort der Armen und Geringsten. Auch mit einer parlamenta-
risch verfassten Demokratie scheint der unbesetzte Thron nicht ganz vereinbar.
Vieles spricht dafiir, dass ,eine synodal verfasste Kyriokratie“¢, die beide Pole in-
tegriert, einer um die freie Mitte versammelten Gemeinschaft am klarsten ent-
spricht. Wir Menschen sind Briider und Schwestern, nur einer ist der Herr (Mt
23,8; Joh 13,13), und dieser ist weder ein Monarch noch die Mehrheit. Beide
Throne - den transzendenten Gottesthron wie den Konigsthron Christi in den
Geringsten — diirfen wir nicht mit uns selbst besetzen. Sie miissen frei bleiben.
Hier zieht der christliche Glaube menschlicher Macht eine klare Grenze.

Macht ist heute — endlich - zu einem Thema in der Kirche geworden, Macht
in ihren meist mannlichen, sakralisierten, liturgischen und pastoralen Verklei-
dungen. Dabei ist die Ausiibung von Macht im Leitungsdienst deutlich zu un-
terscheiden von der Macht im Dienst seelsorglicher Begegnungen und Gespra-
che, um die es im Folgenden ausschlieflich gehen wird.

Macht erkennen und verstehen lernen

Fiir Michel Foucault, der sich wie kaum ein anderer mit der Frage nach dem Sub-
jekt und der Macht beschiftigt hat, ist Macht kein stabiler Besitz. ,,Die Macht ist

3 Vgl. zu dem bisherigen Gedankengang E. Ballhorn, Redaktion Feinschwarz, 18.10.2021, URL:
https://www.feinschwarz.net/der-leere-thron/ (Stand: 10.12.2022).

4 C. Bauer, Theologie am Andersort, URL: https://www.youtube.com/watch?v=iwuVue8hdY4 (Stand:
10.12.2022).

49



Kirche

keine Substanz. (...) Die Macht ist nichts anderes als eine bestimmte Art von Be-
ziehungen.”> Personen sind weder nur Macht Ausiibende noch nur Macht Ertra-
gende. Macht ist immer relational und zirkuliert zwischen denen, die sie aus-
iiben, und denen, die sie akzeptieren oder ablehnen. Menschen verfiigen in
Machtkonstellationen tiber einen begrenzten Gestaltungsraum. ,Diese Macht-
beziehungen sind also mobil, reversibel und instabil.“® Von dieser zirkulieren-
den Macht unterscheidet M. Foucault die Herrschaft: ,In sehr vielen Féllen sind
die Machtbeziehungen derart verfestigt, dass sie auf Dauer asymmetrisch sind
und der Spielraum der Freiheit duflerst beschrankt ist.“” Ein Herrschaftszustand
ist die Erstarrung von Machtbeziehungen, in der die freien Handlungsrdume ex-
trem eingeschrankt sind.

Fiir unser Thema scheint wichtig: Selbst im Dienen gibt es keine machtfreien
Beziehungen. Auch wer dient, ibt Macht aus und gestaltet durch diese Macht
Beziehungen. Entscheidend bleiben eine wechselseitige Relationalitdat und da-
mit die Verhinderung von abhédngigen Fixierungen und Verfestigungen. Zudem
besteht ,die Gefahr, dass man in den Institutionen [wie der Kirche; GL| Ur-
sprung und Erkldrung der Machtbeziehungen sucht, letztlich also Macht durch
Macht erklart”.®

Menschen verhalten sich unterschiedlich und bisweilen widerspriichlich zur
Macht. Drei mogliche Umgangsformen kénnen grob unterschieden werden’: Es
gibt ,Machtasketen” mit einer ablehnenden, negativen Einstellung gegentiber
der Macht, ,Macht-Menschen” mit einer positiven, aber verdeckt egozentri-
schen Einstellung und ,,Macht-Gestalter(innen)” mit einer positiven, real dem
Ganzen dienenden Einstellung zur Macht.

Die helle Seite der Macht

Wer andere wertschidtzt, also deren Wert schétzt, will mit ihnen gestalten. Wer
liebt, will Macht, nicht vornehm sich selbst schonende oder sich selbst abwer-
tende Ohnmacht. Macht ist grundséatzlich gut. Sie ist im menschlichen Vermo-
gen grundgelegt. Doch Macht ist, je nachdem wie sie eingesetzt wird, in ihrer
Wirkung ambivalent. Karl Rahner weist darauf hin, dass Macht ,nur (...) von
dem recht ergriffen und verwaltet werden kann, der sich ihrer Gefidhrlichkeit
und Zweideutigkeit bewusst ist (...). Wo immer also ein Christ ein einfach un-

5 M. Foucault, Omnes et singulatim, in: ders., Analytik der Macht. Hrsg. v. D. Defert u. F. Ewald.
Frankfurt a.M. °2021, 218.

6 M. Foucault, Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit, in: ders., Analytik der Macht,

288 [s. Anm. 5].

Ebd., 289.

M. Foucault, Subjekt und Macht, in: ders., Analytik der Macht, 258 [s. Anm. 5].

9 S.dazu C. Bauer-Jelinek, Die helle und dunkle Seite der Macht. Salzburg 12018, 207-217; A. Griin,
Macht. Eine verfiihrerische Kraft. Miinsterschwarzach 2020, 100ff.

0

50



Macht und Dienst

befangenes und ungebrochenes Verhiltnis zur Macht hétte, wére er entweder
toricht naiv oder wiirde sich als schuldiger Liebhaber dieser in Stinde gefallenen
Welt verraten. (...). Der Glaubende (...) wird sie annehmen und gebrauchen,
fast wie eine Last, als das, was der Christ gebraucht, als gebrauche er es nicht.“1°
Auch wer dient, hat Macht, Gestaltungsmacht. Wie ich prdasent bin, wie ich

in Beziehung gehe, wie ich die Beziehung zu einzelnen oder zu einer Gruppe
gestalte, wie ich vorbildhaft Einfluss nehme auf die Kultur der Kommunikation
und Interaktion, liegt entscheidend mit in meiner Macht. , Nur der wird mehr
Gutes als Boses wirken”, schreibt Stefan Kiechle, ,der die Macht frei und selbst-
los, diskret und liebevoll gebraucht.“!!

Wenn Menschen in der Kirche Macht austiiben, legen sie darin — meist unbe-
wusst — Zeugnis ab von der Art ihrer Beziehung zu sich selbst, zu anderen und
zu Gott, wie ebenso von ihrer Theologie und ihrer Spiritualitdt. Selbstbewusst
und selbstkritisch diirfen wir darauf vertrauen, , dass Gott selbst uns die Macht
verleiht, diese Welt mehr und mehr im Geist Jesu zu gestalten.“!?

Die dunkle Seite der Macht

Ins Unbewusste verdrangte Erfahrungen von Macht und Ohnmacht wirken
destruktiv: nach innen (in Abspaltung, fehlender Selbstwahrnehmung, Verhar-
tung etc.) und nach aufien (in der Projektion des Abgespaltenen auf andere,

in fehlender Empathiefdhigkeit, passiver Aggression etc.). Macht kann auch
unter dem Deckmantel von , Dienst” und ,Liebe” destruktiv ausgetibt, ein
Dienst leicht zur personlichen und kirchlichen Selbstdarstellung missbraucht
werden. Offensichtlich gibt es in jedem Menschen diese permanente, subtile
Versuchung zum Machtmissbrauch. Die Versuchungen Jesu fithren uns diese
im Menschen schlummernden, verlockenden Moglichkeiten zum letztlich de-
struktiven Umgang mit Macht vor Augen. Gerade in Jesu Versuchbarkeit wird
seine Menschwerdung glaubwiirdig. Die Versuchung zum Machtmissbrauch
gehort unumganglich zum Menschsein. Wer diese Versuchung nicht erkennt,
ist ihr vermutlich schon erlegen und kann ihr auch nicht widerstehen. , Keiner
kann unversucht ins Himmelreich eingehen”, erfuhr in der Nachfolge Jesu der
Wiistenmonch Antonius in seinem alltdglichen Selbstwahrnehmen und Selbst-
erkennen. Er ging sogar so weit zu sagen: ,Nimm die Versuchungen weg, und es
ist keiner, der Rettung findet.“!?

10 K. Rahner, Theologie der Macht, in: ders., Sdmtliche Werke. Bd. 12. Freiburg i.Br. 2005, 454f.457.
11 S. Kiechle, Macht ausiiben (Ignatianische Impulse, Bd. 13). Wiirzburg 32010, 11.

12 A. Griin, Macht. Eine verfiihrerische Kraft, 115 [s. Anm. 9].

13 Weisung der Viiter. Apophthegmata Patrum. Trier #1998, 16.

51



Kirche

Ein Studienfreund erzdhlte mir, dass er als Jugendlicher nach einer Primiz den
Wunsch spiirte, Priester zu werden. Jahre spater musste er sich eingestehen,
dass es das Feiern des Primizianten und die geballte Anerkennung durch die
Gemeinde bei der Primiz waren, was ihn so gebannt und angezogen hatte. Er ist
nicht Priester geworden. Im kirchlichen Amt suchen Menschen womdéglich eine
Anerkennung, die sie auerhalb der Kirche nicht erfahren. Durch Krisen der Be-
wusstwerdung und Lauterung kann dies positiv die Entwicklung fordern, tiber
sich selbst hinauszuwachsen. Negativ wirkt sich diese Anerkennung aus, wenn
sie gesucht und durch sie unbearbeitete Erfahrungen von Ohnmacht weiter
verdrdngt werden. Dann wichst die Versuchung zu einer unfreien Selbstbezo-
genheit. Papst Franziskus weist darauf wiederholt mit den Stichworten ,Nar-
zissmus” und ,Klerikalismus” hin. Andreas Knapp stellt sogar fest: ,Man kann
einen Beruf oder eine Aufgabe zu seinem Gott machen.“!* Dann schwinden
echte Demut, Empathie und die Achtung der anderen. Neurologische Untersu-
chungen belegen, dass mit steigendem Machtgefiihl tendenziell die Empathie
schwindet.

Machtmissbrauch geschieht schon durch eine scheinbar selbstverstandliche,
klerikale Dominanz in Gesprachen und Beratungen, durch absolute, nicht als
personlich gekennzeichnete Wertungen oder respektloses Ausfragen eines Hilfe-
suchenden. Machtmissbrauch beginnt bereits dort, wo die freie Entscheidung
des/der Suchenden nicht geférdert wird; wenn jemandem, der meint, etwas in
unfreier Weise tun oder lassen zu miissen, keine moglichen Alternativen vorge-
schlagen werden. Fiir eine(n) Suchende(n) kann der Machtmissbrauch schon
damit einsetzen, dass sie bzw. er sich nicht ernst genommen fiihlt. Vielleicht im
Zeitdruck schnell gegebene Ratschldge konnen wie eine Form psychischer Ge-
walt erlebt werden. Zur Gestaltungsmacht im Dienen gehort auch, klar zu signa-
lisieren, wo Erwartungen — im Augenblick oder grundsitzlich — nicht erfiillt wer-
den koénnen.

Wenn auch durchaus zutreffend von Macht als Dienst gesprochen werden
kann, so bedarf es doch aufgrund der Bediirftigkeit und Verwundung eines je-
den Menschen einer bestdndigen , Wachheit des Geistes in den Sinnen“'¢: Ma-
che ich mir und anderen da nicht etwas vor? Vertrauenswiirdige Seelsorger wer-
den sich kontinuierlich selbstkritisch wahrnehmen und priifen. Schon in Be-
gegnungen kann dies durch eine nicht fixierende, zwischen Innen und Aufien,
Ich und Du freischwebende Aufmerksamkeit geschehen sowie in besonderer
Weise zu Tagesbeginn und zum Tagesende.

14 A. Knapp, Vom Segen der Zerbrechlichkeit. Grundworte der Eucharistie. Wiirzburg 2018, 131.

15 R. Bregman, Im Grunde gut. Hamburg 2020, 253. Zit. n.: M. Pflaum, Fiir eine trauma-existenzielle
Theologie. Missbrauch und Kirche mit Traumatherapien betrachtet. Norderstedt 22021, 216.

16 Eine ostkirchliche Definition von Spiritualitdt.

52



Macht und Dienst

Seit frithester Zeit stellten Gottsuchende fest, dass der Versucher gerne als , En-
gel des Lichts” (2 Kor 11,14), sprich im Selbstbild des besonders Frommen, des
besonders Liturgischen, des besonders Dienenden erscheint. Auch im Dienen
erscheint der Helfende als der Uberlegene, der Hilfeempfinger als der (mehr
oder weniger) Abhdngige. Je grofer das Machtgefille, desto groRer die Gefahr
des Machtmissbrauchs. Jesus dagegen wurde ,ein Bruder aller” (Franz von Assi-
si, Charles de Foucauld) und nennt allen voran die ,Geringsten” seine , Briider
und Schwestern” (Mt 25).

Am Nullpunkt der Ohnmacht die Wende

Um der Verschleierung von Machtmissbrauch unter dem Deckmantel , Dienst”
vorzubeugen, ist es unverzichtbar, mit sich selbst gut in Kontakt zu sein. Dazu
muss ich um die Ohnmachtserfahrungen in der eigenen Lebensgeschichte wis-
sen und sie in einer psychologisch-spirituellen Begleitung angesprochen, reflek-
tiert und bearbeitet haben. Besonders in der Ausbildungsphase zum kirchlichen
Dienst sind solche Ohnmachtserfahrungen, soweit moglich, zu erkennen und
zu kldren. Solch tiefsitzende traumatische Ohnmachtserfahrungen kénnen eine
schwere Krankheit oder Krankenhauserfahrungen in der Kindheit, der Verlust
eines Elternteils, (Sucht-)Erkrankungen eines Elternteils, Mobbingerfahrungen
in der Schule u.d. sein. Auch tber die Ausbildungsphase hinaus bedarf es eines
bestindigen, wachen Kontaktes mit dem eigenen Schatten und in kritischen Le-
bensphasen einer erneuten Durcharbeitung und fortschreitenden Kldarung.

Menschen, die existenzielle Ohnmachtserfahrungen nicht aktiv in ihre Per-
sonlichkeit aufnehmen und sie im Nachhinein ,adoptieren”, werden sich der
Ohnmacht anderer im Dienst nicht wirklich ndhern konnen. Sie neigen dazu,
der Ohnmacht anderer frithzeitig aus dem Weg zu gehen und reflexartig in eine
ramtliche Position” zu wechseln und ,erliegen der Versuchung, das Problem der
Ohnmacht tiber die Abkiirzung der Macht 16sen zu wollen”.'” Sie wehren , dienst-
lich” die eigene wie auch die fremde Ohnmacht ab, um ,machtvoll” und , stark”
zu dienen. Oder sie tendieren in einer umgekehrten Bewegung im Dienst nicht
weniger ,machtvoll” und ,stark” dahin, sich in symbiotischer Weise mit Ohn-
madchtigen distanzlos zu solidarisieren und zu identifizieren. In beiden Formen
wird ihr Dienst unversehens tibergriffig und missbrauchlich. Wenn aufgrund
von Verdrangung der Kontakt zur eigenen Erfahrung von Ohnmacht und
Schwachheit nicht oder kaum moglich ist, wird fatalerweise die eigene Uber-
griffigkeit selbst nicht wahrgenommen.

17 L. Fries-Schmid, Hor auf zu helfen. Ohnmacht als Tor zum gottlichen Geheimnis. Wiirzburg 2022, 171.

53



Kirche

Wer die eigene Versuchbarkeit, bei emotionaler Bediirftigkeit missbrauchlich zu
agieren, nicht kennt und wahrnimmt, darf keine asymmetrischen, helfenden
Beziehungen aufnehmen. Je mehr ich aber in meinem Leib und Leben wahr-
haftig zuhause bin, umso klarer kann ich mich selbst tiberschreiten und beim
anderen sein, ohne tibergriffig zu werden. Ich bin dann klar bei mir selbst und
beim Gegentiber. Je klarer ich ich selbst bin, desto freier bin ich im Dienst fiir
die Realitdt der anderen. Jesus kann frei und klar von sich selbst sagen: ,Ich bin
unter euch wie der, der bedient.” (Lk 22,27)

Die Macht einer ,verwundeten“ Seelsorge

Uberraschenderweise konnen in der Seelsorge gerade Ohnmachtserfahrungen
in dem Mafle, wie sie integriert sind, Tiroffner fiir die Erfahrung der Gegenwart
Gottes werden. Es braucht dazu allerdings zuvor die seelisch-geistige Kraft, sich
der Realitdt der eigenen Ohnmacht griindlich zu stellen. Diese Kraft kann nicht
schon in jeder Lebensphase vorausgesetzt werden. Sie wird bei zuriickliegenden
traumatischen Erfahrungen in bedrdangten Zeiten aufs Neue und dabei fort-
schreitend wie in einer Spiralbewegung errungen und ,erscheitert” (Klaus Hem-
merle) werden miissen.!® Erst wenn Menschen sich einigermafien geerdet und
verbunden fiihlen, kdnnen sie sich verantwortlich nicht nur den Erfahrungen
eigener, sondern ebenso fremder Ohnmacht aufmerksam und liebevoll stellen.
Erst durch diesen eigenen, nicht selten mithsamen und schmerzhaften Prozess
werden Seelsorgerin und Seelsorger ,als Person das erste ,Zeichen’ der Nahe
Gottes, das erste Sakrament“'. Dies gilt verstarkt im sdkularen Milieu. Henri
Nouwen spricht, den antiken Mythos vom verwundeten Arzt aufgreifend, vom
»,verwundeten Seelsorger”.?

Gerade eine in dieser Weise diskret und gelassen gelebte, schwache Macht
lasst einen positiven Resonanzraum fiir die Schwachheit anderer entstehen. Die
schwache Macht der Seelsorgerin und des Seelsorgers kann so als freilassende
Autoritdt (von lat. augere = mehren) erlebt werden und die Gestaltungsmacht
anderer mehren. Die Ermdchtigung anderer darf als ein markantes Erkennungs-
zeichen geistlicher Macht und geistlichen Dienstes gelten. Sie ist eine Bewegung
von innen und unten her, nicht von aufien und oben her. Nur so erscheint
Macht geistgewirkt. An der Berufung des Ezechiels ist dies exemplarisch abzule-
sen: ,Da kam der Geist in mich, als er zu mir redete, und er stellte mich auf
meine Fiife.” (Ez 2,2) Ohne einen solchen, von innen und unten her gewon-

18 Vgl. G. Lauscher, Lebenskrisen und ihre Botschaften. Von Anfiingen und Ubergiingen. Wiirzburg 2021.

19 R. Zerfafl, Menschliche Seelsorge. Fiir eine Spiritualitit von Priestern und Laien im Gemeindedienst.
Freiburg i.Br. °1991, 99.

20 H. Nouwen, Geheilt durch seine Wunden. Wege zu einer menschlichen Seelsorge. Freiburg i.Br. 1987, 121.

54



Macht und Dienst

nenen Selbststand ist kein Widerstand gegen innere Versuchungen noch gegen
Grenzverletzungen und Ubergriffe von aufien moglich.

Schwachheit und Kraft der leeren Mitte

In der postmodernen Philosophie ist, inspiriert durch die paulinischen Briefe,
nach der ,Dekonstruktion” machtvollen Denkens und machtvoller Theologie
von einem ,schwachen Denken” (Gianni Vattimo, Pier A. Rovatti) und einer
,schwachen Theologie” (John D. Caputo) die Rede. Ahnlich kénnen wir in den
Spuren Jesu und des Paulus von einer , schwachen Seelsorge” sprechen. Schwa-
che Seelsorge weifl um ihre eigene Versuchbarkeit, ihre personlichen Schwach-
stellen, ihre vielfachen Begrenzungen und vor allem um ihr Unvermogen, das
Entscheidende ,,machen” zu konnen. Exakt hierin griindet aber ihre verborgene
Kraft, von der Paulus wiederholt Zeugnis gibt. Schwach bedeutet also nicht
schwichlich oder vollkommen machtlos zu sein, sondern eher jene verborgene
Kraft, die wirken kann, wenn wir in kenotischer Grundhaltung die Mitte leer
und frei lassen. Paulus ist tiberzeugt: ,Was gesdt wird, ist schwach” (1 Kor 15,43).
Ein befreundeter Fliichtling, der alles verlassen hatte, brachte es in seiner erfah-
renen Ohnmacht so ins Bild: ,grof3e Kraft in kleiner Kiste!”

Auch Jesus ist die duflere Machtlosigkeit, die Verborgenheit und Unaufdring-
lichkeit des Dienens wichtig. Er appelliert, Wunder nicht weiterzuerzihlen, da
dies ihn selbst hervorheben, ihn gleichsam des-inkarnieren wiirde. Die eine
Hand soll nicht wissen, was die andere tut, lehrt er. Er selbst hat den weitaus
grofiten Teil seines Lebens im Verborgenen gelebt und durch seine Prdsenz und
seine Arbeit den Menschen unauffillig gedient. Der Spur der Verborgenheit Jesu
zu folgen kann einem selbstbezogenen Dienen geistlich entgegensteuern. Sol-
ches Wirken im Verborgenen ist — erst recht heute nach der Enttarnung vielfa-
chen sexuellen Missbrauchs im Verborgenen - bestindig wach und Kkritisch zu
uiberpriifen. Bezeichnenderweise spricht Jesus zuerst davon, dass wir wie Salz
oder Sauerteig in der Menge dufderlich verschwinden, uns von uns selbst leeren
und gerade so wirken sollen. Erst danach spricht er in den Bildern vom Licht und
von der Stadt auf dem Berg, die gesehen werden (sollen; vgl. Mt 5,13f.).

In einem von Eigeninteressen freien Dienen werden wir — bewusst oder unbe-
wusst — mit der kenotischen Bewegung Christi, der sich nicht an sich selber fest-
hilt, eins. Wir werden anndhernd so gestimmt und sind dann anndhernd so ge-
sinnt wie es einem Leben in Christus entspricht (Phil 2,5). ,Nur in der Verbor-
genheit kommt es zu der von Jesus gewollten zweiseitigen Bruderschaft“?!, der
Geschwisterschaft ohne auch noch so subtile Uberhebung, in gleicher Wiirde,

21 E. Borsch, Von der Macht in der helfenden Beziehung. Miinchen 1981, 48.

55



Kirche

in geteilter Ohnmacht und Macht. Theodor W. Adorno formuliert es in seinen
»Reflexionen aus dem beschadigten Leben” so: ,Geliebt wirst du einzig, wo du
schwach dich zeigen darfst, ohne Stirke zu provozieren.“?* Wenn wir in dieser
Weise dienen, geben wir nicht nur. Wir empfangen unendlich viel. In der Seel-
sorge als wechselseitiger Geschwisterschaft ereignet sich — selten deutlich und
nie fixierbar — wechselseitige Christusbegegnung. Damit ist gemeint: Hier sind
Gottesbegegnung und Menschenbegegnung eins, eine Wirklichkeit, ,unver-
mischt und ungetrennt”. Dazu bedarf es letztlich nur einer einzigen, beidersei-
tigen Voraussetzung: (bewusst oder unbewusst) Gott Gott sein zu lassen und
den anderen den anderen und die andere die andere sein zu lassen.

Hier kommt das Bild des Anfangs von den beiden unbesetzten, leeren Thro-
nen von Neuem ins Spiel: Damit der oder die andere gerade auch mit seiner
bzw. ihrer Schwachheit in Erscheinung treten und zur Welt kommen kann, be-
darf es des bereiteten, freigehaltenen Raumes. Die Seelsorgerin und der Seelsor-
ger werden ihn immer wieder freilegen und freihalten, indem sie auf ihrer Seite
bleiben und vor allem ehrlich und ehrfiirchtig prasent sind.

Damit Gott sich ereignen kann, bedarf es der leeren, von beiden Seiten frei-
gehaltenen Mitte — mitten in einer freimiitigen, personlichen Begegnung. Syste-
misch betrachtet haben Dienst und Seelsorge ,eine leere Mitte, ein zentrales Va-
kuum, das nie gefiillt werden darf, eine Liicke, die nie geschlossen werden darf,
eine Zukunft, die immer im Kommen ist. Sie stehen fiir die Liicke, die Gott er-
offnet, nicht fur die Liicke, die Gott ausftillt.“??

In diesem Sinne bleibt jede dienende Seelsorge schwach. In einer kontempla-
tiven Haltung bereitet sie sich selbst wie den leeren Thron Gottes in der Hetoi-
masia. Gerade in solcher ,,Armut an eigenem Bescheid-Wissen” (Klaus Hemmer-
le), gerade in solch relativer Machtlosigkeit und Schwachheit, die sich offen halt
fiir das Kommen dessen, was wir nicht kommen sehen, ist Seelsorge stark.

22 T. W. Adorno, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschidigten Leben. Frankfurt a.M. 132021, 218.
23]. D. Caputo, Die Torheit Gottes, 111 [s. Anm. 2].

56



