
Georg Lauscher | Aachen

geb. 1956, Priester, geistlicher Begleiter
und Spiritual in der Diakonen- und
Priesterausbildung des Bistums Aachen

georglauscher@gmx.de

Macht und Dienst 
Von der Kraft einer schwachen Seelsorge1

Im Aachener Dom steht der schlichte Marmorthron Karls des Großen. Wie viele 
Menschen werden sich im Laufe der Jahrhunderte in einem unbeobachteten Au-
genblick heimlich oder nur in Gedanken auf diesen Thron gesetzt haben? „Man-
che Stühle bleiben besser frei“, war der frühere Aachener Bischof Klaus Hemmer-
le überzeugt. Die Verlockung, einen leeren Platz zu besetzen und ihn eben nicht 
freizuhalten, ist groß. Doch es gibt Leerstellen, die wir nicht füllen können, ande-
re, die wir nicht zu füllen brauchen, und wieder andere, die wir nicht füllen dürfen. 

Am anderen Endpunkt einer diagonalen Achse des Domes ist im Mosaik über 
dem Altar der leere Gottesthron dargestellt. Bereits die frühchristliche Ikonogra-
phie kennt das Motiv der Thronbereitung, der Hetoimasia. Der himmlische Thron 
Gottes steht kostbar und geschmückt da und ist – leer. Wird er demnächst besetzt 
werden? Oder ist er bereits besetzt von einer Gegenwart, die nicht erkennbar ist? 
Wie auch immer: Der leere, himmlische Thron ist ein augenfälliger Platzhalter 
für das nicht vom Menschen Besetzbare. Hier geht es vielmehr darum, sich darin 
einzuüben, einen irritierenden, machtfreien Raum auszuhalten und freizuhalten 
und sich selbst zu bereiten „im Glauben – an das Unvorhersehbare, an das Kom-
men dessen, was wir nicht kommen sehen“2. 

Der im Himmel thront, wäscht uns die Füße

Das biblische Bild vom Thronen Gottes relativiert, ja dekonstruiert die herrschen-
den Verhältnisse sowie herrschende Denk- und Handlungsmuster. Es gibt eine 

1	 Dieser Beitrag basiert auf einer Reihe von Impulsen bei der Regionalkonferenz Nord-West der AG 
Ständiger Diakonat am 14.06.2022 in der Bischöflichen Akademie Aachen.

2	 J. D. Caputo, Die Torheit Gottes. Eine radikale Theologie des Unbedingten. Ostfildern 22022, 57.

48

Kirche



3	 Vgl. zu dem bisherigen Gedankengang E. Ballhorn, Redaktion Feinschwarz, 18.10.2021, URL:
   	 https://www.feinschwarz.net/der-leere-thron/ (Stand: 10.12.2022).
4	 C. Bauer, Theologie am Andersort, URL: https://www.youtube.com/watch?v=iwuVue8hdY4 (Stand: 

10.12.2022).

Zukunft, in der alles anders sein wird als jetzt. „Er, der im Himmel thront, lacht.“ 
(Ps 2,4) Dass Gott hoch oben thront, meint in biblischer Bildsprache seine alles 
menschliche Tun überragenden Möglichkeiten, nicht seine Ferne. Die Bibel be-
kennt sich zu Gott, der in der Höhe thront, der hinabschaut in die Tiefe und 
den Armen aus dem Schmutz emporhebt (Ps 113,6f.). Die Höhe Gottes dient 
den Ohnmächtigen. Er entthront die Eigenmächtigen (Lk 1,52) – so die Hoff-
nung; und in persönlichen Lebens- und Glaubenskrisen entthront er unsere ei-
genen Machtvorstellungen und Machtfixierungen – so die Erfahrung.3 

Diese geheimnisvoll göttliche Dynamik geht noch weiter: Der im Himmel 
thront, wäscht Menschen die Füße, neigt sich uns zu bis ins Unterste irdischer 
Existenz. Das ist mehr als Theo-Poesie, mehr als ein gerade durch seine Parado-
xie inspirierendes Bild. Das ist Theo-Praxis, widerständige, inspirierende Praxis. 
„Ich bin unter euch“, bekennt er von sich selbst, „wie der, der bedient.“ (Lk 
22,27) Das Einschwingen in diese uns gegenläufige, göttliche Dynamik hat Fol-
gen: „Der Führende soll werden wie der Dienende.“ (Lk 22,26)

Der leere, freizuhaltende Gottesthron ist also kaum vereinbar – man wundert 
sich im Aachener Dom! – mit einer absolutistischen Monarchie. Vom Königtum 
Christi her verstehe ich diesen Thron, dem mit Ehrfurcht zu begegnen ist, ins-
besondere als den Ort der Armen und Geringsten. Auch mit einer parlamenta-
risch verfassten Demokratie scheint der unbesetzte Thron nicht ganz vereinbar. 
Vieles spricht dafür, dass „eine synodal verfasste Kyriokratie“4, die beide Pole in-
tegriert, einer um die freie Mitte versammelten Gemeinschaft am klarsten ent-
spricht. Wir Menschen sind Brüder und Schwestern, nur einer ist der Herr (Mt 
23,8; Joh 13,13), und dieser ist weder ein Monarch noch die Mehrheit. Beide 
Throne – den transzendenten Gottesthron wie den Königsthron Christi in den 
Geringsten – dürfen wir nicht mit uns selbst besetzen. Sie müssen frei bleiben. 
Hier zieht der christliche Glaube menschlicher Macht eine klare Grenze. 

Macht ist heute – endlich – zu einem Thema in der Kirche geworden, Macht 
in ihren meist männlichen, sakralisierten, liturgischen und pastoralen Verklei-
dungen. Dabei ist die Ausübung von Macht im Leitungsdienst deutlich zu un-
terscheiden von der Macht im Dienst seelsorglicher Begegnungen und Gesprä-
che, um die es im Folgenden ausschließlich gehen wird.

Macht erkennen und verstehen lernen

Für Michel Foucault, der sich wie kaum ein anderer mit der Frage nach dem Sub-
jekt und der Macht beschäftigt hat, ist Macht kein stabiler Besitz. „Die Macht ist 

49

Macht und Dienst



keine Substanz. (…) Die Macht ist nichts anderes als eine bestimmte Art von Be-
ziehungen.“5 Personen sind weder nur Macht Ausübende noch nur Macht Ertra-
gende. Macht ist immer relational und zirkuliert zwischen denen, die sie aus-
üben, und denen, die sie akzeptieren oder ablehnen. Menschen verfügen in 
Machtkonstellationen über einen begrenzten Gestaltungsraum. „Diese Macht-
beziehungen sind also mobil, reversibel und instabil.“6 Von dieser zirkulieren-
den Macht unterscheidet M. Foucault die Herrschaft: „In sehr vielen Fällen sind 
die Machtbeziehungen derart verfestigt, dass sie auf Dauer asymmetrisch sind 
und der Spielraum der Freiheit äußerst beschränkt ist.“7 Ein Herrschaftszustand 
ist die Erstarrung von Machtbeziehungen, in der die freien Handlungsräume ex-
trem eingeschränkt sind.

Für unser Thema scheint wichtig: Selbst im Dienen gibt es keine machtfreien 
Beziehungen. Auch wer dient, übt Macht aus und gestaltet durch diese Macht 
Beziehungen. Entscheidend bleiben eine wechselseitige Relationalität und da-
mit die Verhinderung von abhängigen Fixierungen und Verfestigungen. Zudem 
besteht „die Gefahr, dass man in den Institutionen [wie der Kirche; GL] Ur-
sprung und Erklärung der Machtbeziehungen sucht, letztlich also Macht durch 
Macht erklärt“.8

Menschen verhalten sich unterschiedlich und bisweilen widersprüchlich zur 
Macht. Drei mögliche Umgangsformen können grob unterschieden werden9: Es 
gibt „Machtasketen“ mit einer ablehnenden, negativen Einstellung gegenüber 
der Macht, „Macht-Menschen“ mit einer positiven, aber verdeckt egozentri-
schen Einstellung und „Macht-Gestalter(innen)“ mit einer positiven, real dem 
Ganzen dienenden Einstellung zur Macht.

Die helle Seite der Macht

Wer andere wertschätzt, also deren Wert schätzt, will mit ihnen gestalten. Wer 
liebt, will Macht, nicht vornehm sich selbst schonende oder sich selbst abwer-
tende Ohnmacht. Macht ist grundsätzlich gut. Sie ist im menschlichen Vermö-
gen grundgelegt. Doch Macht ist, je nachdem wie sie eingesetzt wird, in ihrer 
Wirkung ambivalent. Karl Rahner weist darauf hin, dass Macht „nur (…) von 
dem recht ergriffen und verwaltet werden kann, der sich ihrer Gefährlichkeit 
und Zweideutigkeit bewusst ist (…). Wo immer also ein Christ ein einfach un-

5	 M. Foucault, Omnes et singulatim, in: ders., Analytik der Macht. Hrsg. v. D. Defert u. F. Ewald. 
	 Frankfurt a.M. 92021, 218. 
6	 M. Foucault, Die Ethik der Sorge um sich als Praxis der Freiheit, in: ders., Analytik der Macht, 
	 288 [s. Anm. 5].
7	 Ebd., 289.
8	 M. Foucault, Subjekt und Macht, in: ders., Analytik der Macht, 258 [s. Anm. 5].
9	 S. dazu C. Bauer-Jelinek, Die helle und dunkle Seite der Macht. Salzburg 112018, 207–217; A. Grün, 

Macht. Eine verführerische Kraft. Münsterschwarzach 2020, 100ff.

50

Kirche



10	 K. Rahner, Theologie der Macht, in: ders., Sämtliche Werke. Bd. 12. Freiburg i.Br. 2005, 454f.457.
11	 S. Kiechle, Macht ausüben (Ignatianische Impulse, Bd. 13). Würzburg 32010, 11.
12	 A. Grün, Macht. Eine verführerische Kraft, 115 [s. Anm. 9].
13	 Weisung der Väter. Apophthegmata Patrum. Trier 41998, 16.

befangenes und ungebrochenes Verhältnis zur Macht hätte, wäre er entweder 
töricht naiv oder würde sich als schuldiger Liebhaber dieser in Sünde gefallenen 
Welt verraten. (…). Der Glaubende (…) wird sie annehmen und gebrauchen, 
fast wie eine Last, als das, was der Christ gebraucht, als gebrauche er es nicht.“10 
Auch wer dient, hat Macht, Gestaltungsmacht. Wie ich präsent bin, wie ich 
in Beziehung gehe, wie ich die Beziehung zu einzelnen oder zu einer Gruppe 
gestalte, wie ich vorbildhaft Einfluss nehme auf die Kultur der Kommunikation 
und Interaktion, liegt entscheidend mit in meiner Macht. „Nur der wird mehr 
Gutes als Böses wirken“, schreibt Stefan Kiechle, „der die Macht frei und selbst-
los, diskret und liebevoll gebraucht.“11

Wenn Menschen in der Kirche Macht ausüben, legen sie darin – meist unbe-
wusst – Zeugnis ab von der Art ihrer Beziehung zu sich selbst, zu anderen und 
zu Gott, wie ebenso von ihrer Theologie und ihrer Spiritualität. Selbstbewusst 
und selbstkritisch dürfen wir darauf vertrauen, „dass Gott selbst uns die Macht 
verleiht, diese Welt mehr und mehr im Geist Jesu zu gestalten.“12 

Die dunkle Seite der Macht

Ins Unbewusste verdrängte Erfahrungen von Macht und Ohnmacht wirken 
destruktiv: nach innen (in Abspaltung, fehlender Selbstwahrnehmung, Verhär-
tung etc.) und nach außen (in der Projektion des Abgespaltenen auf andere, 
in fehlender Empathiefähigkeit, passiver Aggression etc.). Macht kann auch 
unter dem Deckmantel von „Dienst“ und „Liebe“ destruktiv ausgeübt, ein 
Dienst leicht zur persönlichen und kirchlichen Selbstdarstellung missbraucht 
werden. Offensichtlich gibt es in jedem Menschen diese permanente, subtile 
Versuchung zum Machtmissbrauch. Die Versuchungen Jesu führen uns diese 
im Menschen schlummernden, verlockenden Möglichkeiten zum letztlich de-
struktiven Umgang mit Macht vor Augen. Gerade in Jesu Versuchbarkeit wird 
seine Menschwerdung glaubwürdig. Die Versuchung zum Machtmissbrauch 
gehört unumgänglich zum Menschsein. Wer diese Versuchung nicht erkennt, 
ist ihr vermutlich schon erlegen und kann ihr auch nicht widerstehen. „Keiner 
kann unversucht ins Himmelreich eingehen“, erfuhr in der Nachfolge Jesu der 
Wüstenmönch Antonius in seinem alltäglichen Selbstwahrnehmen und Selbst-
erkennen. Er ging sogar so weit zu sagen: „Nimm die Versuchungen weg, und es 
ist keiner, der Rettung findet.“13

51

Macht und Dienst



14	 A. Knapp, Vom Segen der Zerbrechlichkeit. Grundworte der Eucharistie. Würzburg 2018, 131.
15	 R. Bregman, Im Grunde gut. Hamburg 2020, 253. Zit. n.: M. Pflaum, Für eine trauma-existenzielle 
	 Theologie. Missbrauch und Kirche mit Traumatherapien betrachtet. Norderstedt 22021, 216.
16	 Eine ostkirchliche Definition von Spiritualität.

Ein Studienfreund erzählte mir, dass er als Jugendlicher nach einer Primiz den 
Wunsch spürte, Priester zu werden. Jahre später musste er sich eingestehen, 
dass es das Feiern des Primizianten und die geballte Anerkennung durch die 
Gemeinde bei der Primiz waren, was ihn so gebannt und angezogen hatte. Er ist 
nicht Priester geworden. Im kirchlichen Amt suchen Menschen womöglich eine 
Anerkennung, die sie außerhalb der Kirche nicht erfahren. Durch Krisen der Be-
wusstwerdung und Läuterung kann dies positiv die Entwicklung fördern, über 
sich selbst hinauszuwachsen. Negativ wirkt sich diese Anerkennung aus, wenn 
sie gesucht und durch sie unbearbeitete Erfahrungen von Ohnmacht weiter 
verdrängt werden. Dann wächst die Versuchung zu einer unfreien Selbstbezo-
genheit. Papst Franziskus weist darauf wiederholt mit den Stichworten „Nar-
zissmus“ und „Klerikalismus“ hin. Andreas Knapp stellt sogar fest: „Man kann 
einen Beruf oder eine Aufgabe zu seinem Gott machen.“14 Dann schwinden 
echte Demut, Empathie und die Achtung der anderen. Neurologische Untersu-
chungen belegen, dass mit steigendem Machtgefühl tendenziell die Empathie 
schwindet.15

Machtmissbrauch geschieht schon durch eine scheinbar selbstverständliche, 
klerikale Dominanz in Gesprächen und Beratungen, durch absolute, nicht als 
persönlich gekennzeichnete Wertungen oder respektloses Ausfragen eines Hilfe-
suchenden. Machtmissbrauch beginnt bereits dort, wo die freie Entscheidung 
des/der Suchenden nicht gefördert wird; wenn jemandem, der meint, etwas in 
unfreier Weise tun oder lassen zu müssen, keine möglichen Alternativen vorge-
schlagen werden. Für eine(n) Suchende(n) kann der Machtmissbrauch schon 
damit einsetzen, dass sie bzw. er sich nicht ernst genommen fühlt. Vielleicht im 
Zeitdruck schnell gegebene Ratschläge können wie eine Form psychischer Ge-
walt erlebt werden. Zur Gestaltungsmacht im Dienen gehört auch, klar zu signa-
lisieren, wo Erwartungen – im Augenblick oder grundsätzlich – nicht erfüllt wer-
den können. 

Wenn auch durchaus zutreffend von Macht als Dienst gesprochen werden 
kann, so bedarf es doch aufgrund der Bedürftigkeit und Verwundung eines je-
den Menschen einer beständigen „Wachheit des Geistes in den Sinnen“16: Ma-
che ich mir und anderen da nicht etwas vor? Vertrauenswürdige Seelsorger wer-
den sich kontinuierlich selbstkritisch wahrnehmen und prüfen. Schon in Be-
gegnungen kann dies durch eine nicht fixierende, zwischen Innen und Außen, 
Ich und Du freischwebende Aufmerksamkeit geschehen sowie in besonderer 
Weise zu Tagesbeginn und zum Tagesende. 

52

Kirche



Seit frühester Zeit stellten Gottsuchende fest, dass der Versucher gerne als „En-
gel des Lichts“ (2 Kor 11,14), sprich im Selbstbild des besonders Frommen, des 
besonders Liturgischen, des besonders Dienenden erscheint. Auch im Dienen 
erscheint der Helfende als der Überlegene, der Hilfeempfänger als der (mehr 
oder weniger) Abhängige. Je größer das Machtgefälle, desto größer die Gefahr 
des Machtmissbrauchs. Jesus dagegen wurde „ein Bruder aller“ (Franz von Assi-
si, Charles de Foucauld) und nennt allen voran die „Geringsten“ seine „Brüder 
und Schwestern“ (Mt 25).

Am Nullpunkt der Ohnmacht die Wende

Um der Verschleierung von Machtmissbrauch unter dem Deckmantel „Dienst“ 
vorzubeugen, ist es unverzichtbar, mit sich selbst gut in Kontakt zu sein. Dazu 
muss ich um die Ohnmachtserfahrungen in der eigenen Lebensgeschichte wis-
sen und sie in einer psychologisch-spirituellen Begleitung angesprochen, reflek-
tiert und bearbeitet haben. Besonders in der Ausbildungsphase zum kirchlichen 
Dienst sind solche Ohnmachtserfahrungen, soweit möglich, zu erkennen und 
zu klären. Solch tiefsitzende traumatische Ohnmachtserfahrungen können eine 
schwere Krankheit oder Krankenhauserfahrungen in der Kindheit, der Verlust 
eines Elternteils, (Sucht-)Erkrankungen eines Elternteils, Mobbingerfahrungen 
in der Schule u.ä. sein. Auch über die Ausbildungsphase hinaus bedarf es eines 
beständigen, wachen Kontaktes mit dem eigenen Schatten und in kritischen Le-
bensphasen einer erneuten Durcharbeitung und fortschreitenden Klärung.

Menschen, die existenzielle Ohnmachtserfahrungen nicht aktiv in ihre Per-
sönlichkeit aufnehmen und sie im Nachhinein „adoptieren“, werden sich der 
Ohnmacht anderer im Dienst nicht wirklich nähern können. Sie neigen dazu, 
der Ohnmacht anderer frühzeitig aus dem Weg zu gehen und reflexartig in eine 
„amtliche Position“ zu wechseln und „erliegen der Versuchung, das Problem der 
Ohnmacht über die Abkürzung der Macht lösen zu wollen“.17 Sie wehren „dienst-
lich“ die eigene wie auch die fremde Ohnmacht ab, um „machtvoll“ und „stark“ 
zu dienen. Oder sie tendieren in einer umgekehrten Bewegung im Dienst nicht 
weniger „machtvoll“ und „stark“ dahin, sich in symbiotischer Weise mit Ohn-
mächtigen distanzlos zu solidarisieren und zu identifizieren. In beiden Formen 
wird ihr Dienst unversehens übergriffig und missbräuchlich. Wenn aufgrund 
von Verdrängung der Kontakt zur eigenen Erfahrung von Ohnmacht und 
Schwachheit nicht oder kaum möglich ist, wird fatalerweise die eigene Über-
griffigkeit selbst nicht wahrgenommen. 

17	 L. Fries-Schmid, Hör auf zu helfen. Ohnmacht als Tor zum göttlichen Geheimnis. Würzburg 2022, 171. 

53

Macht und Dienst



18	 Vgl. G. Lauscher, Lebenskrisen und ihre Botschaften. Von Anfängen und Übergängen. Würzburg 2021.
19	 R. Zerfaß, Menschliche Seelsorge. Für eine Spiritualität von Priestern und Laien im Gemeindedienst. 
	 Freiburg i.Br. 51991, 99.
20	 H. Nouwen, Geheilt durch seine Wunden. Wege zu einer menschlichen Seelsorge. Freiburg i.Br. 1987, 121.

Wer die eigene Versuchbarkeit, bei emotionaler Bedürftigkeit missbräuchlich zu 
agieren, nicht kennt und wahrnimmt, darf keine asymmetrischen, helfenden 
Beziehungen aufnehmen. Je mehr ich aber in meinem Leib und Leben wahr-
haftig zuhause bin, umso klarer kann ich mich selbst überschreiten und beim 
anderen sein, ohne übergriffig zu werden. Ich bin dann klar bei mir selbst und 
beim Gegenüber. Je klarer ich ich selbst bin, desto freier bin ich im Dienst für 
die Realität der anderen. Jesus kann frei und klar von sich selbst sagen: „Ich bin 
unter euch wie der, der bedient.“ (Lk 22,27)

Die Macht einer „verwundeten“ Seelsorge

Überraschenderweise können in der Seelsorge gerade Ohnmachtserfahrungen 
in dem Maße, wie sie integriert sind, Türöffner für die Erfahrung der Gegenwart 
Gottes werden. Es braucht dazu allerdings zuvor die seelisch-geistige Kraft, sich 
der Realität der eigenen Ohnmacht gründlich zu stellen. Diese Kraft kann nicht 
schon in jeder Lebensphase vorausgesetzt werden. Sie wird bei zurückliegenden 
traumatischen Erfahrungen in bedrängten Zeiten aufs Neue und dabei fort-
schreitend wie in einer Spiralbewegung errungen und „erscheitert“ (Klaus Hem-
merle) werden müssen.18 Erst wenn Menschen sich einigermaßen geerdet und 
verbunden fühlen, können sie sich verantwortlich nicht nur den Erfahrungen 
eigener, sondern ebenso fremder Ohnmacht aufmerksam und liebevoll stellen. 
Erst durch diesen eigenen, nicht selten mühsamen und schmerzhaften Prozess 
werden Seelsorgerin und Seelsorger „als Person das erste ‚Zeichen‘ der Nähe 
Gottes, das erste Sakrament“19. Dies gilt verstärkt im säkularen Milieu. Henri 
Nouwen spricht, den antiken Mythos vom verwundeten Arzt aufgreifend, vom 
„verwundeten Seelsorger“.20

Gerade eine in dieser Weise diskret und gelassen gelebte, schwache Macht 
lässt einen positiven Resonanzraum für die Schwachheit anderer entstehen. Die 
schwache Macht der Seelsorgerin und des Seelsorgers kann so als freilassende 
Autorität (von lat. augere = mehren) erlebt werden und die Gestaltungsmacht 
anderer mehren. Die Ermächtigung anderer darf als ein markantes Erkennungs-
zeichen geistlicher Macht und geistlichen Dienstes gelten. Sie ist eine Bewegung 
von innen und unten her, nicht von außen und oben her. Nur so erscheint 
Macht geistgewirkt. An der Berufung des Ezechiels ist dies exemplarisch abzule-
sen: „Da kam der Geist in mich, als er zu mir redete, und er stellte mich auf 
meine Füße.“ (Ez 2,2) Ohne einen solchen, von innen und unten her gewon-

54

Kirche



21	 E. Börsch, Von der Macht in der helfenden Beziehung. München 1981, 48.

nenen Selbststand ist kein Widerstand gegen innere Versuchungen noch gegen 
Grenzverletzungen und Übergriffe von außen möglich.

Schwachheit und Kraft der leeren Mitte

In der postmodernen Philosophie ist, inspiriert durch die paulinischen Briefe, 
nach der „Dekonstruktion“ machtvollen Denkens und machtvoller Theologie 
von einem „schwachen Denken“ (Gianni Vattimo, Pier A. Rovatti) und einer 
„schwachen Theologie“ (John D. Caputo) die Rede. Ähnlich können wir in den 
Spuren Jesu und des Paulus von einer „schwachen Seelsorge“ sprechen. Schwa-
che Seelsorge weiß um ihre eigene Versuchbarkeit, ihre persönlichen Schwach-
stellen, ihre vielfachen Begrenzungen und vor allem um ihr Unvermögen, das 
Entscheidende „machen“ zu können. Exakt hierin gründet aber ihre verborgene 
Kraft, von der Paulus wiederholt Zeugnis gibt. Schwach bedeutet also nicht 
schwächlich oder vollkommen machtlos zu sein, sondern eher jene verborgene 
Kraft, die wirken kann, wenn wir in kenotischer Grundhaltung die Mitte leer 
und frei lassen. Paulus ist überzeugt: „Was gesät wird, ist schwach“ (1 Kor 15,43). 
Ein befreundeter Flüchtling, der alles verlassen hatte, brachte es in seiner erfah-
renen Ohnmacht so ins Bild: „große Kraft in kleiner Kiste!“ 

Auch Jesus ist die äußere Machtlosigkeit, die Verborgenheit und Unaufdring-
lichkeit des Dienens wichtig. Er appelliert, Wunder nicht weiterzuerzählen, da 
dies ihn selbst hervorheben, ihn gleichsam des-inkarnieren würde. Die eine 
Hand soll nicht wissen, was die andere tut, lehrt er. Er selbst hat den weitaus 
größten Teil seines Lebens im Verborgenen gelebt und durch seine Präsenz und 
seine Arbeit den Menschen unauffällig gedient. Der Spur der Verborgenheit Jesu 
zu folgen kann einem selbstbezogenen Dienen geistlich entgegensteuern. Sol-
ches Wirken im Verborgenen ist – erst recht heute nach der Enttarnung vielfa-
chen sexuellen Missbrauchs im Verborgenen – beständig wach und kritisch zu 
überprüfen. Bezeichnenderweise spricht Jesus zuerst davon, dass wir wie Salz 
oder Sauerteig in der Menge äußerlich verschwinden, uns von uns selbst leeren 
und gerade so wirken sollen. Erst danach spricht er in den Bildern vom Licht und 
von der Stadt auf dem Berg, die gesehen werden (sollen; vgl. Mt 5,13f.).

In einem von Eigeninteressen freien Dienen werden wir – bewusst oder unbe-
wusst – mit der kenotischen Bewegung Christi, der sich nicht an sich selber fest-
hält, eins. Wir werden annähernd so gestimmt und sind dann annähernd so ge-
sinnt wie es einem Leben in Christus entspricht (Phil 2,5). „Nur in der Verbor-
genheit kommt es zu der von Jesus gewollten zweiseitigen Bruderschaft“21, der 
Geschwisterschaft ohne auch noch so subtile Überhebung, in gleicher Würde, 

55

Macht und Dienst



in geteilter Ohnmacht und Macht. Theodor W. Adorno formuliert es in seinen 
„Reflexionen aus dem beschädigten Leben“ so: „Geliebt wirst du einzig, wo du 
schwach dich zeigen darfst, ohne Stärke zu provozieren.“22 Wenn wir in dieser 
Weise dienen, geben wir nicht nur. Wir empfangen unendlich viel. In der Seel-
sorge als wechselseitiger Geschwisterschaft ereignet sich – selten deutlich und 
nie fixierbar – wechselseitige Christusbegegnung. Damit ist gemeint: Hier sind 
Gottesbegegnung und Menschenbegegnung eins, eine Wirklichkeit, „unver-
mischt und ungetrennt“. Dazu bedarf es letztlich nur einer einzigen, beidersei-
tigen Voraussetzung: (bewusst oder unbewusst) Gott Gott sein zu lassen und 
den anderen den anderen und die andere die andere sein zu lassen. 

Hier kommt das Bild des Anfangs von den beiden unbesetzten, leeren Thro-
nen von Neuem ins Spiel: Damit der oder die andere gerade auch mit seiner 
bzw.  ihrer Schwachheit in Erscheinung treten und zur Welt kommen kann, be-
darf es des bereiteten, freigehaltenen Raumes. Die Seelsorgerin und der Seelsor-
ger werden ihn immer wieder freilegen und freihalten, indem sie auf ihrer Seite 
bleiben und vor allem ehrlich und ehrfürchtig präsent sind.

Damit Gott sich ereignen kann, bedarf es der leeren, von beiden Seiten frei-
gehaltenen Mitte – mitten in einer freimütigen, persönlichen Begegnung. Syste-
misch betrachtet haben Dienst und Seelsorge „eine leere Mitte, ein zentrales Va-
kuum, das nie gefüllt werden darf, eine Lücke, die nie geschlossen werden darf, 
eine Zukunft, die immer im Kommen ist. Sie stehen für die Lücke, die Gott er-
öffnet, nicht für die Lücke, die Gott ausfüllt.“23

In diesem Sinne bleibt jede dienende Seelsorge schwach. In einer kontempla-
tiven Haltung bereitet sie sich selbst wie den leeren Thron Gottes in der Hetoi-
masia. Gerade in solcher „Armut an eigenem Bescheid-Wissen“ (Klaus Hemmer-
le), gerade in solch relativer Machtlosigkeit und Schwachheit, die sich offen hält 
für das Kommen dessen, was wir nicht kommen sehen, ist Seelsorge stark.

22	 T. W. Adorno, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben. Frankfurt a.M. 132021, 218.
 23	J. D. Caputo, Die Torheit Gottes, 111 [s. Anm. 2].

56

Kirche


