
1	 Anlass für diesen Beitrag gibt die Dissertation von U. Irrgang, „Das Wiederauftauchen einer verwehten 
Spur.“ Das religiöse Erbe im Werk Gianni Vattimos und Hans Magnus Enzensbergers. Ostfildern 2019. Zit. 
ebd., 13 den Aphorismus von E. Benyoëtz aus ders: Sandkronen. Eine Lesung. Wien 2012, 342. Seiten-
zahlen in Klammern verweisen auf das Buch von U. Irrgang.

Frömmigkeit an der Grenze des Sagbaren
Zur Wolken-Metapher bei Hans Magnus Enzensberger

Die Dynamik der Wolken fasziniert seit biblischer Zeit. Sie hat im Spätwerk von 
Hans Magnus Enzensberger besondere lyrische Kraft an der Grenze des Sagbaren 
erhalten.1 Nicht so sehr, dass der Dichter biblische Intentionen in den Vorder-
grund stellt. Vielmehr lässt er solche nur nebenbei anklingen – als Zeuge einer 
Zeit, der die Dynamik der Wolke aus dem Blick gerät, die einst den Israeliten 
die weiten Wege durch die Wüste wies und das Zelt als Ort der Offenbarung 
verhüllte. Gleichzeitig schwebend und unsichtbar verharrte diese dort, wenn sie 
nicht das Zeichen zum Aufbruch gab (Ex 40,34–38) und Gott sich willig zeigte, 
über dem Ort der Versöhnung zu erscheinen (Lev 16,2).

Dem Gott-Verlust eine neue Sprache geben

Dem Entschwinden solcher biblischen Bilder entgegen kann Ulrike Irrgang 
ihrer Dissertation eine Zeile von Elazar Benyoëtz voranstellen: „Aus dem Blick 
verloren, leuchtet Gott als Verlust wieder ein“. Die Provokation sitzt: Haben wir 
den Schutzmantel der Wolken verloren? Fühlen wir nichts mehr und bleiben 
mit uns selbst beschäftigt, dem Geschehen in der Gegenwart, in und um uns ge-
genüber gleichgültig? Leuchtet uns der Gott-Verlust ein, der Martin Walser vom 
„Fehlen Gottes“ oder dem „Gottvermissen“ sprechen ließ? Nun finden sich auf 
der Suche nach einer neuen Sprache, die dem Gott-Verlust nachgeht, Stimmen 

194

Lektüre

Stephan Schmid-Keiser | St. Niklausen (CH)

geb. 1949, Dr. theol., Seelsorger und em. Gemeinde-
leiter, zuletzt tätig als Redaktor der Schweizerischen 
Kirchenzeitung

schmidkeiser@bluewin.ch



wie die Werke des italienischen Philosophen Gianni Vattimo und des deutschen 
Lyrikers Hans Magnus Enzensberger. Beide bezeugen ihr Interesse an „Religion 
und Gottesfrage in der säkularen Spätmoderne“ (14).

Auch andere „Sprechversuche“ tasten sich „neu an eine Sprache für das Ge-
heimnis des Göttlichen“ heran. So von Christian Lehnert, der nahe „den Intui-
tionen der negativen Theologie und der Mystik“ schreibt: „Der Gott, den es 
nicht gibt, in mir ein dunkler Riss, ist meiner Seele nah, sooft ich ihn vermiss.“ 
(ebd.) Wenn dabei die Feststellung von Dietrich Bonhoeffer – einen Gott, den 
„es gibt“, gibt es nicht – anklingt, drängt sich die Frage auf, um welche Gottheit 
es denn geht, welche es nicht gebe. Die Version des Satzes bei Johann Baptist 
Metz lautet: „Den Gott, der umstandslos zu uns passt, gibt es nicht.“ Denn dies 
habe schon die biblische Aufklärung gewusst. Eine Sache ist „Gott“ keinesfalls. 
Vielmehr kann die Gottheit als kritischer Einbruch bzw. Unterbruch unseres 
Weltverstehens begriffen werden: „Durch die postmoderne, häufig sehr nietz-
scheanisch anmutende Psychologisierung und Ästhetisierung der theologischen 
Sprache und ihrer Begriffswelt sind die kritischen Traditionen der Gottesrede 
zu Bruch gegangen.“2 Dies bestätigend überraschen die ironischen Ansagen En-
zensbergers, der in Kleine Theodizee im Kreis seiner Leser(innen)schaft zur Frage 
nach Gott subtil ernüchternd vernehmen lässt: „Erst erfindet ihr Ihn, / dann 
versucht ihr / euch zu vertilgen, / wechselseitig, / in Seinem Namen, / und dann 
taucht auch noch / so ein armer Pfarrerssohn / aus Sachsen auf / und erklärt Ihn 
für tot. // Wen wundert’s, / dass Sein Interesse / an solchen Wichtigtuern / sich 
in Grenzen hält? / Jetzt seid ihr beleidigt, / nur weil Gott gähnt / und von euch 
absieht.“3 Wie religionskritisch erhellend sowie einen einlullenden Gottesglau-
ben ins Abseits stellend sind solche Zeilen!

„… ein verborgenes Wort“ (Weish 18,14f.)

Es war nun Meister Eckhart, der den Glauben vermittelnd neue Wege ging und 
den Menschen Brücken zur persönlichen Transzendenzerfahrung baute. Wie 
bei Enzensberger bewegte sich seine Sprache an der Grenze des Sagbaren. Das 
Motiv, das Eckhart brauchte, war die Erfahrung eines inneren „Durchbruchs“. 
Womit aus dem religiösen Erbe ein Vorgang bezeichnet ist, durch welchen sich 
die Transzendenz sowohl von ihrem Ursprung her wie auf ihr künftiges Kom-
men hin nicht aufdringlich, sondern bis in die Banalität der Alltäglichkeit als 
„verborgenes Wort“ äußern kann. Revolutionär an Eckharts Ansprachen war 

2	 Johann Baptist Metz und Tiemo Rainer Peters im Gespräch. „Wenn ich Gott sage…“, in: B. Langenohl / 
	 C. Grosse Rüschkamp (Hrsg.), Wozu Theologie? Anstiftungen aus der praktischen Fundamentaltheologie 

von Tiemo Rainer Peters. Münster 2005, 59–75, hier: 73f.
3	 H. M. Enzensberger, Die Geschichte der Wolken. 99 Meditationen. Frankfurt a.M. 2003, 61.

195

Hans Magnus Enzensberger



nämlich, dass er darin subjektive Wege zum Göttlichen freilegte. Im Jahr 1318 
hörten an einem Sonntagmorgen im Liebfrauenmünster Straßburg die zum 
Gottesdienst Versammelten überraschende Predigtworte. Eckhart ging aus von 
einem zentralen Bibelvers, den er wie folgt übersetzte: „Als alle Dinge mitten 
im Schweigen waren, da kam von oben herab, vom göttlichen Stuhl in mich ein 
verborgenes Wort.“ (Weish 18,14f.)4 Angelehnt an die höfische Sprache vieler 
„Morgengesänge“ in „Form von Gebeten an das göttliche Sonnenlicht“, das zu 
den unten Betenden „durchbrechen“ werde, imitierte Eckhart nicht etwa „mi-
litärische Termini, Konzepte oder Metaphern“, obwohl während seiner Jugend 
der „Pruzzenfeldzug“ der Deutschen Ordensritter noch im Gang war. Wichtiger 
war für ihn, die Beziehung zwischen Gott und der Seele mittels entsprechender 
Verben zu beschreiben: „liegen, gehen, fallen, fließen, sinken, treiben, rennen, 
brodeln, schieben, ziehen“ – alles, um den „Bruchmoment der göttlichen Erfah-
rung“, das „Durchbrechen“ auszudrücken. Dies ist denn auch mit dem fünkelîn 
gemeint, welches „der Grund der Freiheit in mir“ ist und den Eckhart-Kenner 
Alois Maria Haas zum Seelengrund sagen lässt: „Noch bevor ich einen Gedan-
ken darüber entwickeln kann – bin ich schon geeint mit diesem Gott. Denn das 
Sein, das ich vertrete und bin, ist göttliches Sein. Ich bin von mir her ein reines 
Nichts. Und dieses Nichts lebt aber und swebet in der Gegenwärtigkeit Gottes. 
Und dieses Schweben in der Gegenwärtigkeit Gottes ist die Form der Spontanei-
tät, in der sämtliche Möglichkeiten der Rede liegen, die provokant sein können, 
aber nie selbstverliebt sind, sondern immer aufweckend zum Neuen.“5

„Blauwärts“

Daran anschließend lasse ich mich ein auf Enzensbergers Zeilen aus seinem Spät-
werk, in dem er seine „Verbundenheit zur Natur“, zum Momenthaften, zum Ein-
zelnen begleiten lässt von einer „ebenso durchtragenden Sehnsucht nach Leich-
tigkeit, Davonschweben und Schwerelosigkeit“ (206). So zeichnet der Autor im 
Stil seiner „genügsamen Metaphysik“ (254–273) den Raum, „wo dein Ich nichts 
wiegt“: „Blauwärts // Hinter der Nebelwand im Gehirn / Gibt es noch andere Ge-
genden, / die blauer sind, als du denkst. // Wie klein sähe die Geschichte aus, / 
von oben gesehen. Kühl und hell, / schwerelos ginge dein Atem dort, / wo dein 
Ich nichts wiegt.“ (ebd.) Der innere Durchbruch in eine andere Dimension ereig-
net sich in „unaufdringlicher Verborgenheit“6. Solche Zeilen sind es, die „in äus-

4	 Vgl. dazu die Ausführungen von J. F. Harrington, Meister Eckhart. Der Mönch, der die Kirche herausfor-
derte und seinen eigenen Weg zu Gott fand. Aus dem Englischen v. N. Juraschitz u. A. Thomsen. Mün-
chen 2021, 15ff.; daraus die folgenden Zitate 65.69.335.

5	 Freiheit im Gottesbezug. Meister Eckharts Theorie des spontanen Lebens. Gespräch von Rudolf Walter mit 
Alois Maria Haas, in: StdZ 147 (2022), 704–713, hier: 707ff.

6	 So M. Roesner, Kann man Gott sehen?, in: Herder Korrespondenz Spezial: G*tt. Mehr als eine Frage. 
Freiburg i.Br. Herbst 2022, 11ff., hier: 13.

196

Lektüre



7	 Siehe auch U. Irrgang, URL: https://www.feinschwarz.net/hans-magnus-enzensberger-ein-katho-
lischer-agnostiker-wird-90/ (Stand: 06.03.2023).

serster Vagheit“ von „der Sehnsucht nach einer anderen Perspektive, die nicht 
ganz von dieser Welt ist“ (207), Zeugnis geben. Bereits 1960 setzte sich Enzens-
berger in „Gewimmer und Firmament“ in Spannung zum Geschehen am Firma-
ment und betrachtete dieses als das, „was uns nicht betrachtet“. Dem Dichter ge-
langen Passagen, in welchen die Sprache zwischen alten und neuen, vom natur-
wissenschaftlichen Blick beeinflussten Bildern mäandrierte, und den Raum öff-
nete für eine neue Transzendenz. Als „zahllosen himmel“ (214) sah der Autor das 
Firmament, aus welchem „kein blick wiederkehrt, / der die sterne ersinnt, / vor 
dem licht licht, der nicht schweigt, / geschweige denn spricht oder lacht, / ohne 
den ist kein lachen, / der nicht dankbar ist, der nicht denkt / oder streitet, er al-
lein ist allein, / [...] / nichts ist abzulesen an ihm, / er ist mein vater nicht, / nicht 
mein geschwister; / niemands kind, niemands haus, / unwegsam, unwirtlich, / 
unschwer, der nichts verheisst, / der nicht ich sagt, den himmel, / der am him-
mel ist und sonst nichts, den ich betrachte, / der mich nicht betrachtet, / den ich 
betrachte, // ich lobe // (da habt ihr was mir zu sagen gegeben ist, / zu loben mit 
starker stimme) // ich lobe den himmel“.

Die ausgesprochen fließende Sprachbewegung geht ihren Weg bis zum Durch-
bruch dessen, was dem Autor „zu sagen gegeben ist“. Was hier als Gabe, durch-
brechend aus dem „Woher“, ein Lob „mit starker stimme“ ermöglicht, wird fast 
beiläufig genannt. Es war die Zeit, in welcher dem Dichter Gott „allein als deus 
absconditus“ erfahrbar, als abgründiges Wesen zugänglich war. (218) Im Angesicht 
des Firmaments machte er deutlich, dass dieser „himmel, / der am himmel ist 
und sonst nichts, den ich betrachte“ ihn „nicht betrachtet“. Diese der Gegenwart 
seit den verheerenden Weltkriegen eingeprägte Sehnsucht verlief ins Leere: Diese 
„Antwortlosigkeit“ empfindend, konnte der junge Enzensberger eine „grundle-
gende Glaubenserfahrung“ (235) formulieren. In einem Gespräch hatte er sich 
als „katholischer Agnostiker“ bzw. „agnostischer Katholik“ bezeichnet.7

Zwischen Ungewissheit und Grundvertrauen

Enzensbergers Sprache verweist auf die Spannung von „Ungewissheit und Grund-
vertrauen“ (237), welche die Moderne in ihrem Welt- und Transzendenzverhält-
nis begleitet. Später finden sich in seiner Poesie religiöse Spuren, die etwa wie in 
„Empfänger unbekannt – Retour à l’expéditeur“ mit dem „Dank für die Wolken“ 
(238) anheben. Die schon erwähnte Alltäglichkeit, die uns in den Gedichten 
Enzensbergers begegnet, ist im Spätwerk verbunden mit einer „genügsamen Me-
taphysik“, die zu tradierten aufdringlichen Konzepten der Geschichte und der 
Gegenwart kontrastiert. Das gleichnamige Gedicht hält in den ersten zwei Zeilen 

197

Hans Magnus Enzensberger



fest: „Esoterik: nicht nötig. Das Übersinnliche: / gern, aber nicht portofrei und 
ganz in der Nähe.“ (255) Dieser agnostische Zugang zu metaphysischer Wirk-
lichkeit kleidet sich vertrauensvoll in eine Genügsamkeit, die nicht der Welt-
flucht frönt. Der Autor selbst experimentiert denn auch gedanklich mit dem 
Wort „Gott“ (273ff.), und gibt ihm überraschende Momente, etwa im Gedicht 
„Tagesordnung“: „[...] / Zahnpasta kaufen nicht vergessen. / Rätseln, warum 
eπi = -1; / warum Gott die Menschen niemals / in Ruhe lässt, umgekehrt auch 
nicht. / Glühbirne in der Küche auswechseln.“ (276)

Nüchternheit (H. M. Enzensberger) versus Optimismus (G. Vattimo)

Die Lyrik Enzensbergers regt an zu Suchbewegungen auf dem Glaubensweg der 
Gegenwart. Auch die theologisch geprägte Philosophie Gianni Vattimos tut es 
auf ihre Weise. Beide finden einen ähnlichen Tonfall bei der Annäherung an 
die Wirklichkeit und ihre vielen Schattierungen. Enzensberger ist mehr der Beo
bachter und im Kern „wesentlich von [...] Entzogenheit eines Ankerpunktes 
durchstimmt. Seine Verse schärfen immer wieder ein letztes Nichtwissen ein: 
nicht nur in Bezug auf mögliche religiöse oder philosophische Weltdeutungen, 
sondern ebenso hinsichtlich naturwissenschaftlicher oder technischer Beschrei-
bungen der Wirklichkeit. So bringen beide Autoren jeglichen Wissensanspruch 
in die Schwebe und stehen für eine letzte Offenheit und Unabgeschlossenheit 
aller Versuche, die Wirklichkeit sprachlich zu durchdringen“ (333). Wenn hin-
gegen Vattimos „kenotische Relecture des Christentums ein optimistisches, 
emanzipatorisches Menschenbild impliziert“, ist „Enzensbergers Interesse an 
Religion bleibend von einer Nüchternheit gegenüber dem Menschen geprägt“ 
(337). Gerne betone zudem Vattimo im Rückgriff auf Joh 15,15, dass der 
Mensch nicht mehr als Knecht, sondern als Freund Gottes zu sehen sei.8 Was 
eine deutlich optimistische Haltung ausdrückt, denn diese „Freundschaftsbe-
ziehung und Nähe zwischen Mensch und Gott, welche zu einer Aufwertung 
des Menschen und dessen geschichtlicher Existenz führt“ (ebd.), stehe „der 
unendlichen Ferne zwischen Gott und Mensch und nicht selten einem gewis-
sen Desinteresse gegenüber“, welches in Enzensbergers Lyrik begegne, kommt 
U. Irrgang zu einem weiteren Schluss. Ob die „postmetaphysische Metaphysik“ 
Vattimos oder die „genügsame Metaphysik“ Enzensbergers, beiden Spielarten 
neuer Frömmigkeit eigen ist das Eingehen auf die Wirklichkeit der Alltäglichkeit 
der Menschen. Vattimo ist der Zugehörigkeit zur Geschichte und der „Treue, 
(d.h.) der pietas als wesentlichen Ebenen der ‚Erfahrung von Wahrheit‘“ (341) 

8	 Ebenfalls im Anschluss an Gianni Vattimo A. Löwe, Gewalt und Verlassenheit. Kritische Fragen an 
Jungs Gottesbild im Lichte einer Fallstudie, in: Analytische Psychologie. Zeitschrift für Psychotherapie 
und Psychoanalyse 52,2 (2021), 262–282, hier: 271.

198

Lektüre



verpflichtet und legt den Fokus darauf, hinzuhören auf Botschaften und diese 
zu interpretieren. Enzensberger ist als Sprachkünstler tätig und kann „Begriffe 
der klassischen Metaphysik unerwartet neu“ (343) beleben.

„Die Geschichte der Wolken“9

Reizvoll ist es, das Cover eines singulären Gedichtbandes von Enzensberger 
zu betrachten. Es zeigt die Abbildung einer „Kreis-Struktur-Interferenz“ von 
Ludwig Wilding, ein Nebeneinander von Kreisen, die engmaschig zum letzten 
zentralen Kreisrund laufen. Dort ist eine letzte Kreisfläche mit feinen Vertikalen 
eingezeichnet. Ich lese das Bild als ein Nebeneinander von Immanenz und 
Transzendenz, das durch den Sog zur Mitte die Zeit übersteigt, gleichzeitig ein 
Hintergrundrauschen erahnen lässt. Es ist noch nicht das oben erwähnte „Inei-
nander von Immanenz und Transzendenz“, das dem Durchbruch des Verdankt-
Seins jeder Existenz geschuldet ist. Auf dieser Grenze bewegt sich Enzensberger, 
der Nähe zu den Wolken besonders zugetan. In der letzten Meditation dieser 
Textsammlung entwickelt er seine Schau auf „Die Geschichte der Wolken“ in 
zwölf Gedichten, welche leider in der – nicht leicht lesbaren – Studie von U. 
Irrgang keine Kommentierung fanden. Denn auch darin erinnern einzelne Pas-
sagen an das religiöse Erbe, mit welchem Enzensberger seine Welterfahrung po-
etisch formuliert. Näherhin hebe ich hier einzelne Strophen hervor:

Mit dem Auftakt des ersten Gedichtes beginnt die Geschichte der Wolken: 
„So wie sie auftauchen, über Nacht / oder aus heiterem Himmel, kann man 
kaum behaupten, dass sie geboren werden. / So wie sie unmerklich vergehen, 
haben sie keine Ahnung vom Sterben. / Ihrer Vergänglichkeit kann sowieso / 
keiner das Wasser reichen.“ Lautlos im Entstehen und Vergehen, gleiten sie in 
einer anderen Liga von Vergänglichkeit im Kreislauf des verdunsteten Wassers, 
das nicht etwa durch Menschenhand nach oben befördert wird. In der vierten 
Strophe sieht der Dichter: „Ihre hohen Wanderungen / sind ruhig und unauf-
haltsam. / Es kümmert sie nichts. / Wahrscheinlich glauben sie / an die Aufer-
stehung, gedankenlos / glücklich wie ich, der ihnen / auf dem Rücken liegend / 
eine Weile lang zusieht.“ Sie sind ohne Gedanken oder Absichten und wandern 
ohne irgendeinen Kummer hoch oben. Es bleibt über sie zu vermuten, dass sie 
„an die Auferstehung glauben“ und darum „glücklich“ sind, wie das lyrische 
Ich, das ihnen zusieht und sich der Vorstellung der Auferstehung annähert.

Die zweite Strophe des zweiten Gedichtes ist ein weiteres Beispiel „genüg-
samer Metaphysik“ und stellt die Wolken als überirdische Lehranstalt und le-
bensspendenden Kraftort dar: „Wolkenarchäologie – eine Wissenschaft / für die 

9	 H. M. Enzensberger, Die Geschichte der Wolken, 133–143 (im Einzelnen: 133.134.135) [s. Anm. 3].

199

Hans Magnus Enzensberger



Engel. Ja, ohne die Wolken / stürbe alles, was lebt. Erfinder sind sie: / Kein Feuer 
ohne sie, kein elektrisches Licht. / Ja, es empfiehlt sich, bei Müdigkeit, / Wut 
und Verzweiflung, die Augen / gen Himmel zu wenden.“ Spricht hier ein Natur-
heilkundiger oder Psychiater oder ein Schamane, dem die Welt der Engel nicht 
gleichgültig geworden ist?

Im dritten Gedicht weiten die letzten Worte der vierten Strophe den Blick 
auf eine Welt ohne Angst und schreiben sich wie ein Gesprächsfetzen ein: „Die 
Wolken, / sie haben keine Angst, als wüssten sie, dass sie immer wieder zur Welt 
kommen.“ Suchendes Wissen und angstloses Glauben bleiben hier in der Schwe-
be. Wogegen Anselm von Canterburys credo, ut intelligam als Formel wichtig war: 
zu „glauben, damit ich erkennen kann“. Anselm glaubte daran, dass Gewissheit 
im Glauben von der Vernunft her bereichert werden kann. Hier aber ist Enzens-
berger unaufdringlicher und hält sich am Erspüren einer verborgenen, nicht auf-
deckbaren, inneren Wahrheit.

Mit dem zehnten Gedicht setzt sich der Dichter zunächst auf Flughöhe mit 
den „riesenhaften Nomaden“, die für ihn die Wolken sind: „Wir, die wir uns 
ängstlich fragen, / wie wir wieder runterkommen / mit unseren lachhaften Luft-
schiffen, / schwerfälligen Blechschachteln, / dröhnend vor Nervosität – / dage-
gen diese riesenhaften Nomaden! / Wüstenscheu wandern sie, leicht, / lentissimo 
maestoso, / über den Erdboden hin, / lassen sich treiben, gelassen, // und manch-
mal versammeln sie sich / zu Palavern, die schweigsam verlaufen. / Dann wieder 
wehen sie auseinander, / und langsam verdunsten sie in der Höhe, / bis nur noch 
eine einzige, klein // wie eine sehnsüchtige Erinnerung, / weiss am Himmel ver-
weilt.“ Die versammelten Wolken halten ihre Palaver „schweigsam“. Kein Rau-
nen ist zu hören. Dann driften sie auseinander, nachdem sie sich getroffen, ver-
dunsten in der Höhe, weit über dem Erdboden, verziehen sich bis auf die Eine, 
die am Himmel verweilt – weiß und rein, eine letzte Sehnsucht anspricht.

Die drei letzten Zeilen des zwölften und abschließenden Gedichtes können 
festhalten, was ist und was bleibt: „Nur dass sie uns überleben wird / um ein 
paar Millionen Jahre / hin oder her, steht fest.“

Lyrik, die dem Glauben heute eine neue Note gibt

Der Durchgang durch die lyrische Welt von H. M. Enzensberger bewegt zu einer 
nüchternen Sicht auf die Wege des Glaubens heute. Im Spätwerk dieses Dichters 
können wir im Symbol der Wolken ein „Ineinander von Immanenz und Trans-
zendenz“ feststellen. Dadurch verbinden sich die eigene Welterfahrung und die 
Suche nach einer lebendigen Beziehung zur Welt des Göttlichen. Die sichtbare 
und volatile Welt der Wolken verweist so gesehen auf die „Spannung zwischen 
der Entzogenheit und dem Offenbarwerden des Göttlichen, welches in der bibli-

200

Lektüre



schen und christlich-ikonographischen Tradition mit den „Wolken“ verbunden 
ist. In ihrer Studie gelangt denn auch U. Irrgang zum Schluss: „Tiefe Ungewiss-
heit und bleibende Gottessuche zusammenfinden zu lassen – das macht die theo-
logische Gegenwartsbedeutung der Gedichte Enzensbergers aus“ (331). Sie geben 
Anstöße, sich biblischer Verheißung zu öffnen und sich auf diesem Weg an die 
Wolkensäule über der Wohnstätte zu erinnern, welche Mose auf Geheiß Gottes 
für die „Herrlichkeit des HERRN“ (Ex 40,34) aufgestellt hatte. Lyrik und Philo-
sophie vermögen es, die Spuren suchenden Glaubens aus der Vergangenheit bis 
in die jüngste Gegenwart aufzunehmen und Worte zu finden für ein Leben auf 
einer Erde mit ihrem Hin und Her, ihrem Erfahren von Schwerem und dem Hof-
fen auf eine gemeinsame Zukunft.

Hans Magnus Enzensberger starb am 24. November 2022 in München. Dem 
Zeugnis seiner lebenslang suchenden und sensibel anstoßenden Schriftsteller-
Existenz ist dieser Beitrag gewidmet.

Post Scriptum

Der bitteren Realität des Kriegsgeschehens geschuldet ist schließlich mein Ver-
such, angeregt von den Sichtweisen Vattimos und Enzensbergers die eben ange-
sprochene Hoffnung in ein aktuelles Vater-und-Mutter-unser zu fassen und da-
mit zu behaupten: Die Sehnsucht nach Leichtigkeit und Davonschweben in den 
Gedichten Enzensbergers sucht nach Ergänzung durch unsere Praxis.

Steh auf mit uns. // Ach, Vater und Mutter unser / entheiligt ist Dein Name / jetzt 
im Himmel über dem Krieg. // Dein Reich wir erhofften, / wo geschehe Dein Wil-
le, / wie Du ihn gestaltest / mit uns auf der Erde. / Aus Leben und Arbeit um Brot / 
gerissen die Vielen vom Tod. / Versunken in Angst und Schrecken, / gelähmt in 
unendlicher Not. // Wir vielen wissen nicht weiter: / Meinten, wir wären geschei-
ter – // wollten es nie gewesen sein – / den Versuchungen erlegen – / dem Bösen 
kaum Einhalt gegeben. // Befrei uns aus Gier und aus Hass, / aus Gewalt jetzt 
dort im Donbass. / Erlös unsre Welt von den Kriegern / verlogenen Heuchlern 
und Siegern. // Denn Dein allein ist das Reich, / für alle auf Erden gleich. / Denn 
Dein allein ist die Kraft / die Menschen glücklich macht.

201

Hans Magnus Enzensberger


