Lektiire

Stephan Schmid-Keiser | St. Niklausen (CH)

geb. 1949, Dr. theol., Seelsorger und em. Gemeinde-
leiter, zuletzt tatig als Redaktor der Schweizerischen
Kirchenzeitung

schmidkeiser@bluewin.ch

Frommigkeit an der Grenze des Sagbaren

Zur Wolken-Metapher bei Hans Magnus Enzensberger

Die Dynamik der Wolken fasziniert seit biblischer Zeit. Sie hat im Spatwerk von
Hans Magnus Enzensberger besondere lyrische Kraft an der Grenze des Sagbaren
erhalten.! Nicht so sehr, dass der Dichter biblische Intentionen in den Vorder-
grund stellt. Vielmehr ldsst er solche nur nebenbei anklingen — als Zeuge einer
Zeit, der die Dynamik der Wolke aus dem Blick gerit, die einst den Israeliten

die weiten Wege durch die Wiiste wies und das Zelt als Ort der Offenbarung
verhillte. Gleichzeitig schwebend und unsichtbar verharrte diese dort, wenn sie
nicht das Zeichen zum Aufbruch gab (Ex 40,34-38) und Gott sich willig zeigte,
tiber dem Ort der Versbhnung zu erscheinen (Lev 16,2).

Dem Gott-Verlust eine neue Sprache geben

Dem Entschwinden solcher biblischen Bilder entgegen kann Ulrike Irrgang
ihrer Dissertation eine Zeile von Elazar Benyoétz voranstellen: ,,Aus dem Blick
verloren, leuchtet Gott als Verlust wieder ein“. Die Provokation sitzt: Haben wir
den Schutzmantel der Wolken verloren? Fiihlen wir nichts mehr und bleiben
mit uns selbst beschiftigt, dem Geschehen in der Gegenwart, in und um uns ge-
geniiber gleichgiiltig? Leuchtet uns der Gott-Verlust ein, der Martin Walser vom
,Fehlen Gottes” oder dem , Gottvermissen” sprechen lief3? Nun finden sich auf
der Suche nach einer neuen Sprache, die dem Gott-Verlust nachgeht, Stimmen

1 Anlass fiir diesen Beitrag gibt die Dissertation von U. Irrgang, ,Das Wiederauftauchen einer verwehten
Spur.” Das religidse Erbe im Werk Gianni Vattimos und Hans Magnus Enzensbergers. Ostfildern 2019. Zit.
ebd., 13 den Aphorismus von E. Benyoétz aus ders: Sandkronen. Eine Lesung. Wien 2012, 342. Seiten-
zahlen in Klammern verweisen auf das Buch von U. Irrgang.

194



Hans Magnus Enzensberger

wie die Werke des italienischen Philosophen Gianni Vattimo und des deutschen
Lyrikers Hans Magnus Enzensberger. Beide bezeugen ihr Interesse an ,Religion
und Gottesfrage in der sdkularen Spdatmoderne” (14).

Auch andere ,Sprechversuche” tasten sich ,neu an eine Sprache fiir das Ge-
heimnis des Gottlichen” heran. So von Christian Lehnert, der nahe ,den Intui-
tionen der negativen Theologie und der Mystik” schreibt: , Der Gott, den es
nicht gibt, in mir ein dunkler Riss, ist meiner Seele nah, sooft ich ihn vermiss.”
(ebd.) Wenn dabei die Feststellung von Dietrich Bonhoeffer — einen Gott, den
»€s gibt”, gibt es nicht — anklingt, dridngt sich die Frage auf, um welche Gottheit
es denn geht, welche es nicht gebe. Die Version des Satzes bei Johann Baptist
Metz lautet: ,Den Gott, der umstandslos zu uns passt, gibt es nicht.” Denn dies
habe schon die biblische Aufkldrung gewusst. Eine Sache ist ,Gott” keinesfalls.
Vielmehr kann die Gottheit als kritischer Einbruch bzw. Unterbruch unseres
Weltverstehens begriffen werden: ,Durch die postmoderne, hdufig sehr nietz-
scheanisch anmutende Psychologisierung und Asthetisierung der theologischen
Sprache und ihrer Begriffswelt sind die kritischen Traditionen der Gottesrede
zu Bruch gegangen.“? Dies bestdtigend tiberraschen die ironischen Ansagen En-
zensbergers, der in Kleine Theodizee im Kreis seiner Leser(innen)schaft zur Frage
nach Gott subtil erntichternd vernehmen lasst: ,Erst erfindet ihr Ihn, / dann
versucht ihr / euch zu vertilgen, / wechselseitig, / in Seinem Namen, / und dann
taucht auch noch / so ein armer Pfarrerssohn / aus Sachsen auf / und erkldrt Ihn
fiir tot. // Wen wundert’s, / dass Sein Interesse / an solchen Wichtigtuern / sich
in Grenzen hilt? / Jetzt seid ihr beleidigt, / nur weil Gott gihnt / und von euch
absieht.”® Wie religionskritisch erhellend sowie einen einlullenden Gottesglau-
ben ins Abseits stellend sind solche Zeilen!

... €in verborgenes Wort* (Weish 18,14f.)

Es war nun Meister Eckhart, der den Glauben vermittelnd neue Wege ging und
den Menschen Briicken zur persdnlichen Transzendenzerfahrung baute. Wie
bei Enzensberger bewegte sich seine Sprache an der Grenze des Sagbaren. Das
Motiv, das Eckhart brauchte, war die Erfahrung eines inneren ,Durchbruchs”.
Womit aus dem religiésen Erbe ein Vorgang bezeichnet ist, durch welchen sich
die Transzendenz sowohl von ihrem Ursprung her wie auf ihr kiinftiges Kom-
men hin nicht aufdringlich, sondern bis in die Banalitdt der Alltaglichkeit als
,verborgenes Wort” duflern kann. Revolutiondr an Eckharts Ansprachen war

2 Johann Baptist Metz und Tiemo Rainer Peters im Gesprich. ,Wenn ich Gott sage...”, in: B. Langenohl /
C. Grosse Riischkamp (Hrsg.), Wozu Theologie? Anstiftungen aus der praktischen Fundamentaltheologie
von Tiemo Rainer Peters. Miinster 2005, 59-75, hier: 73f.

3 H. M. Enzensberger, Die Geschichte der Wolken. 99 Meditationen. Frankfurt a.M. 2003, 61.

195



Lektiire

ndmlich, dass er darin subjektive Wege zum Goéttlichen freilegte. Im Jahr 1318
horten an einem Sonntagmorgen im Liebfrauenmiinster Straflburg die zum
Gottesdienst Versammelten tiberraschende Predigtworte. Eckhart ging aus von
einem zentralen Bibelvers, den er wie folgt tibersetzte: , Als alle Dinge mitten
im Schweigen waren, da kam von oben herab, vom gottlichen Stuhl in mich ein
verborgenes Wort.” (Weish 18,14f.)* Angelehnt an die hofische Sprache vieler
,Morgengesiange” in ,Form von Gebeten an das gottliche Sonnenlicht“, das zu
den unten Betenden , durchbrechen” werde, imitierte Eckhart nicht etwa ,mi-
litdrische Termini, Konzepte oder Metaphern“, obwohl wihrend seiner Jugend
der ,Pruzzenfeldzug” der Deutschen Ordensritter noch im Gang war. Wichtiger
war fiir ihn, die Beziehung zwischen Gott und der Seele mittels entsprechender
Verben zu beschreiben: ,liegen, gehen, fallen, flief}en, sinken, treiben, rennen,
brodeln, schieben, ziehen” - alles, um den ,Bruchmoment der gottlichen Erfah-
rung”, das ,,Durchbrechen” auszudriicken. Dies ist denn auch mit dem fiinkelin
gemeint, welches ,der Grund der Freiheit in mir” ist und den Eckhart-Kenner
Alois Maria Haas zum Seelengrund sagen ldsst: ,Noch bevor ich einen Gedan-
ken dartiber entwickeln kann - bin ich schon geeint mit diesem Gott. Denn das
Sein, das ich vertrete und bin, ist gottliches Sein. Ich bin von mir her ein reines
Nichts. Und dieses Nichts lebt aber und swebet in der Gegenwartigkeit Gottes.
Und dieses Schweben in der Gegenwartigkeit Gottes ist die Form der Spontanei-
tdt, in der simtliche Moglichkeiten der Rede liegen, die provokant sein kénnen,
aber nie selbstverliebt sind, sondern immer aufweckend zum Neuen.“®

,Blauwarts"

Daran anschlieflend lasse ich mich ein auf Enzensbergers Zeilen aus seinem Spit-
werk, in dem er seine ,Verbundenheit zur Natur”, zum Momenthaften, zum Ein-
zelnen begleiten ldsst von einer ,ebenso durchtragenden Sehnsucht nach Leich-
tigkeit, Davonschweben und Schwerelosigkeit” (206). So zeichnet der Autor im
Stil seiner , gentigsamen Metaphysik” (254-273) den Raum, ,wo dein Ich nichts
wiegt”: ,Blauwdrts // Hinter der Nebelwand im Gehirn / Gibt es noch andere Ge-
genden, / die blauer sind, als du denkst. // Wie klein sdahe die Geschichte aus, /
von oben gesehen. Kiihl und hell, / schwerelos ginge dein Atem dort, / wo dein
Ich nichts wiegt.” (ebd.) Der innere Durchbruch in eine andere Dimension ereig-
net sich in ,unaufdringlicher Verborgenheit“¢. Solche Zeilen sind es, die ,in dus-

4 Vgl. dazu die Ausfithrungen von J. F. Harrington, Meister Eckhart. Der Ménch, der die Kirche herausfor-
derte und seinen eigenen Weg zu Gott fand. Aus dem Englischen v. N. Juraschitz u. A. Thomsen. Miin-
chen 2021, 15ff.; daraus die folgenden Zitate 65.69.335.

S Freiheit im Gottesbezug. Meister Eckharts Theorie des spontanen Lebens. Gesprich von Rudolf Walter mit
Alois Maria Haas, in: StdZ 147 (2022), 704-713, hier: 707ff.

6 So M. Roesner, Kann man Gott sehen?, in: Herder Korrespondenz Spezial: G*tt. Mehr als eine Frage.
Freiburg i.Br. Herbst 2022, 11ff., hier: 13.

196



Hans Magnus Enzensberger

serster Vagheit” von , der Sehnsucht nach einer anderen Perspektive, die nicht
ganz von dieser Welt ist” (207), Zeugnis geben. Bereits 1960 setzte sich Enzens-
berger in ,Gewimmer und Firmament” in Spannung zum Geschehen am Firma-
ment und betrachtete dieses als das, ,was uns nicht betrachtet”. Dem Dichter ge-
langen Passagen, in welchen die Sprache zwischen alten und neuen, vom natur-
wissenschaftlichen Blick beeinflussten Bildern miandrierte, und den Raum off-
nete fiir eine neue Transzendenz. Als ,,zahllosen himmel“ (214) sah der Autor das
Firmament, aus welchem , kein blick wiederkehrt, / der die sterne ersinnt, / vor
dem licht licht, der nicht schweigt, / geschweige denn spricht oder lacht, / ohne
den ist kein lachen, / der nicht dankbar ist, der nicht denkt / oder streitet, er al-
lein ist allein, / [...] / nichts ist abzulesen an ihm, / er ist mein vater nicht, / nicht
mein geschwister; / niemands kind, niemands haus, / unwegsam, unwirtlich, /
unschwer, der nichts verheisst, / der nicht ich sagt, den himmel, / der am him-
mel ist und sonst nichts, den ich betrachte, / der mich nicht betrachtet, / den ich
betrachte, // ich lobe // (da habt ihr was mir zu sagen gegeben ist, / zu loben mit
starker stimme) // ich lobe den himmel”.

Die ausgesprochen fliefende Sprachbewegung geht ihren Weg bis zum Durch-
bruch dessen, was dem Autor ,zu sagen gegeben ist“. Was hier als Gabe, durch-
brechend aus dem ,Woher“, ein Lob ,mit starker stimme” ermoglicht, wird fast
beildufig genannt. Es war die Zeit, in welcher dem Dichter Gott ,allein als deus
absconditus” erfahrbar, als abgriindiges Wesen zuganglich war. (218) Im Angesicht
des Firmaments machte er deutlich, dass dieser ,himmel, / der am himmel ist
und sonst nichts, den ich betrachte” ihn ,nicht betrachtet”. Diese der Gegenwart
seit den verheerenden Weltkriegen eingeprigte Sehnsucht verlief ins Leere: Diese
L»Antwortlosigkeit” empfindend, konnte der junge Enzensberger eine ,grundle-
gende Glaubenserfahrung” (235) formulieren. In einem Gesprach hatte er sich
als ,katholischer Agnostiker” bzw. ,agnostischer Katholik” bezeichnet.’

Zwischen Ungewissheit und Grundvertrauen

Enzensbergers Sprache verweist auf die Spannung von , Ungewissheit und Grund-
vertrauen” (237), welche die Moderne in ihrem Welt- und Transzendenzverhailt-
nis begleitet. Spater finden sich in seiner Poesie religitse Spuren, die etwa wie in
L2Empfinger unbekannt — Retour a I’expéditeur” mit dem ,Dank fiir die Wolken”
(238) anheben. Die schon erwdhnte Alltdaglichkeit, die uns in den Gedichten
Enzensbergers begegnet, ist im Spatwerk verbunden mit einer , gentigsamen Me-
taphysik”, die zu tradierten aufdringlichen Konzepten der Geschichte und der
Gegenwart kontrastiert. Das gleichnamige Gedicht hélt in den ersten zwei Zeilen

7 Siehe auch U. Irrgang, URL: https://www.feinschwarz.net/hans-magnus-enzensberger-ein-katho-
lischer-agnostiker-wird-90/ (Stand: 06.03.2023).

197



Lektiire

fest: ,Esoterik: nicht notig. Das Ubersinnliche: / gern, aber nicht portofrei und
ganz in der Nadhe.” (255) Dieser agnostische Zugang zu metaphysischer Wirk-
lichkeit kleidet sich vertrauensvoll in eine Gentigsamkeit, die nicht der Welt-
flucht front. Der Autor selbst experimentiert denn auch gedanklich mit dem
Wort , Gott” (273ff.), und gibt ihm tberraschende Momente, etwa im Gedicht
,Tagesordnung”: ,[...] / Zahnpasta kaufen nicht vergessen. / Riatseln, warum
e" =-1; / warum Gott die Menschen niemals / in Ruhe ldsst, umgekehrt auch
nicht. / Glithbirne in der Kiiche auswechseln.” (276)

Ntchternheit (H. M. Enzensberger) versus Optimismus (G. Vattimo)

Die Lyrik Enzensbergers regt an zu Suchbewegungen auf dem Glaubensweg der
Gegenwart. Auch die theologisch geprégte Philosophie Gianni Vattimos tut es
auf ihre Weise. Beide finden einen dhnlichen Tonfall bei der Anndherung an
die Wirklichkeit und ihre vielen Schattierungen. Enzensberger ist mehr der Beo-
bachter und im Kern ,wesentlich von [...] Entzogenheit eines Ankerpunktes
durchstimmt. Seine Verse schédrfen immer wieder ein letztes Nichtwissen ein:
nicht nur in Bezug auf mogliche religiose oder philosophische Weltdeutungen,
sondern ebenso hinsichtlich naturwissenschaftlicher oder technischer Beschrei-
bungen der Wirklichkeit. So bringen beide Autoren jeglichen Wissensanspruch
in die Schwebe und stehen fiir eine letzte Offenheit und Unabgeschlossenheit
aller Versuche, die Wirklichkeit sprachlich zu durchdringen” (333). Wenn hin-
gegen Vattimos , kenotische Relecture des Christentums ein optimistisches,
emanzipatorisches Menschenbild impliziert”, ist ,Enzensbergers Interesse an
Religion bleibend von einer Niichternheit gegeniiber dem Menschen gepragt”
(337). Gerne betone zudem Vattimo im Riickgriff auf Joh 15,15, dass der
Mensch nicht mehr als Knecht, sondern als Freund Gottes zu sehen sei.® Was
eine deutlich optimistische Haltung ausdriickt, denn diese , Freundschaftsbe-
ziehung und Ndhe zwischen Mensch und Gott, welche zu einer Aufwertung
des Menschen und dessen geschichtlicher Existenz fithrt” (ebd.), stehe , der
unendlichen Ferne zwischen Gott und Mensch und nicht selten einem gewis-
sen Desinteresse gegentiber”, welches in Enzensbergers Lyrik begegne, kommt
U. Irrgang zu einem weiteren Schluss. Ob die ,postmetaphysische Metaphysik“
Vattimos oder die ,geniigsame Metaphysik” Enzensbergers, beiden Spielarten
neuer Frommigkeit eigen ist das Eingehen auf die Wirklichkeit der Alltdglichkeit
der Menschen. Vattimo ist der Zugehorigkeit zur Geschichte und der , Treue,
(d.h.) der pietas als wesentlichen Ebenen der ,Erfahrung von Wahrheit'“ (341)

8 Ebenfalls im Anschluss an Gianni Vattimo A. Lowe, Gewalt und Verlassenheit. Kritische Fragen an
Jungs Gottesbild im Lichte einer Fallstudie, in: Analytische Psychologie. Zeitschrift fiir Psychotherapie
und Psychoanalyse 52,2 (2021), 262-282, hier: 271.

198



Hans Magnus Enzensberger

verpflichtet und legt den Fokus darauf, hinzuhéren auf Botschaften und diese
zu interpretieren. Enzensberger ist als Sprachkiinstler titig und kann , Begriffe
der klassischen Metaphysik unerwartet neu” (343) beleben.

,Die Geschichte der Wolken*®

Reizvoll ist es, das Cover eines singuldren Gedichtbandes von Enzensberger
zu betrachten. Es zeigt die Abbildung einer , Kreis-Struktur-Interferenz” von
Ludwig Wilding, ein Nebeneinander von Kreisen, die engmaschig zum letzten
zentralen Kreisrund laufen. Dort ist eine letzte Kreisfliche mit feinen Vertikalen
eingezeichnet. Ich lese das Bild als ein Nebeneinander von Immanenz und
Transzendenz, das durch den Sog zur Mitte die Zeit iibersteigt, gleichzeitig ein
Hintergrundrauschen erahnen ldsst. Es ist noch nicht das oben erwdhnte , Inei-
nander von Immanenz und Transzendenz”, das dem Durchbruch des Verdankt-
Seins jeder Existenz geschuldet ist. Auf dieser Grenze bewegt sich Enzensberger,
der Ndhe zu den Wolken besonders zugetan. In der letzten Meditation dieser
Textsammlung entwickelt er seine Schau auf ,Die Geschichte der Wolken” in
zwoOlf Gedichten, welche leider in der — nicht leicht lesbaren — Studie von U.
Irrgang keine Kommentierung fanden. Denn auch darin erinnern einzelne Pas-
sagen an das religiose Erbe, mit welchem Enzensberger seine Welterfahrung po-
etisch formuliert. Naherhin hebe ich hier einzelne Strophen hervor:

Mit dem Auftakt des ersten Gedichtes beginnt die Geschichte der Wolken:
, S0 wie sie auftauchen, tiber Nacht / oder aus heiterem Himmel, kann man
kaum behaupten, dass sie geboren werden. / So wie sie unmerklich vergehen,
haben sie keine Ahnung vom Sterben. / Ihrer Verganglichkeit kann sowieso /
keiner das Wasser reichen.” Lautlos im Entstehen und Vergehen, gleiten sie in
einer anderen Liga von Vergidnglichkeit im Kreislauf des verdunsteten Wassers,
das nicht etwa durch Menschenhand nach oben beférdert wird. In der vierten
Strophe sieht der Dichter: ,Ihre hohen Wanderungen / sind ruhig und unauf-
haltsam. / Es kiitmmert sie nichts. / Wahrscheinlich glauben sie / an die Aufer-
stehung, gedankenlos / gliicklich wie ich, der ihnen / auf dem Riicken liegend /
eine Weile lang zusieht.” Sie sind ohne Gedanken oder Absichten und wandern
ohne irgendeinen Kummer hoch oben. Es bleibt tiber sie zu vermuten, dass sie
»an die Auferstehung glauben” und darum , gliicklich” sind, wie das lyrische
Ich, das ihnen zusieht und sich der Vorstellung der Auferstehung annéhert.

Die zweite Strophe des zweiten Gedichtes ist ein weiteres Beispiel ,gentig-
samer Metaphysik” und stellt die Wolken als tiberirdische Lehranstalt und le-
bensspendenden Kraftort dar: ,Wolkenarchdologie — eine Wissenschaft / fiir die

9 H. M. Enzensberger, Die Geschichte der Wolken, 133-143 (im Einzelnen: 133.134.135) [s. Anm. 3].

199



Lektiire

Engel. Ja, ohne die Wolken / stiirbe alles, was lebt. Erfinder sind sie: / Kein Feuer
ohne sie, kein elektrisches Licht. / Ja, es empfiehlt sich, bei Miidigkeit, / Wut
und Verzweiflung, die Augen / gen Himmel zu wenden.” Spricht hier ein Natur-
heilkundiger oder Psychiater oder ein Schamane, dem die Welt der Engel nicht
gleichgiiltig geworden ist?

Im dritten Gedicht weiten die letzten Worte der vierten Strophe den Blick
auf eine Welt ohne Angst und schreiben sich wie ein Gespriachsfetzen ein: ,Die
Wolken, / sie haben keine Angst, als wiissten sie, dass sie immer wieder zur Welt
kommen.” Suchendes Wissen und angstloses Glauben bleiben hier in der Schwe-
be. Wogegen Anselm von Canterburys credo, ut intelligam als Formel wichtig war:
zu ,glauben, damit ich erkennen kann“. Anselm glaubte daran, dass Gewissheit
im Glauben von der Vernunft her bereichert werden kann. Hier aber ist Enzens-
berger unaufdringlicher und hilt sich am Erspiiren einer verborgenen, nicht auf-
deckbaren, inneren Wahrheit.

Mit dem zehnten Gedicht setzt sich der Dichter zunédchst auf Flughdhe mit
den ,riesenhaften Nomaden®, die fiir ihn die Wolken sind: , Wir, die wir uns
angstlich fragen, / wie wir wieder runterkommen / mit unseren lachhaften Luft-
schiffen, / schwerfélligen Blechschachteln, / drohnend vor Nervositat — / dage-
gen diese riesenhaften Nomaden! / Wiistenscheu wandern sie, leicht, / lentissimo
maestoso, |/ iber den Erdboden hin, / lassen sich treiben, gelassen, // und manch-
mal versammeln sie sich / zu Palavern, die schweigsam verlaufen. / Dann wieder
wehen sie auseinander, / und langsam verdunsten sie in der Hohe, / bis nur noch
eine einzige, klein // wie eine sehnsiichtige Erinnerung, / weiss am Himmel ver-
weilt.” Die versammelten Wolken halten ihre Palaver ,schweigsam”. Kein Rau-
nen ist zu horen. Dann driften sie auseinander, nachdem sie sich getroffen, ver-
dunsten in der Hohe, weit iiber dem Erdboden, verziehen sich bis auf die Eine,
die am Himmel verweilt — weify und rein, eine letzte Sehnsucht anspricht.

Die drei letzten Zeilen des zwolften und abschlieRenden Gedichtes konnen
festhalten, was ist und was bleibt: ,Nur dass sie uns iiberleben wird / um ein
paar Millionen Jahre / hin oder her, steht fest.”

Lyrik, die dem Glauben heute eine neue Note gibt

Der Durchgang durch die lyrische Welt von H. M. Enzensberger bewegt zu einer
niichternen Sicht auf die Wege des Glaubens heute. Im Spatwerk dieses Dichters
konnen wir im Symbol der Wolken ein , Ineinander von Immanenz und Trans-
zendenz” feststellen. Dadurch verbinden sich die eigene Welterfahrung und die
Suche nach einer lebendigen Beziehung zur Welt des Gottlichen. Die sichtbare
und volatile Welt der Wolken verweist so gesehen auf die ,Spannung zwischen
der Entzogenheit und dem Offenbarwerden des Gottlichen, welches in der bibli-

200



Hans Magnus Enzensberger

schen und christlich-ikonographischen Tradition mit den ,,Wolken” verbunden
ist. In ihrer Studie gelangt denn auch U. Irrgang zum Schluss: ,Tiefe Ungewiss-
heit und bleibende Gottessuche zusammenfinden zu lassen — das macht die theo-
logische Gegenwartsbedeutung der Gedichte Enzensbergers aus” (331). Sie geben
Anstof3e, sich biblischer Verheiffung zu 6ffnen und sich auf diesem Weg an die
Wolkensdule tiber der Wohnstatte zu erinnern, welche Mose auf Geheify Gottes
fiir die ,,Herrlichkeit des HERRN“ (Ex 40,34) aufgestellt hatte. Lyrik und Philo-
sophie vermogen es, die Spuren suchenden Glaubens aus der Vergangenheit bis
in die jlingste Gegenwart aufzunehmen und Worte zu finden fiir ein Leben auf
einer Erde mit ihrem Hin und Her, ihrem Erfahren von Schwerem und dem Hof-
fen auf eine gemeinsame Zukunft.

Hans Magnus Enzensberger starb am 24. November 2022 in Miinchen. Dem
Zeugnis seiner lebenslang suchenden und sensibel anstoflenden Schriftsteller-
Existenz ist dieser Beitrag gewidmet.

Post Scriptum

Der bitteren Realitdt des Kriegsgeschehens geschuldet ist schlie8lich mein Ver-
such, angeregt von den Sichtweisen Vattimos und Enzensbergers die eben ange-
sprochene Hoffnung in ein aktuelles Vater-und-Mutter-unser zu fassen und da-
mit zu behaupten: Die Sehnsucht nach Leichtigkeit und Davonschweben in den
Gedichten Enzensbergers sucht nach Ergdnzung durch unsere Praxis.

Steh auf mit uns. // Ach, Vater und Mutter unser / entheiligt ist Dein Name / jetzt
im Himmel tiber dem Krieg. // Dein Reich wir erhofften, / wo geschehe Dein Wil-
le, / wie Du ihn gestaltest / mit uns auf der Erde. / Aus Leben und Arbeit um Brot/
gerissen die Vielen vom Tod. / Versunken in Angst und Schrecken, / gelihmt in
unendlicher Not. // Wir vielen wissen nicht weiter: / Meinten, wir wéren geschei-
ter — // wollten es nie gewesen sein — / den Versuchungen erlegen — / dem Bosen
kaum Einhalt gegeben. // Befrei uns aus Gier und aus Hass, / aus Gewalt jetzt
dort im Donbass. / Erlos unsre Welt von den Kriegern / verlogenen Heuchlern
und Siegern. // Denn Dein allein ist das Reich, / fiir alle auf Erden gleich. / Denn
Dein allein ist die Kraft / die Menschen gliicklich macht.

201



