
Apokalypse

241

Der Ruf der Erschlagenen
Die Johannesoffenbarung, gelesen in apokalyptischen Zeiten

Sprechen Menschen heute von Apokalypse, meinen sie in der Regel Katastro-
phen, oft verbunden mit dem so genannten Weltuntergang. Wir reden entwe-
der von schrecklichen, „apokalyptischen“ Zuständen in der Geschichte oder wir 
starren angstvoll in eine apokalyptische Zukunft. Manche Christen suchen nach 
Zeichen, an denen sie den Beginn des Endes ablesen wollen. Unsere Gegenwart 
hat sich von der Vorstellung, dass durch die Katastrophe in ihrer apokalypti-
schen Form, also durch Zerstörung, Gericht und Kampf hindurch, das Neue, 
die Erlösung, auf uns zukommt, verabschiedet. Zukunft ist das, was der Mensch 
macht – oder verschuldet. Deshalb ist die heute weit verbreitete Form des apo-
kalyptischen Weltbilds durch düsteren Geschichtspessimismus bestimmt, ver-
bunden mit einer von Verzweiflung geprägten Katastrophenstimmung.

Apokalypse – die Reset-Taste Gottes

Das entspricht definitiv nicht dem, was biblische Apokalyptik meint. Apokalyp-
tisches Denken bedeutet: Das Alte wird beendet – Gott schafft Neues. Das Alte 
hat aus sich nicht die Kraft, ein gutes Ende zu erreichen. Gott macht den Cut, 
beendet den alten „Äon“, die Weltzeit, das alte System, und schafft selbst das 
Neue.1 Wird Gott den Ruf der Erschlagenen hören (Offb 6,10) und dem Bösen – 
auch eschatologisch – widerstehen? Unter den verschärften Bedingungen der 
Unterdrückung, in der die apokalyptischen Texte entstanden sind, bekam diese 
Frage im Judentum eine immer größere Bedeutung. Sie wird von der Bibel ent-

1	 Vgl. M. Tilly, Apokalyptik. Tübingen 2012.

Margareta Gruber OSF | Vallendar

geb. 1961, Dr. theol., Professorin für Exegese 
des Neuen Testaments und Biblische Theologie, 
Beiratsmitglied von GEIST & LEBEN

margareta.gruber@vp-uni.de



Nachfolge

242

schieden positiv beantwortet. Die eschatologische Gerechtigkeit Gottes zu ge-
währleisten ist die Funktion des göttlichen Gerichts; sein – strafender – Zorn ist 
die Kraft, mit der er dem Bösen eine endgültige Grenze setzen kann, dies auch 
tun will und tun wird.

Zum Motivrepertoire der apokalyptischen Literatur, mit der diese Über-
zeugung literarisch umgesetzt wird, zählen neben Visionen, Auditionen und 
himmlischen Gestalten solche, die bis heute das apokalyptische Genre prägen: 
Hungersnöte und Seuchen, Aufstände und Kriege, Naturkatastrophen und kos-
mische Erschütterungen, Wirtschaftszusammenbrüche und umfassender religi-
ös-kultureller Niedergang. Wichtig ist für die Interpretation dieser Texte, dass sie 
nach vorne offen sind. Es sind keine Zukunftsvorhersagen, sondern propheti-
sche Beschreibungen eines Ist-Zustands, der auf eine radikal von Gott erwartete 
Zukunft ausgerichtet ist.

Der urchristliche Punkt Null

Für die Christen und damit auch für den Verfasser der Johannesoffenbarung 
sowie seine Leser und Leserinnen gibt es jedoch einen entscheidenden Unter-
schied zur jüdischen Apokalyptik: Der große und entscheidende Eingriff Gottes, 
der die Geschichte definitiv wendet, die „Urkatastrophe“ sozusagen, ist bereits 
geschehen in Tod und Auferstehung Jesu. Ich sage bewusst „Katastrophe“, 
weil es sich aus Sicht der Beteiligten um ein unvorstellbares und insofern auch 
furcht-bares Ereignis handelte. Dabei war schrecklich nicht nur der Tod Jesu 
auf Golgotha; vor allem die Auferstehung, seine neue Weise der Gegenwart und 
der Anspruch, den Tod besiegt zu haben, war eine Erschütterung, die man sich 
nicht fundamental genug vorstellen kann. Das ist Apokalypse in Reinform: Alles 
Bisherige ist zu vergessen. Es gelten völlig neue Voraussetzungen der Wirklich-
keitswahrnehmung. Im Unterschied zu der frühjüdischen apokalyptischen Lite-
ratur, die die Erlösung in einer (nahen) Zukunft erhoffte, geht die urchristliche 
Apokalyptik davon aus, dass die befreiende Zeitenwende mit der Auferstehung 
des gekreuzigten Jesus von Nazaret bereits erfolgt ist. Diskontinuität und Zer-
störung, die das apokalyptische Denken kennzeichnen, werden also vom katas-
trophischen „Punkt Null“ in Kreuz und Auferstehung Jesu her verstanden. Die 
neue Zeit ist von dort her schon angebrochen und setzt sich in der Geschichte 
durch.

Jesus nannte dieses Neue das Reich Gottes. Dass dieses Neue bereits an-
gebrochen ist, bedeutet allerdings in keiner Weise eine simple Beruhigung der 
Gemüter in dramatischer Weltlage. Dafür stehen gerade die schrecklichen, 
„apokalyptischen“ Bilder der urchristlichen Schrift. Sie sind die genregemäße 
Inszenierung, die der Autor der Johannesoffenbarung wählt, um das Drama dar-



Apokalypse

243

zustellen, das Tod und Auferstehung Christi in Gang gesetzt haben: Die Reaktio-
nen der Menschen zwischen Vertrauen und Verweigerung, sowie die Reaktion 
Gottes zwischen werbendem Ringen und richtendem Zorn.

Das bedeutet für die Gewichtung des Gezeigten: Nicht die Katastrophen 
stehen im Mittelpunkt der geschauten Ereignisse; die Siebenerzyklen, so spek-
takulär sie sind, laufen ab und sind damit sozusagen vorbei. Was stehen bleibt, 
ist der Himmel, in den der Seher am Beginn aufgenommen wird – er tritt durch 
eine Tür in ihn ein (Offb 4,1) – und von dem aus alles Folgende geschieht. Dort 
ist der Thron Gottes. „In der Mitte des Thrones und der vier Lebewesen“ jedoch 
steht aufrecht das geschlachtete Lamm (Offb 5,6). Von diesem Zentrum des 
apokalyptischen Geschehens aus, dem Sieg des Lammes, ist die prophetische 
apokalypsis zu verstehen.

Ein Opfertier im Zentrum der Geschichte (Offb 5,1–14)

Das zentrale Christussymbol der Johannesoffenbarung ist eine Tiergestalt: 
Das – als siegreicher Löwe (Offb 5,5) angekündigte – Lamm, in dem sich stum-
mes Opfertier und Befreiungszeichen des Exodus-Pascha, Sieg und Ohnmacht 
paradox verbinden. Es erscheint „wie geschlachtet“ und doch aufrechtstehend 
(Offb 5,6): ein Bild für den Auferstandenen, der die Wundmale seiner Passion 
bleibend trägt (vgl. Joh 20,27), der die Passion aber überwunden hat und die 
Niedrigkeitsgestalt des synoptischen Jesus nicht mehr trägt. In der rechten 
Hand Gottes ist eine Buchrolle mit sieben Siegeln (Offb 5,1); das bedeutet, dass 
sie ungelesen ist, denn eine geöffnete Rolle hält der antike Leser in der linken 
Hand. Das mit den Siegeln als Testament gekennzeichnete Buch enthält Gottes 
Willen für die Welt, wie er den Adressaten offenbart werden soll (Offb 1,1). Er 
ist mit dem Sinn der Geschichte – des „Weltgeschehens“ – identisch, das in 
apokalyptischer Manier als Weltgericht und Weltvollendung vorgestellt ist.

Das Lamm empfängt das Buch, die himmlischen Wesen verkündigen: „Du 
bist würdig, zu nehmen das Buch und aufzutun seine Siegel; denn du bist ge-
schlachtet und hast mit deinem Blut Menschen für Gott erkauft aus allen Stäm-
men und Sprachen und Völkern und Nationen“ (Offb 5,9). Das Lamm hat ge-
siegt, so dass es das Buch öffnen und es lesbar machen kann (Offb 5,5). Mit der 
Öffnung der Siegel und den fast zeitgleich wie aus dem Buch selbst springenden 
Reitern wird der Inhalt des Buches in „Action“ umgesetzt, also Wirklichkeit. 

Das bedeutet jedoch nicht, dass das Lamm die apokalyptischen Endereignisse 
in Gang setzt; vielmehr wird das Öffnen und Lesen, also das Verstehen, als Ge-
schehen visualisiert, das augenblicklich eintritt; auf diese Weise wird die perfor-
mative Kraft des Buches aktualisiert. Dies geschieht mit expressiver und spekta-
kulärer Dramatik, wie es die apokalyptische Gattung fordert. Die theologische 



Nachfolge

244

Aussage dahinter ist jedoch: Die Antwort auf die Frage nach dem Geschehen, 
das die Geschichte enthüllt (vgl. apo-kalypsis, Offb 1,1), ist das Lamm: Gott in 
seiner Hingabe-Liebe, die wehrlos und preisgegeben ist und gleichzeitig stark 
und todüberwindend. Ohne diese „Perspektive des Lammes“ bliebe alles, was im 
Folgenden gezeigt wird, stumm und rätselhaft, eine Folge von unentrinnbaren, 
grauenvollen Strafhandlungen. Die Verschlossenheit der Geschichte ist es ja, die 
dem Seher die Tränen in die Augen treibt (vgl. Offb 5,4); auf die Ankündigung 
hin, dass die Siegel durch das Lamm geöffnet werden können, das Buch – die 
Geschichte – also lesbar sein wird, brechen Himmel, Erde, Unterwelt und Meer 
in unvorstellbaren Jubel aus, denn auch der Kosmos braucht die „Perspektive 
des Lammes“.

Es ist also das Lamm, das die Siegel des Buches öffnen und die Geschichte – 
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft – lesbar machen kann. Diese Botschaft 
ist die zentrale Leseanweisung für den Text der Johannesoffenbarung selbst, ihr 
„Evangelium“. Das Lamm ist der Kompass, mit dem der Leser durch die apo-
kalyptischen Ereignisse navigieren soll, jener Fixpunkt, der Halt im Strudel der 
Bilder gibt.

Blut aus der Kelter und Fleisch fressende Vögel: 
Offb 14,14–20 und Offb 19,11–212

Das will ich im Folgenden an zwei der schwierigsten Bilder der urchristli-
chen Schrift zeigen. Es geht um die beiden Visionen Christi, des Richters in 
Offb 14,14–20 und in Offb 19,11–21: Blut, das aus der Kelter des Gotteszornes 
fließt und die Erde meterhoch überschwemmt (Offb 14,14–20); Vögel, die das 
Fleisch derer fressen, die vom Schwert aus dem Mund des Krieger-Messias er-
schlagen wurden (Offb 19,11–21). Was zeigt der Seher der Apokalypse seinen 
Lesern und Leserinnen? Gelingt es, diese zutiefst verstörenden Bilder in die 
„Perspektive des Lammes“ einzubeziehen?

Prophetische Texte im Hintergrund
Schauen wir zunächst auf Offb 14,14–20: In der ersten Szene (14,14–16) er-
scheint der Menschensohngleiche und „schickt“ seine scharfe Sichel auf die 
Erde, die abgeerntet wird. In der zweiten Szene (14,17–20) wirft ein anderer 

2	 Eine ausführliche exegetische Untersuchung dieser Texte findet sich in: M. Gruber, Gott kämpft 
nicht, er siegt. Bilder von Gericht und Erlösung in der Offenbarung des Johannes, in: A. Deeg / C. Lehnert, 
(Hrsg.), Krieg und Frieden. Metaphern der Gewalt und der Versöhnung im christlichen Gottesdienst. (Bei-
träge zu Liturgie und Spiritualität Bd. 34). Leipzig 2022, 23–68. Darauf greife ich im vorliegenden 
Beitrag zurück. Vgl. ferner M. Gruber, Das himmlische Jerusalem (Offb 21,1–22,5). Planetarische Utopie 
als Heilung verwundeter Imagination, in: H. C. Rust, Zuversichtlich leben. Christliche Perspektive zur 
Zukunft, Aßlar 2023, 72–93.



Apokalypse

245

Engel die Trauben in die Kelter des großen Zornes Gottes, die außerhalb der 
Stadt getreten wird. Und dann sieht der Visionär: „Und heraus kam Blut aus 
der Kelter bis zum Zaumzeug der Pferde, tausendsechshundert Stadien weit“ 
(Offb 14,20). Im Hintergrund beider Texte der Offb steht der prophetische Prä-
text Jes 63,1–6. Gott trägt das Blut seiner Feinde, die er in seinem Zorn zertreten 
hat, an seinem Gewand.

Der Seher fragt: „2 Warum aber ist dein Gewand so rot, ist dein Kleid wie das 
eines Mannes, der die Kelter tritt?“ Und Gott antwortet: „3 Ich allein trat die Kel-
ter; von den Völkern war niemand dabei. Da zertrat ich sie voll Zorn, zerstampfte 
sie in meinem Grimm. Ihr Blut spritzte auf mein Gewand und befleckte meine 
Kleider. 4 Denn ein Tag der Rache lag mir im Sinn, und das Jahr der Erlösung war 
gekommen.“

Der Seher von Patmos sieht dieses Bild zweimal in einer Gerichtsvision: In 
Offb 14,20 wird die Kelter – wohl ebenfalls von Gott – außerhalb der Stadt ge-
treten, in Offb 19,15 ist es der Reiter mit dem blutigen Gewand, der sie tritt.3

Das erlösende Blut aus der Kelter: Offb 14,14–20
Das verwendete Instrument des Gerichts verbindet beide Gerichtsvisionen: die 
scharfe Sichel in der Hand des Menschensohngleichen bzw. das scharfe Schwert 
aus dem Mund des Reiters in Offb 19. Das scharfe, zweischneidige Schwert 
begegnet bereits in der Eingangsvision: Es kommt hervor aus dem Mund 
(Offb 1,16) dessen, der sich als der „Erste und der Letzte und der Lebendige“ 
vorstellt. Er war tot und lebt nun; er hat die Schlüssel zum Tod und zur Unter-
welt (Offb 1,17f.), der Urheber der gesamten Offenbarung (Offb 1,1), der erhöh-
te Christus als der Herr seiner Kirche und Richter der Welt.

Daraus folgt: Die scharfe Sichel in Offb 14 ist kein Instrument des Tötens, 
sondern eine symbolhafte Inszenierung der Wirkmächtigkeit des Wortes Christi 
bzw. Gottes. Gott richtet durch sein Wort! Das bedeutet für das blutige Bild der 
Zornkelter Gottes in Offb 14,20: Auch hier handelt es sich nicht um ein Blut-
bad, das Gott unter seinen Feinden anrichtet, sondern – in apokalyptischer 
Bildsprache – um die symbolische Inszenierung dessen, was das richtende Wort 
Gottes bewirkt! Das Blut in Offb 14,20 ist deshalb nicht das Blut der Feinde – 
wo wäre sonst davon in der Offb die Rede? –, sondern das erlösende Blut des 
Lammes (vgl. Offb 1,5f.; 1,7f. und 19,13). Es bedeckt die ganze Erde, 1600 Sta-
dien weit.4 Die in Offb 5,9 besungene Universalität der Erlösung – „du hast 

3	 Die Doppelvision in Offb 14,14–20 hat außer Jes 63 noch einen weiteren Prätext: Den propheti-
schen Aufruf zum „Heiligen Krieg“ (Joël 4,9), den Gott mit den Völkern führen wird, um sie dann 
im Tal Joschafat zu richten (Joël 4,12–13).

4	 Die Zahl der 1600 Stadien ist die mit 100 multiplizierte Quadratzahl vier als der Symbolzahl für die 
Welt.



Nachfolge

246

mit deinem Blut erkauft Menschen aus allen Stämmen und Sprachen, aus 
allen Nationen und Völkern“ – wird hier in eine apokalyptische Bildsprache 
mit alttestamentlichem Hintergrund umgesetzt. Auch die Erlösten haben ihre 
weißen Gewänder im Blut des Lammes reingewaschen (Offb 7,14); auch sie 
wurden vom Blut aus der Kelter „überschwemmt“. Die Prophetie vom großen 
Reinigungsgericht Jes 63,1–6 erfüllt sich, aber in der paradoxen Umkehrung des 
Kreuzes.

Das Ergebnis ist also: Der Seher greift in Offb 14,14–19 die biblische Meta-
pher der Ernte in ihren beiden Aspekten auf: positiv als Sammlung der Erwähl-
ten und negativ als Zorngericht Gottes. Beides geschieht im Christusereignis, 
verdichtet noch einmal im Erlösungsgeschehen, in übergeschichtlicher Schau 
gezeigt als Sammlung (Ernte) und Gericht (Kelter). Die Perspektive des Lammes 
macht das blutige Kelterbild als eine kühne soteriologische Neuinterpretation 
der biblischen Gerichtstexte lesbar. Das Lamm in seiner paradoxen Gestalt, wie 
geschlachtet und aufrechtstehend, gibt die Antwort auf die Frage, ob Gott dem 
Bösen ein Ende setzen kann und wird. Die in Offb 5 besungene Universalität 
der Erlösung verändert auch die Logik des Läuterungsgerichtes mit ihrer uner-
bittlichen Trennung von Gerechten und Frevlern, deren Blut vergossen werden 
muss. Stattdessen wird das Lied des Lammes angestimmt, das mit seinem Blut 
gesiegt hat.

Christus kämpft nicht, er siegt: Offb 19,11–21
Was bedeutet das für Offb 19,11–21? Schauen wir auf die letzte der menschen-
gestaltigen Christusfigurationen des Buches, den Reiter auf dem weißen Pferd, 
den Krieger und Keltertreter.

Christus kommt zum eschatologischen Gericht. Die Erde ist abgeerntet, die 
Sammlung ist geschehen. Jetzt reitet er aus, zusammen mit dem Heer seiner Er-
lösten, um Krieg zu führen mit dem Tier und mit denen, die der Lügenprophet 
zum Götzendienst verführt hat. Eine Schlacht findet jedoch nicht statt. Christus 
kämpft nicht, er siegt. Tier und Lügenprophet werden gefangen und in den Feu-
ersee geworfen (Offb 19,20). Die „Übrigen“ – die Menschen also – werden getö-
tet mit dem Schwert, das aus dem Mund des richtenden Christus hervorkommt 
(Offb 19,21). An dieser Stelle folgt nun das grausige Bild von den Vögeln, die 
von einem Engel zum großen Festmahl Gottes eingeladen werden (Offb 19,17f.) 
und sich sättigen am Fleisch der Menschen, die vom Schwert des auf dem Pfer-
de Sitzenden getötet werden (Offb 19,21).

Erneut ist es ein prophetischer Praetext, der im Hintergrund der Johannesof-
fenbarung steht: der kosmische Endsieg und die endgültige Ausschaltung der 
Fremdvölker, personifiziert durch „Gog im Land Magog“. In Ez 39,17–20 werden 
die Vögel und die wilden Tiere von Gott selbst zu einem „Schlachtopfermahl“ 



Apokalypse

247

aufgerufen. So vollzieht sich das Gericht Gottes. Darauf folgt für Israel eine 
dauerhafte Wende zum Heil (Ez 39,23–29). Diese Bilder aus dem Buch Ezechiel 
werden in der Leserin wachgerufen, wenn sie mit den Augen des Sehers den Sieg 
Christi über seine und seiner Zeugen Feinde schaut.

Vernichtung der Feinde im Feuersee? Einspruch!
Vom Gericht über die Menschen noch einmal zu unterscheiden ist das in 
Offb 19,19f. zwischengeschaltete Gericht über Tier und Lügenprophet. Man 
darf sich vom Grauen dieser Vorstellung einer nie endenden Qual nicht lähmen 
lassen; denn so schrecklich sie ist, so ist ihre Aussage doch streng theologisch zu 
lesen. Die Verbrennung im Feuer ist ein standardisiertes Gerichtsmotiv der apo-
kalyptischen Bildwelt. Der „ewige“ Feuersee bedeutet also die endgültige Ent-
machtung der Feinde Gottes und ist insofern die letzte Antwort Gottes auf den 
Ruf der Erschlagenen, der Opfer der Geschichte. Gottes Gerechtigkeit wird das 
siegreiche letzte Wort haben.

Auch die Menschen werden nicht einfach „vernichtet“: Die vom Schwert des 
messianischen Richters Getöteten werden zum Gericht vor dem Thron vom Tod 
und von der Unterwelt wieder herausgegeben (Offb 20,13). In Offb 20,15 heißt 
es dann ganz wörtlich: „und wenn einer nicht gefunden wurde im Buch des Lebens 
aufgeschrieben, der wurde geworfen in den Pfuhl von Feuer“. Die Einheits-
übersetzung ist hier – wie auch in der Parallelstelle Offb 14,9 – ungenau: „Wer 
nicht im Buch des Lebens verzeichnet war, wurde in den Feuersee geworfen“ 
(Offb 20,15); diese Übersetzung schließt die letzte Offenheit der griechischen 
Formulierung in unzulässiger Weise.

Gefressen werden die Sünden: Offb 19,11–21
Was also fressen die Vögel? Nicht die Menschen, sondern ihre Sarx. Dieser häu-
fig im Neuen Testament für die Sündigkeit der Menschen gebrauchte Terminus 
wird in Offb 19,18 insgesamt fünfmal wiederholt. Die Vögel vollbringen nicht 
ein Werk der Verdammnis, sondern sie fressen die Sünden der Menschen! Diese 
werden getötet durch das Schwert des Wortes Gottes: Das Wort Gottes „tötet“ 
jedoch durch das Gericht (vgl. Offb 1,16; 2,12.16; vgl. auch Joh 5,22–24; 
12,47–50). Die symbolischen Bilder der Schau in Offb 19,17–19 zeigen nicht 
die physische Tötung, sondern das Gericht über die Menschen, die endgültige 
Scheidung von Gut und Böse. Wie im Fall des die Erde überschwemmenden 
Blutes in Offb 14,20 handelt es sich auch bei den Fleisch fressenden Vögeln 
um die symbolische Imaginierung oder Inszenierung des für das Dargestellte 
wesentlichen Aspektes: Ist es im Fall des Blutes die Universalität (1600 Stadien), 
so im Fall der Vögel der Endgültigkeit (Fressen) dessen, was das Wort Gottes im 
Christusereignis bewirkt.



Nachfolge

248

Gottes Gerechtigkeit offenbart sich im Lamm

Jetzt ist es möglich, die Elemente der Interpretation zusammenzufügen und 
beide Bilder von Christus als dem Richter „aus der Perspektive des Lammes“ zu 
lesen: Im Kommen Christi am Ende der Geschichte wird offenbar, was durch 
ihn geschehen ist. Dadurch gewinnt es seine endgültige Bedeutung für alle, die 
den Durchbohrten sehen (vgl. Offb 1,8). Der Reiter und eschatologische Richter 
erscheint deshalb vom ersten Augenblick seines Auftretens an mit dem blutge-
tränkten Gewand, dem Kennzeichen des Erlösers, noch bevor er die Kelter tritt 
(Offb 19,13). Diese Kelter wurde dem Seher bereits gezeigt, und zwar im Rah-
men der übergeschichtlichen Schau des gesamten Erlösungsgeschehens in der 
Ernte- und Keltervision Offb 14,17–20. Dort hat er auch das erlösende Blut aus 
der Kelter gesehen, das die ganze Erde überschwemmt; der göttliche Keltertreter 
mit dem blutigen Gewand aus Jes 63 hat sich in dieser Schau verbunden mit 
dem Lobpreis der universalen Erlösung durch das Blut des Lammes (Offb 5,9) 
und der ersten Vorstellung Christi des Erlösers in Offb 1,5. Damit ist das Kelter-
bild vorbereitet und kann sich in Offb 19 zu einer Neuinterpretation des escha-
tologischen Zorngerichts aus Ez 38f. entwickeln.

Die zweite Hälfte der Vision (Offb 19,17–21) zoomt sich nun noch weiter 
in das Gesehene ein, und zwar unter dem Aspekt der Endgültigkeit bei der 
eschatologischen Vollendung des Gerichts. Dieses vollzieht sich, so haben wir 
gesehen, an den Menschen anders als an den widergöttlichen Kräften. Auch die 
zweigeteilte Vision in Offb 19 zeigt also, wie die Doppelvision in Offb 14, zwei 
Mal dasselbe Geschehen unter verschiedener Rücksicht: Zuerst sieht der Seher 
den eschatologischen Richter selbst (Offb 19,11–16), und in einer zweiten Bild-
folge die Wirkung seines Gerichts (Offb 19,17–21). So folgt unmittelbar auf das 
soteriologische Bild vom Keltertreter (Offb 19,15, vgl. Offb 14,19) und als dessen 
Vertiefung ein starkes eschatologisches Bild für die Endgültigkeit der Tilgung der 
Sünden in der Vollendung des Gerichts.

Die Perspektive des Lammes

Blut aus der Kelter und Fleisch fressende Vögel – zwei der dunkelsten Bilder der 
Offb, vielleicht der gesamten Heiligen Schrift. Sie sind, nach der Entschlüsse-
lung ihrer apokalyptischen Bildsprache, nun zu verstehen als Neuinterpretation 
eines prophetischen Gerichtstextes im Licht des Christusereignisses. Die Bot-
schaft ist: Das von den Propheten geschaute Gericht, in dem Gott seine Gerech-
tigkeit zeigt und wiederherstellt, hat sich am Lamm vollzogen. Sein Blut hat die 
„Menschen aller Stämme und Sprachen, Nationen und Völker“ erlöst. In dieser 
Tiergestalt verkörpert sich die Liebe Gottes: wehrlos und preisgegeben und zu-



Apokalypse

249

gleich stark und todüberwindend. Das Lamm ist es auch, das in der Gestalt des 
Kriegers ausreitet und die widergöttlichen Mächte endgültig entmachtet. Dies 
ist die Antwort Gottes auf den Ruf der Erschlagenen und das „Evangelium“ der 
Johannesoffenbarung. Ohne diese Hermeneutik – die Perspektive des Lammes – 
verdunkelt sich die Botschaft der Johannesoffenbarung. Dass dies eine nicht zu 
leugnende Gefahr des Textes und der Kühnheit seiner Bilder ist, spiegelt sich 
nicht zuletzt im langen Zögern der Kirche, dieses Buch in den Kanon ihrer Hei-
ligen Schriften aufzunehmen.


	Margareta Gruber OSF, Der Ruf der Erschlagenen. Die Johannesoffenbarung

