Apokalypse

Margareta Gruber OSF | Vallendar

geb. 1961, Dr. theol., Professorin fiir Exegese
des Neuen Testaments und Biblische Theologie,
Beiratsmitglied von GEIST & LEBEN

margareta.gruber@vp-uni.de

Der Ruf der Erschlagenen

Die Johannesoffenbarung, gelesen in apokalyptischen Zeiten

Sprechen Menschen heute von Apokalypse, meinen sie in der Regel Katastro-
phen, oft verbunden mit dem so genannten Weltuntergang. Wir reden entwe-
der von schrecklichen, ,apokalyptischen” Zustinden in der Geschichte oder wir
starren angstvoll in eine apokalyptische Zukunft. Manche Christen suchen nach
Zeichen, an denen sie den Beginn des Endes ablesen wollen. Unsere Gegenwart
hat sich von der Vorstellung, dass durch die Katastrophe in ihrer apokalypti-
schen Form, also durch Zerstérung, Gericht und Kampf hindurch, das Neue,

die Erlosung, auf uns zukommt, verabschiedet. Zukunft ist das, was der Mensch
macht — oder verschuldet. Deshalb ist die heute weit verbreitete Form des apo-
kalyptischen Weltbilds durch diisteren Geschichtspessimismus bestimmt, ver-
bunden mit einer von Verzweiflung geprédgten Katastrophenstimmung.

Apokalypse — die Reset-Taste Gottes

Das entspricht definitiv nicht dem, was biblische Apokalyptik meint. Apokalyp-
tisches Denken bedeutet: Das Alte wird beendet — Gott schafft Neues. Das Alte
hat aus sich nicht die Kraft, ein gutes Ende zu erreichen. Gott macht den Cut,
beendet den alten ,Aon“, die Weltzeit, das alte System, und schafft selbst das
Neue.! Wird Gott den Ruf der Erschlagenen horen (Offb 6,10) und dem Bosen —
auch eschatologisch — widerstehen? Unter den verschérften Bedingungen der
Unterdriickung, in der die apokalyptischen Texte entstanden sind, bekam diese
Frage im Judentum eine immer groflere Bedeutung. Sie wird von der Bibel ent-

1 Vgl. M. Tilly, Apokalyptik. Tibingen 2012.

241



Nachfolge

schieden positiv beantwortet. Die eschatologische Gerechtigkeit Gottes zu ge-
wihrleisten ist die Funktion des gottlichen Gerichts; sein — strafender — Zorn ist
die Kraft, mit der er dem BOsen eine endgiiltige Grenze setzen kann, dies auch
tun will und tun wird.

Zum Motivrepertoire der apokalyptischen Literatur, mit der diese Uber-
zeugung literarisch umgesetzt wird, zihlen neben Visionen, Auditionen und
himmlischen Gestalten solche, die bis heute das apokalyptische Genre prigen:
Hungersnote und Seuchen, Aufstinde und Kriege, Naturkatastrophen und kos-
mische Erschiitterungen, Wirtschaftszusammenbriiche und umfassender religi-
Os-kultureller Niedergang. Wichtig ist fiir die Interpretation dieser Texte, dass sie
nach vorne offen sind. Es sind keine Zukunftsvorhersagen, sondern propheti-
sche Beschreibungen eines Ist-Zustands, der auf eine radikal von Gott erwartete
Zukunft ausgerichtet ist.

Der urchristliche Punkt Null

Fiir die Christen und damit auch fiir den Verfasser der Johannesoffenbarung
sowie seine Leser und Leserinnen gibt es jedoch einen entscheidenden Unter-
schied zur jidischen Apokalyptik: Der grofie und entscheidende Eingriff Gottes,
der die Geschichte definitiv wendet, die ,Urkatastrophe” sozusagen, ist bereits
geschehen in Tod und Auferstehung Jesu. Ich sage bewusst , Katastrophe”,

weil es sich aus Sicht der Beteiligten um ein unvorstellbares und insofern auch
furcht-bares Ereignis handelte. Dabei war schrecklich nicht nur der Tod Jesu

auf Golgotha; vor allem die Auferstehung, seine neue Weise der Gegenwart und
der Anspruch, den Tod besiegt zu haben, war eine Erschiitterung, die man sich
nicht fundamental genug vorstellen kann. Das ist Apokalypse in Reinform: Alles
Bisherige ist zu vergessen. Es gelten vollig neue Voraussetzungen der Wirklich-
keitswahrnehmung. Im Unterschied zu der frithjidischen apokalyptischen Lite-
ratur, die die Erlosung in einer (nahen) Zukunft erhoffte, geht die urchristliche
Apokalyptik davon aus, dass die befreiende Zeitenwende mit der Auferstehung
des gekreuzigten Jesus von Nazaret bereits erfolgt ist. Diskontinuitdt und Zer-
storung, die das apokalyptische Denken kennzeichnen, werden also vom katas-
trophischen ,,Punkt Null” in Kreuz und Auferstehung Jesu her verstanden. Die
neue Zeit ist von dort her schon angebrochen und setzt sich in der Geschichte
durch.

Jesus nannte dieses Neue das Reich Gottes. Dass dieses Neue bereits an-
gebrochen ist, bedeutet allerdings in keiner Weise eine simple Beruhigung der
Gemiiter in dramatischer Weltlage. Dafiir stehen gerade die schrecklichen,
»apokalyptischen” Bilder der urchristlichen Schrift. Sie sind die genregemaifie
Inszenierung, die der Autor der Johannesoffenbarung wihlt, um das Drama dar-

242



Apokalypse

zustellen, das Tod und Auferstehung Christi in Gang gesetzt haben: Die Reaktio-
nen der Menschen zwischen Vertrauen und Verweigerung, sowie die Reaktion
Gottes zwischen werbendem Ringen und richtendem Zorn.

Das bedeutet fiir die Gewichtung des Gezeigten: Nicht die Katastrophen
stehen im Mittelpunkt der geschauten Ereignisse; die Siebenerzyklen, so spek-
takuldr sie sind, laufen ab und sind damit sozusagen vorbei. Was stehen bleibt,
ist der Himmel, in den der Seher am Beginn aufgenommen wird - er tritt durch
eine Tir in ihn ein (Offb 4,1) — und von dem aus alles Folgende geschieht. Dort
ist der Thron Gottes. ,In der Mitte des Thrones und der vier Lebewesen” jedoch
steht aufrecht das geschlachtete Lamm (Offb 5,6). Von diesem Zentrum des
apokalyptischen Geschehens aus, dem Sieg des Lammes, ist die prophetische
apokalypsis zu verstehen.

Ein Opfertier im Zentrum der Geschichte (Offb 5,1-14)

Das zentrale Christussymbol der Johannesoffenbarung ist eine Tiergestalt:

Das - als siegreicher Lowe (Offb 5,5) angekiindigte - Lamm, in dem sich stum-
mes Opfertier und Befreiungszeichen des Exodus-Pascha, Sieg und Ohnmacht
paradox verbinden. Es erscheint ,wie geschlachtet” und doch aufrechtstehend
(Offb 5,6): ein Bild fiir den Auferstandenen, der die Wundmale seiner Passion
bleibend tragt (vgl. Joh 20,27), der die Passion aber iiberwunden hat und die
Niedrigkeitsgestalt des synoptischen Jesus nicht mehr tragt. In der rechten
Hand Gottes ist eine Buchrolle mit sieben Siegeln (Offb 5,1); das bedeutet, dass
sie ungelesen ist, denn eine gedffnete Rolle hilt der antike Leser in der linken
Hand. Das mit den Siegeln als Testament gekennzeichnete Buch enthilt Gottes
Willen fiir die Welt, wie er den Adressaten offenbart werden soll (Offb 1,1). Er
ist mit dem Sinn der Geschichte — des ,Weltgeschehens” - identisch, das in
apokalyptischer Manier als Weltgericht und Weltvollendung vorgestellt ist.

Das Lamm empfangt das Buch, die himmlischen Wesen verkiindigen: ,,Du
bist wiirdig, zu nehmen das Buch und aufzutun seine Siegel; denn du bist ge-
schlachtet und hast mit deinem Blut Menschen fiir Gott erkauft aus allen Stim-
men und Sprachen und Volkern und Nationen” (Offb 5,9). Das Lamm hat ge-
siegt, so dass es das Buch offnen und es lesbar machen kann (Offb 5,5). Mit der
Offnung der Siegel und den fast zeitgleich wie aus dem Buch selbst springenden
Reitern wird der Inhalt des Buches in ,Action” umgesetzt, also Wirklichkeit.
Das bedeutet jedoch nicht, dass das Lamm die apokalyptischen Endereignisse
in Gang setzt; vielmehr wird das Offnen und Lesen, also das Verstehen, als Ge-
schehen visualisiert, das augenblicklich eintritt; auf diese Weise wird die perfor-
mative Kraft des Buches aktualisiert. Dies geschieht mit expressiver und spekta-
kulédrer Dramatik, wie es die apokalyptische Gattung fordert. Die theologische

243



Nachfolge

Aussage dahinter ist jedoch: Die Antwort auf die Frage nach dem Geschehen,
das die Geschichte enthiillt (vgl. apo-kalypsis, Offb 1,1), ist das Lamm: Gott in
seiner Hingabe-Liebe, die wehrlos und preisgegeben ist und gleichzeitig stark
und todiiberwindend. Ohne diese , Perspektive des Lammes” bliebe alles, was im
Folgenden gezeigt wird, stumm und rétselhaft, eine Folge von unentrinnbaren,
grauenvollen Strafhandlungen. Die Verschlossenheit der Geschichte ist es ja, die
dem Seher die Trdnen in die Augen treibt (vgl. Offb 5,4); auf die Ankiindigung
hin, dass die Siegel durch das Lamm geoffnet werden kénnen, das Buch - die
Geschichte - also lesbar sein wird, brechen Himmel, Erde, Unterwelt und Meer
in unvorstellbaren Jubel aus, denn auch der Kosmos braucht die , Perspektive
des Lammes*“.

Es ist also das Lamm, das die Siegel des Buches 6ffnen und die Geschichte —
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft — lesbar machen kann. Diese Botschaft
ist die zentrale Leseanweisung fiir den Text der Johannesoffenbarung selbst, ihr
»Evangelium”. Das Lamm ist der Kompass, mit dem der Leser durch die apo-
kalyptischen Ereignisse navigieren soll, jener Fixpunkt, der Halt im Strudel der
Bilder gibt.

Blut aus der Kelter und Fleisch fressende Vogel:
Offb 14,14-20 und Offb 19,11-21?

Das will ich im Folgenden an zwei der schwierigsten Bilder der urchristli-
chen Schrift zeigen. Es geht um die beiden Visionen Christi, des Richters in
Offb 14,14-20 und in Offb 19,11-21: Blut, das aus der Kelter des Gotteszornes
fliefst und die Erde meterhoch tiberschwemmt (Offb 14,14-20); Vogel, die das
Fleisch derer fressen, die vom Schwert aus dem Mund des Krieger-Messias er-
schlagen wurden (Offb 19,11-21). Was zeigt der Seher der Apokalypse seinen
Lesern und Leserinnen? Gelingt es, diese zutiefst verstorenden Bilder in die
»Perspektive des Lammes” einzubeziehen?

Prophetische Texte im Hintergrund

Schauen wir zundchst auf Offb 14,14-20: In der ersten Szene (14,14-16) er-

scheint der Menschensohngleiche und ,schickt” seine scharfe Sichel auf die
Erde, die abgeerntet wird. In der zweiten Szene (14,17-20) wirft ein anderer

2 Eine ausfiihrliche exegetische Untersuchung dieser Texte findet sich in: M. Gruber, Gott kdmpft
nicht, er siegt. Bilder von Gericht und Erlosung in der Offenbarung des Johannes, in: A. Deeg / C. Lehnert,
(Hrsg.), Krieg und Frieden. Metaphern der Gewalt und der Verséhnung im christlichen Gottesdienst. (Bei-
trage zu Liturgie und Spiritualitat Bd. 34). Leipzig 2022, 23-68. Darauf greife ich im vorliegenden
Beitrag zuriick. Vgl. ferner M. Gruber, Das himmlische Jerusalem (Offb 21,1-22,5). Planetarische Utopie
als Heilung verwundeter Imagination, in: H. C. Rust, Zuversichtlich leben. Christliche Perspektive zur
Zukunft, ABlar 2023, 72-93.

244



Apokalypse

Engel die Trauben in die Kelter des groflen Zornes Gottes, die aufierhalb der
Stadt getreten wird. Und dann sieht der Visiondr: ,Und heraus kam Blut aus

der Kelter bis zum Zaumzeug der Pferde, tausendsechshundert Stadien weit”
(Oftb 14,20). Im Hintergrund beider Texte der Offb steht der prophetische Pra-
text Jes 63,1-6. Gott tragt das Blut seiner Feinde, die er in seinem Zorn zertreten
hat, an seinem Gewand.

Der Seher fragt: ,,>Warum aber ist dein Gewand so rot, ist dein Kleid wie das
eines Mannes, der die Kelter tritt?“ Und Gott antwortet: ,3Ich allein trat die Kel-
ter; von den Volkern war niemand dabei. Da zertrat ich sie voll Zorn, zerstampfte
sie in meinem Grimm. Ihr Blut spritzte auf mein Gewand und befleckte meine
Kleider. *Denn ein Tag der Rache lag mir im Sinn, und das Jahr der Erlosung war
gekommen.”

Der Seher von Patmos sieht dieses Bild zweimal in einer Gerichtsvision: In
Offb 14,20 wird die Kelter — wohl ebenfalls von Gott — aufierhalb der Stadt ge-
treten, in Offb 19,15 ist es der Reiter mit dem blutigen Gewand, der sie tritt.>

Das erlosende Blut aus der Kelter: Offb 14,14-20

Das verwendete Instrument des Gerichts verbindet beide Gerichtsvisionen: die
scharfe Sichel in der Hand des Menschensohngleichen bzw. das scharfe Schwert
aus dem Mund des Reiters in Offb 19. Das scharfe, zweischneidige Schwert
begegnet bereits in der Eingangsvision: Es kommt hervor aus dem Mund

(Oftb 1,16) dessen, der sich als der , Erste und der Letzte und der Lebendige”
vorstellt. Er war tot und lebt nun; er hat die Schliissel zum Tod und zur Unter-
welt (Offb 1,17f.), der Urheber der gesamten Offenbarung (Offb 1,1), der erhh-
te Christus als der Herr seiner Kirche und Richter der Welt.

Daraus folgt: Die scharfe Sichel in Offb 14 ist kein Instrument des Totens,
sondern eine symbolhafte Inszenierung der Wirkmadchtigkeit des Wortes Christi
bzw. Gottes. Gott richtet durch sein Wort! Das bedeutet fiir das blutige Bild der
Zornkelter Gottes in Offb 14,20: Auch hier handelt es sich nicht um ein Blut-
bad, das Gott unter seinen Feinden anrichtet, sondern - in apokalyptischer
Bildsprache — um die symbolische Inszenierung dessen, was das richtende Wort
Gottes bewirkt! Das Blut in Offb 14,20 ist deshalb nicht das Blut der Feinde -
wo ware sonst davon in der Offb die Rede? —, sondern das erlosende Blut des
Lammes (vgl. Offb 1,5f.; 1,7f. und 19,13). Es bedeckt die ganze Erde, 1600 Sta-
dien weit.* Die in Offb 5,9 besungene Universalitdt der Erlosung — ,du hast

3 Die Doppelvision in Offb 14,14-20 hat aufer Jes 63 noch einen weiteren Pratext: Den propheti-
schen Aufruf zum ,Heiligen Krieg” (Joél 4,9), den Gott mit den Volkern fithren wird, um sie dann
im Tal Joschafat zu richten (Joél 4,12-13).

4 Die Zahl der 1600 Stadien ist die mit 100 multiplizierte Quadratzahl vier als der Symbolzahl fiir die
Welt.

245



Nachfolge

mit deinem Blut erkauft Menschen aus allen Stimmen und Sprachen, aus

allen Nationen und Volkern” — wird hier in eine apokalyptische Bildsprache
mit alttestamentlichem Hintergrund umgesetzt. Auch die Erlésten haben ihre
weiflen Gewidnder im Blut des Lammes reingewaschen (Oftb 7,14); auch sie
wurden vom Blut aus der Kelter ,iiberschwemmt”. Die Prophetie vom grofien
Reinigungsgericht Jes 63,1-6 erfiillt sich, aber in der paradoxen Umkehrung des
Kreuzes.

Das Ergebnis ist also: Der Seher greift in Offb 14,14-19 die biblische Meta-
pher der Ernte in ihren beiden Aspekten auf: positiv als Sammlung der Erwdhl-
ten und negativ als Zorngericht Gottes. Beides geschieht im Christusereignis,
verdichtet noch einmal im Erloésungsgeschehen, in tibergeschichtlicher Schau
gezeigt als Sammlung (Ernte) und Gericht (Kelter). Die Perspektive des Lammes
macht das blutige Kelterbild als eine kiihne soteriologische Neuinterpretation
der biblischen Gerichtstexte lesbar. Das Lamm in seiner paradoxen Gestalt, wie
geschlachtet und aufrechtstehend, gibt die Antwort auf die Frage, ob Gott dem
Bosen ein Ende setzen kann und wird. Die in Offb 5 besungene Universalitdt
der Erlosung verdndert auch die Logik des Liuterungsgerichtes mit ihrer uner-
bittlichen Trennung von Gerechten und Frevlern, deren Blut vergossen werden
muss. Stattdessen wird das Lied des Lammes angestimmt, das mit seinem Blut
gesiegt hat.

Christus kampft nicht, er siegt: Offb 19,11-21

Was bedeutet das fiir Offb 19,11-21? Schauen wir auf die letzte der menschen-
gestaltigen Christusfigurationen des Buches, den Reiter auf dem weiflen Pferd,
den Krieger und Keltertreter.

Christus kommt zum eschatologischen Gericht. Die Erde ist abgeerntet, die
Sammlung ist geschehen. Jetzt reitet er aus, zusammen mit dem Heer seiner Er-
16sten, um Krieg zu fithren mit dem Tier und mit denen, die der Liigenprophet
zum Gotzendienst verfiihrt hat. Eine Schlacht findet jedoch nicht statt. Christus
kampft nicht, er siegt. Tier und Liigenprophet werden gefangen und in den Feu-
ersee geworfen (Offb 19,20). Die , Ubrigen” — die Menschen also — werden geto-
tet mit dem Schwert, das aus dem Mund des richtenden Christus hervorkommt
(Offb 19,21). An dieser Stelle folgt nun das grausige Bild von den Vogeln, die
von einem Engel zum grofien Festmahl Gottes eingeladen werden (Offb 19,17f.)
und sich sattigen am Fleisch der Menschen, die vom Schwert des auf dem Pfer-
de Sitzenden getotet werden (Offb 19,21).

Erneut ist es ein prophetischer Praetext, der im Hintergrund der Johannesof-
fenbarung steht: der kosmische Endsieg und die endgiiltige Ausschaltung der
Fremdvolker, personifiziert durch ,Gog im Land Magog”. In Ez 39,17-20 werden
die Vogel und die wilden Tiere von Gott selbst zu einem ,,Schlachtopfermahl”

246



Apokalypse

aufgerufen. So vollzieht sich das Gericht Gottes. Darauf folgt fiir Israel eine
dauerhafte Wende zum Heil (Ez 39,23-29). Diese Bilder aus dem Buch Ezechiel
werden in der Leserin wachgerufen, wenn sie mit den Augen des Sehers den Sieg
Christi tiber seine und seiner Zeugen Feinde schaut.

Vernichtung der Feinde im Feuersee? Einspruch!

Vom Gericht tiber die Menschen noch einmal zu unterscheiden ist das in

Offb 19,19f. zwischengeschaltete Gericht tiber Tier und Liigenprophet. Man
darf sich vom Grauen dieser Vorstellung einer nie endenden Qual nicht ldhmen
lassen; denn so schrecklich sie ist, so ist ihre Aussage doch streng theologisch zu
lesen. Die Verbrennung im Feuer ist ein standardisiertes Gerichtsmotiv der apo-
kalyptischen Bildwelt. Der ,ewige” Feuersee bedeutet also die endgiiltige Ent-
machtung der Feinde Gottes und ist insofern die letzte Antwort Gottes auf den
Ruf der Erschlagenen, der Opfer der Geschichte. Gottes Gerechtigkeit wird das
siegreiche letzte Wort haben.

Auch die Menschen werden nicht einfach ,vernichtet”: Die vom Schwert des
messianischen Richters Getoteten werden zum Gericht vor dem Thron vom Tod
und von der Unterwelt wieder herausgegeben (Offb 20,13). In Offb 20,15 heifst
es dann ganz wortlich: ,und wenn einer nicht gefunden wurde im Buch des Lebens
aufgeschrieben, der wurde geworfen in den Pfuhl von Feuer”. Die Einheits-
iibersetzung ist hier — wie auch in der Parallelstelle Offb 14,9 — ungenau: , Wer
nicht im Buch des Lebens verzeichnet war, wurde in den Feuersee geworfen”
(Offb 20,15); diese Ubersetzung schlieft die letzte Offenheit der griechischen
Formulierung in unzuldssiger Weise.

Gefressen werden die Siinden: Offb 19,11-21

Was also fressen die Vogel? Nicht die Menschen, sondern ihre Sarx. Dieser hiu-
fig im Neuen Testament fiir die Stindigkeit der Menschen gebrauchte Terminus
wird in Offb 19,18 insgesamt fiinfmal wiederholt. Die Vogel vollbringen nicht
ein Werk der Verdammnis, sondern sie fressen die Stinden der Menschen! Diese
werden getotet durch das Schwert des Wortes Gottes: Das Wort Gottes ,totet”
jedoch durch das Gericht (vgl. Offb 1,16; 2,12.16; vgl. auch Joh 5,22-24;
12,47-50). Die symbolischen Bilder der Schau in Offb 19,17-19 zeigen nicht
die physische Totung, sondern das Gericht tiber die Menschen, die endgiiltige
Scheidung von Gut und Bose. Wie im Fall des die Erde iiberschwemmenden
Blutes in Offb 14,20 handelt es sich auch bei den Fleisch fressenden Vogeln
um die symbolische Imaginierung oder Inszenierung des fiir das Dargestellte
wesentlichen Aspektes: Ist es im Fall des Blutes die Universalitit (1600 Stadien),
so im Fall der Vogel der Endgiiltigkeit (Fressen) dessen, was das Wort Gottes im
Christusereignis bewirkt.

247



Nachfolge

Gottes Gerechtigkeit offenbart sichim Lamm

Jetzt ist es moglich, die Elemente der Interpretation zusammenzufiigen und
beide Bilder von Christus als dem Richter ,aus der Perspektive des Lammes” zu
lesen: Im Kommen Christi am Ende der Geschichte wird offenbar, was durch
ihn geschehen ist. Dadurch gewinnt es seine endgiiltige Bedeutung fiir alle, die
den Durchbohrten sehen (vgl. Offb 1,8). Der Reiter und eschatologische Richter
erscheint deshalb vom ersten Augenblick seines Auftretens an mit dem blutge-
trankten Gewand, dem Kennzeichen des Erl6sers, noch bevor er die Kelter tritt
(Oftb 19,13). Diese Kelter wurde dem Seher bereits gezeigt, und zwar im Rah-
men der iibergeschichtlichen Schau des gesamten Erlosungsgeschehens in der
Ernte- und Keltervision Offb 14,17-20. Dort hat er auch das erlosende Blut aus
der Kelter gesehen, das die ganze Erde tiberschwemmt; der gottliche Keltertreter
mit dem blutigen Gewand aus Jes 63 hat sich in dieser Schau verbunden mit
dem Lobpreis der universalen Erlosung durch das Blut des Lammes (Oftb 5,9)
und der ersten Vorstellung Christi des Erlosers in Offb 1,5. Damit ist das Kelter-
bild vorbereitet und kann sich in Offb 19 zu einer Neuinterpretation des escha-
tologischen Zorngerichts aus Ez 38f. entwickeln.

Die zweite Halfte der Vision (Offb 19,17-21) zoomt sich nun noch weiter
in das Gesehene ein, und zwar unter dem Aspekt der Endgiiltigkeit bei der
eschatologischen Vollendung des Gerichts. Dieses vollzieht sich, so haben wir
gesehen, an den Menschen anders als an den widergottlichen Kréaften. Auch die
zweigeteilte Vision in Offb 19 zeigt also, wie die Doppelvision in Offb 14, zwei
Mal dasselbe Geschehen unter verschiedener Riicksicht: Zuerst sieht der Seher
den eschatologischen Richter selbst (Offb 19,11-16), und in einer zweiten Bild-
folge die Wirkung seines Gerichts (Offb 19,17-21). So folgt unmittelbar auf das
soteriologische Bild vom Keltertreter (Offb 19,15, vgl. Offb 14,19) und als dessen
Vertiefung ein starkes eschatologisches Bild fiir die Endgiiltigkeit der Tilgung der
Stinden in der Vollendung des Gerichts.

Die Perspektive des Lammes

Blut aus der Kelter und Fleisch fressende Vogel — zwei der dunkelsten Bilder der
Offb, vielleicht der gesamten Heiligen Schrift. Sie sind, nach der Entschliisse-
lung ihrer apokalyptischen Bildsprache, nun zu verstehen als Neuinterpretation
eines prophetischen Gerichtstextes im Licht des Christusereignisses. Die Bot-
schaft ist: Das von den Propheten geschaute Gericht, in dem Gott seine Gerech-
tigkeit zeigt und wiederherstellt, hat sich am Lamm vollzogen. Sein Blut hat die
»Menschen aller Stimme und Sprachen, Nationen und Volker” erlost. In dieser
Tiergestalt verkorpert sich die Liebe Gottes: wehrlos und preisgegeben und zu-

248



Apokalypse

gleich stark und todiiberwindend. Das Lamm ist es auch, das in der Gestalt des
Kriegers ausreitet und die widergottlichen Méchte endgiiltig entmachtet. Dies
ist die Antwort Gottes auf den Ruf der Erschlagenen und das ,Evangelium“ der
Johannesoffenbarung. Ohne diese Hermeneutik — die Perspektive des Lammes —
verdunkelt sich die Botschaft der Johannesoffenbarung. Dass dies eine nicht zu
leugnende Gefahr des Textes und der Kithnheit seiner Bilder ist, spiegelt sich
nicht zuletzt im langen Zogern der Kirche, dieses Buch in den Kanon ihrer Hei-
ligen Schriften aufzunehmen.

249



	Margareta Gruber OSF, Der Ruf der Erschlagenen. Die Johannesoffenbarung

