Reflexion

Simon Peng-Keller | Ztrich

geb. 1969, Dr. theol., Professor fiir
Spiritual Care an der Universitat
Ziirich, Exerzitienbegleiter

simon.peng-keller@theol.uzh.ch

Nonduales Bewusstsein?

Zur aktuellen Diskussion um kontemplative Exerzitien

Wer sich heute in christliche Kontemplation einiibt und sie anleitet, steht vor
der Aufgabe, tradierte Wege in kreativer Treue weiterzugehen. Es stellen sich da-
bei Fragen mit unterschiedlicher Reichweite. Im Vordergrund steht die Art und
Weise des Ubens: Worauf wird die Aufmerksamkeit gelenkt? Welche Rolle spie-
len Atem und die korperliche Haltung? Wird ein Gebetswort einbezogen und
wenn ja, wie? Die Fragen mittlerer Reichweite beziehen sich zum einen auf den
Rahmen: Wie ist der Raum und die Zeit der Exerzitien gestaltet? Welche Rituale
werden vollzogen, welche Texte rezitiert? Und schlie’lich stellen sich Fragen
beziiglich des Sinnhorizonts, in dem sich eine kontemplative Praxis vollzieht
und gedeutet wird. Von welchen Uberzeugungen, Narrativen und Visionen ist
sie geleitet? Welche Rolle spielen Stufenmodelle? Auf welche psychologischen
oder spirituellen Selbstkonzepte greifen wir zuriick, um einzuordnen, was wir
erleben? Kontemplative Praxis lebt von inspirierenden und motivierenden Sinn-
horizonten. Doch von welchen?

Der vorliegende Beitrag mochte zur aktuellen Diskussion um kontemplative
Exerzitien beitragen, indem er das Wechselverhiltnis von kontemplativer Pra-
xis, ritueller Rahmung und spiritueller Selbstdeutung untersucht.! Der Ausgangs-
punkt meiner Uberlegungen bildet eine Schrift, in der sich Christian Troster Kri-
tisch mit Franz Jalics’ kontemplativen Exerzitien und dem , Grieser Weg“ aus-
einandersetzt und seinen eigenen Weg zum (Neo-)Advaita beschreibt.? Auch

1 Vgl. dazu auch S. Peng-Keller, Tiefendimension des Betens. Reflexionen im Anschluss an Franz Jalics’
,Kontemplative Exerzitien”, in: GuL 91 (2018), 66-74. Aus psychologischer bzw. buddhistischer Sicht:
J. R. Lindahl / R. Palitsky / D. J. Cooper / W. B. Britton, The roles and impacts of worldviews in the con-
text of meditation-related challenges, in: Transcultural Psychiatry (2022), 1-14.

2 C. Troster, Leere, Fiille, Gegenwart. Anmerkungen zu Kontemplation und Advaita. Norderstedt 2022. Die
Seitenangaben im Text beziehen sich auf dieses Buch.

174



Kontemplative Exerzitien

wenn ich Trosters Schlussfolgerungen nicht teile, halte ich die Fragen, die er
aufwirft, fiir bedenkenswert. Sie betreffen sowohl die kontemplative Ubung als
auch den Deutungsrahmen. Um Kkenntlich zu machen, aus welcher Perspektive
ich schreibe, skizziere ich in einem zweiten Schritt meinen eigenen kontempla-
tiven Weg, der in manchem gegenldufig zu Trosters Entwicklung verlief. Vor die-
sem Hintergrund werde ich schliefdlich die Frage nach dem Verhdltnis zwischen
kontemplativem Uben, ritueller Rahmung und spiritueller Selbstdeutung in zwei-
facher Hinsicht diskutieren: einerseits mit Blick auf die von Troster vertretene
spirituelle Lehre, andererseits in Bezug auf das Verhdltnis zwischen Kontempla-
tion und Gebet. Am Ende steht die Frage nach den weiterfithrenden Impulsen,
die sich aus der aktuellen Diskussion um die kontemplativen Exerzitien gewin-
nen lassen.

Von den kontemplativen Exerzitien zum (Neo-)Advaita

Zu den Stiarken des von Christian Troster gewdhlten Zugangs gehort, Einsichten
an personliche Erfahrungen zuriickzubinden. So berichtet Troster gleich zu Be-
ginn von seinen Erfahrungen mit kontemplativen Exerzitien, wie sie im ober-
frainkischen Haus Gries in der Tradition Franz Jalics’ angeleitet werden. Gewdir-
digt werden deren ,sorgfiltige Didaktik”, die dazu beitrage, dass diese ,nicht
nur in die seelische Tiefe, sondern auch in die Breite” wirken und einen giins-
tigen Raum fiir psychische Integration bieten (10). Dennoch: Nach vielen Jah-
ren intensiven Ubens distanzierte sich Troster vom ,Grieser Weg“. Miihe berei-
tet habe ihm zum einen die Art der Vermittlung, die durch ,eine Art Verschu-
lung” geprdgt gewesen sei und ,auf einem gewissen Niveau stehen” bleibe (11).
»Es war das Gefiihl, auch nach den zehnten oder fiinfzehnten Kontemplativen
Exerzitien etwas Entscheidendes nicht gesagt zu bekommen.” (15) Zum anderen
rieb sich Troster am Verhdltnis zwischen Psychologie und Spiritualitdt. Was die
psychologische Seite betrifft, attestiert er den kontemplativen Exerzitien eine
starke integrative Kraft. In spiritueller Hinsicht fehlten ihm zunehmend die Im-
pulse zur Vertiefung. Im Riickblick auf seinen Weg problematisiert Troster
schlie8lich auch einen zentralen Aspekt der Meditationsanleitung: die aus sei-
ner Sicht einseitige Betonung fokussierter Aufmerksamkeit. Troster ist der An-
sicht, dass man dadurch in ,subtile[n] Subjekt-Objekt-Konfigurationen” gefan-
gen gehalten werde (40).

Was Troster in den kontemplativen Exerzitien vermisste, fand er schlief3lich
in modernen Varianten des Advaita Vedanta. Nicht das ausgedehnte Meditieren
sei flir diese das zentrale Medium spiritueller Entwicklung, sondern die miindli-
che Unterweisung (Satsang) und die gezielte Selbsterforschung: , Was ich in de-
ren Satsangs und Retreats erfahren habe? Nichts anderes, als auch in den Kon-
templativen Exerzitien angestrebt wird. Nur formuliert aus einer anderen Per-

175



Reflexion

spektive, in anderen Hinweisen und Aussagen. [...] Ohne lange Meditationszei-
ten, dafiir mit vielen Hinweisen der Lehrer, wird da versucht, ganz genau hin-
zuschauen und so den Blick auf den Urgrund unseres Selbst zu 6ffnen. Und da
ist eben Schluss mit Psychologie.” (21) Im Zentrum der Advaita-Lehre steht die
Uberzeugung, dass der menschliche Geist an einem non-dualen Bewusstsein
partizipiere, das als tiberindividuell charakterisiert wird und dem gottliche Ei-
genschaften zugeschrieben werden: Unendlichkeit, Absolutheit, Allmacht, All-
wissenheit, Ungeborenheit und Unsterblichkeit. Um zu diesem Bewusstsein zu
gelangen, miisse der illusiondre Charakter des Ego/Selbst durchschaut werden.

Die neue Selbstdeutung, zu der Troster nach langer Suche findet, wirkt sich
auch auf seine Meditationspraxis aus. An die Stelle der strukturierten Ubungs-
schritte tritt das von Thomas Keating vermittelte Centering Prayer, bei dem man
direkt ins Wasser gestofien werde (27); an die Stelle der bestdndigen Wiederho-
lung des Namens Jesus Christus treten kurze Worte, die der Sammlung dienen;
und an die Stelle der fokussierten Wahrnehmung tritt ein offenes und ungerich-
tetes Gewahrsein. Ziel dieser Meditationspraxis ist es, das non-duale Bewusstsein
zu fordern. Kennzeichnend fiir dieses sei ein ,nicht-begriffliche[s] Gewahrsein”
(22), das nicht mehr auf ,Objekte” wie ,,Gefiihle, Gedanken, Empfindungen
oder Sinneswahrnehmungen” fokussiert sei (38), sondern ein unmittelbare([s]
Wissen um alles Wahrgenommene in diesem Moment” darstelle (38f.).

Von der ,ungegensténdlichen Meditation“ zum Jesusgebet

Mein eigener Zugang zur Kontemplation verlief in manchem gegenldaufig zu Tro-
sters Weg. Im Rahmen einer Exerzitienwoche fiir Jugendliche ging mir im Som-
mer 1985 auf, wie befreiend es ist, in einem hellwachen Prasenzbewusstsein zu
verweilen. Im stillen Sitzen all dessen gewahr zu werden, was jetzt da ist, ohne
meine Aufmerksamkeit auf etwas Bestimmtes zu fokussieren, bedeutete ein
Durchbruch und der Anfang eines neuen Weges. Was sich mir in dieser Sommer-
woche erschloss, iberraschte und begeisterte mich. Der Meditationsleiter orien-
tierte sich an Karlfried Graf Diirckheims Grundiibung und stellte sie als ,,unge-
genstindliche Meditation”? in einen christlichen Deutungsrahmen. Die Teilneh-
menden wurden angeleitet, auf einem Kissen sitzend in aufgerichteter und ver-
wurzelter Haltung ein hellwaches inneres Gewahrsein zu entwickeln und im
Rhythmus des Aus- und Einatmens einen Prozess der Hingabe zu durchlaufen.
Ich lernte, den Atem als ,eine Grundbewegung des Lebens“* verstehen. Diirck-
heims ,Grundformel” (,,Sich loslassen / Sich niederlassen / Sich einswerdenlas-

3 Zu diesem Begriff und zur christlichen Rezeption von Diirckheim vgl. K. Baier, Meditation und Mo-
derne. Zur Genese eines Kernbereichs moderner Spiritualitit in der Wechselwirkung zwischen Westeuropa,
Nordamerika und Asien. Wiirzburg 2009, 810 u. 871.

4 K. Graf Diirckheim, Hara. Die Erdmitte des Menschen. Bern — Miinchen — Wien 2°1997.

176



Kontemplative Exerzitien

sen / Sich neu kommenlassen”®) diente dabei als Vorlage. Neben den Impulsen,
die meist von Schrifttexten ausgingen, dem stillen Sitzen und dem langsamen
Gehen sahen die Meditationswochen, an denen ich regelmifig teilnahm, auch
leibtherapeutische Elemente vor.

Zu den frithen Entdeckungen gehorte auch jene, dass es neben den biblischen
Schriften eine Fiille von Texten gab, die mir Orientierung und Inspiration vermit-
telten. Durch alle Jahrhunderte hindurch, so realisierte ich, gab es kontemplative
Menschen, die ihre Erfahrungen und Einsichten niedergeschrieben und litera-
risch ausgestaltet hatten. Das verweilende Lesen gleicht einem Labor, in dem sich
Erfahrungen klaren und deutlicher zeigen kénnen und in dem ein Boden dafiir
gelegt wird, mich auf neue Lebens- und Erfahrungsvollziige einzulassen.

Als im Jahre 1988 publik wurde, dass Diirckheim zwischen 1933 und 1945 ein
iiberzeugter Nazi war, und wenig spater mein Meditationslehrer wegen sexuellen
Ubergriffs verurteilt wurde, geriet ich in eine Krise. Als ich erwog, das kontempla-
tive Uben ganz aufzugeben, machte mich jemand auf Franz Jalics und das Haus
Gries aufmerksam. Die kontemplativen Exerzitien fiihrten mich auf neue Weise
zu dem zurtiick, was sich mir einige Jahre zuvor erschlossen hatte.

Durch die Begegnung mit Franz Jalics und dem Jesusgebet verleiblichte sich
meine Gebetspraxis in neuer Weise. Was ich bislang als einen rein geistigen In-
nenraum betrachtet hatte, nahm eine leibsinnliche Gestalt an. In der verinner-
lichten Rezitation 6ffneten sich Herz und Sinne. Was ich dabei vollzog und wahr-
nahm, war aktiv und rezeptiv zugleich, ebenso sinnhaft wie sinnlich. Mein Ver-
weilen in Stille personalisierte sich. Der Name, der mich selbst zu formen begann,
hatte die Kraft eines Sakraments: ,Dein Name ist wie kostliches Salbol!“ (HId 1,3)

Im Hinblick auf den Deutungshorizont, in dem sich mein Uben bewegte, blieb
manches klarungsbediirftig. Wo und wie liefd sich kontemplative Praxis in einem
heutigen theologischen Horizont verorten? Welche Bedeutung hatte die Schrift-
meditation fiir kontemplatives Beten? Und was sollte ich von den vielfdltigen
Versuchen halten, christliche Kontemplation mit buddhistischen, hinduistischen
und sdkularen Meditationspraktiken anzureichern oder gar zu verschmelzen?

Kontemplatives Uben, rituelle Rahmung und spirituelle Selbstdeutung

Jede spirituelle Ubung wird von einem Deutungs- und Referenzrahmen bestimmt
und ist auf diesen angewiesen. Das gilt fiir den von Troster beschriebenen Weg
ebenso wie fiir meinen eigenen. Das Verhiltnis zwischen Ubung und Deutung ist
nicht statisch. Sowohl dem Ubungsprozess als auch spiritueller Reflexion wohnt
eine Eigendynamik inne, die dazu fithren kann, dass sich das eine vom anderen

5 K. Graf Diirckheim, Meditieren: wozu und wie. Die Wende zum Initiatischen. Freiburg i.Br. — Basel —
Wien 1986, 146.

177



Reflexion

entkoppelt und es zu neuen Konfigurationen kommt. Troster fand im Advaita
Impulse, die seine Ubungspraxis zugleich vertieften wie auch umformten. An
die Stelle der fokussierten Aufmerksamkeit, wie sie in kontemplativen Exerzitien
vermittelt werden, trat ein ungerichtetes Gewahrsein.

Bemerkenswert ist, dass Troster den christlichen Deutungshorizont, der
kontemplative Exerzitien im Haus Gries pragt, nur beildufig erwdhnt. Und von
Gebet, Liturgie und Schriftauslegung ist gar nicht die Rede. Das wirft die Frage
auf, ob Trosters Schwierigkeiten mit den kontemplativen Exerzitien sich nicht
auf den Ubungsprozess beschrankten, sondern auch den christlichen Deutungs-
rahmen betrafen. Was ihn weiterfiihrte, ist eine neue, vom (Neo-)Advaita inspi-
rierte Selbstdeutung. Das Selbst und seine intersubjektiven Beziige werden hier
als illusiondr betrachtet (42.66). Im Einklang mit seinen Lehrern erkldrt Troster
die sinnliche Wirklichkeit insgesamt zum wirksamen Schein, zu einer ,Modula-
tion in Bewusstsein und von Bewusstsein” (67).

Die Meditationspraxis, die sich von dieser Einheits- und Bewusstseinsphilo-
sophie leiten ldsst, hat konsequenterweise einen Zug zur Entindividualisierung.
Wesentliche Dimensionen dessen, was menschliches Leben ausmacht, kommen
darin kaum vor: personale Prdsenz, zwischenmenschliche Beziehungen, sinn-
liche Responsivitat usw.® Wenn menschliche Individualitat als illusionér und in-
tentionale Aufmerksamkeit als eine subtile Form der Ichbezogenheit betrachtet
wird, hat dies Auswirkungen auf die kontemplative Praxis. Wie bereits erwidhnt,
kritisiert Troster fokussierende Ubungsformen und plidiert dafiir, ein freischwe-
bendes Gewahrsein zu kultivieren, das dem absoluten, non-dualen Bewusstsein
als letzter Wirklichkeit besser entspreche. Was ist davon zu halten?

Dualistische Ziige der Lehre vom non-dualen Bewusstsein

Zunichst fallt auf, dass die Lehre vom non-dualen Bewusstsein, so wie sie Tro-
ster vertritt, selbst dualistische Ziige hat. Sie operiert mit starken Kontrasten,
zu denen insbesondere jener zwischen einem dualen und einem non-dualen
Bewusstsein gehort. Die geistige Wirklichkeit (das absolute Bewusstsein) wird
von der sinnlich-korperlichen (Nicht-)Wirklichkeit abgegrenzt. Da diese Gegen-
satzpaare mit starken Wertungen verbunden sind, stellen sie vor eine radikale
Alternative: entweder A oder B, eine dritte Option gibt es nicht. So heifdt es
beispielsweise: ,Wird dieser Ubergang [vom gegenstindlichen zum non-dualen
Bewusstsein] nicht vollzogen, wird man in der meditativen Praxis vermutlich
irgendwann stagnieren.” (40) Doch konnte es nicht sein, dass es mehr als nur
zwei Optionen gibt?

6 Zu letzterem vgl. S. Peng-Keller, Gebet als sinnliches Sinnereignis. Anniherungen an die Leiblichkeit des
Verstehens im Gebet, in: 1. U. Dalferth / S. Peng-Keller (Hrsg.), Beten als verleiblichtes Verstehen. Frei-
burg i.Br. 2016, 25-49.

178



Kontemplative Exerzitien

Die Probleme beginnen damit, dass die grof8e Vielfalt menschlicher Bewusst-
seinsformen binér Klassifiziert werden: als entweder ,dual’ oder ,nicht-dual’. Jeg-
liche Form von Intentionalitdt — , Gefiihle, Gedanken, Empfindungen oder Sin-
neswahrnehmungen” (38) — ist nach Troster ein Fall eines dualen Bewusstseins
bzw. einer Subjekt-Objekt-Konfiguration. Phanomenologisch gesehen lasst sich
jedoch sinnliche Wahrnehmung, leibliches Selbsterleben und mentale Intentio-
nalitdt mit einem abstrakten Subjekt-Objekt-Schema, wie es die europdische
Philosophie bis weit ins 20. Jahrhundert hinein bestimmte, nur unzureichend
erfassen. Die Alternative zwischen einem dualen und einem non-dualen Be-
wusstsein ist simplifizierend und selbst von dem geprégt, was es ablehnt. Auch
was die Meditationspraxis betrifft, stehen wir nicht vor einem Entweder-Oder.
Wir miissen uns nicht entscheiden zwischen fokussierter und freischwebender
Aufmerksamkeit, sondern konnen gut zwischen beidem hin- und herpendeln,
wobei mit Abstufungen und Mischvarianten zu rechnen ist.

Menschliche Individualitat: eine Illusion?

Wie steht es jedoch um Trésters Uberzeugung vom illusiondren Charakter
menschlicher Individualitdt? Gehort die erntichternde Einsicht, dass das ,,Ich*,
mit dem wir uns gewdhnlich identifizieren, ein Konstrukt darstellt, nicht zu
den kulturiibergreifenden Erfahrungen kontemplativer Praxis? Zweifellos. Doch
tritt diese Einsicht in unzdhligen Varianten auf und verkniipft sich mit sehr
unterschiedlichen Selbstdeutungen. Es ist keineswegs zwingend, aus der kon-
templativen Einsicht in den illusiondren Charakter egozentrischer Selbstkon-
strukte den Schluss zu ziehen, das Selbst(erleben) sei insgesamt illusionér. Die
Advaita-Lehre ist eine von vielen Moglichkeiten, kontemplative (Nicht-)Selbst-
erfahrungen zu deuten. Die johanneische Rede von einer reziproken Einwoh-
nung und die an diese ankniipfende mystische Tradition bietet einen anderen,
fiir christliche Kontemplation nidherliegenden Deutungszugang. Die vielleicht
bekannteste Formulierung findet sich im Gebet, das die Abschiedsreden Jesu
beschliefdt: ,Sie sollen eins sein, wie wir eins sind. Ich in ihnen und du in mir.”
(Joh 17,22f.) Einheit vollzieht sich hier auf eine Weise, die Unterschiede wahrt.
Und sie geschieht im Gebet.

Kontemplation als Gebet?

Wer Kontemplation praktiziert und anleitet, diirfte frither oder spdter mit der
Aufgabe konfrontiert sein, deren Verhiltnis zum Gebet zu kldren. Setzt Kontem-
plation eine bestimmte Gebetspraxis voraus? Ist sie selbst eine Form des Betens?
Die Autoren, die auf den vorausgehenden Seiten zu Wort kamen, beantworten
diese Fragen unterschiedlich. Wahrend Jalics vom kontemplativen Beten und
Thomas Keating vom Centering Prayer spricht, wird bei Diirckheim Meditation

179



Reflexion

und Kontemplation nicht als Form des Betens betrachtet. Der klassische Vier-
schritt lectio — meditatio — oratio — contemplatio’ wird hier zum Dreischritt ,con-
centratio, meditatio, contemplatio”®, in dem lectio divina und Gebet fehlen. Und
wer wie Troster der Meinung ist, dass der personale Charakter menschlichen Le-
bens lediglich eine voriibergehende Entwicklungsstufe ist, die schlieflich in
einem allumfassenden Bewusstsein verschwindet, der wird den Anredecharak-
ter, den das Gebet auszeichnet, als etwas betrachten, das die Ubenden in einem
dualen Bewusstsein gefangen halt.

Doch ist die Du-Anrede Gottes, die christliches Beten auszeichnet, nicht et-
was, was im kontemplativen Beten zumindest punktuell iiberstiegen wird? Es
kommt darauf an, was mit ,iibersteigen’ hier gemeint wird. Problematisch er-
scheint mir die verbreitete Vorstellung, die eine solche Du-Anrede als ,gegen-
standlich’ charakterisiert und sie als Aspekt eines dualen Bewusstseins versteht,
das im Vollzug der Kontemplation durch ein non-duales Bewusstsein iberwun-
den wird. Denn wie Martin Buber und andere herausgestellt haben, ist ein Ich-
Du-Verhiltnis nicht als gegenstandliches (Ich-Es) zu beschreiben. Jemanden an-
zusprechen, bedeutet gerade, in eine Beziehung einzutreten und nicht, etwas zu
vergegenstandlichen.

Diirckheim argumentierte diesbeziiglich nuanciert und vermittelnd. Es seien
in diesem Zusammenhang zwei Fragen voneinander zu unterscheiden: , 1. Die
Frage, ob in der Seinserfahrung — von hauchzarten Seinsfithlungen bis hin zur
erschiitternden und alles verwandelnden Seinserfahrung — ein Du erlebt wird,
und 2. ob uns in diesem Du [eine] Person begegnet.“? Die Begegnung mit dem
Du sei ein zentraler Aspekt menschlicher Lebenserfahrung. Menschen erfahren
sich auf vielfiltige Weise als angesprochen, durch Personen ebenso wie durch
Gegenstiande und Orte. Alles konne zum ansprechenden und anmutenden Du
werden — auch das Gottliche, das durch alles hindurchzusprechen vermaoge:
»Aus dem Du aller Begegnung spricht — uns in der Tiefe bestdtigend, fordernd,
begliickend - das Sein.“!° Personwerden erfiille sich im Transparentwerden fiir
die Tiefendimension der Wirklichkeit, fiir das gottliche Wesen, das einem als
iiberpersonlich-personales Du begegne.!!

Das ostkirchliche Modell

Die mit den Jahren wachsende Vertrautheit mit den vielfdltigen west- und ost-
kirchlichen Traditionen kontemplativen Betens machte mir bewusst, dass Franz
Jalics’ Anleitung, trotz dem Bezug zum Jesusgebet, dem westkirchlichen Modell

7 S. Peng-Keller, Geistbestimmtes Leben. Spiritualitit. Ziirich 2012, 136f.
8 K. Graf Diirckheim, Meditieren, 186 [s. Anm. 5].

9 Ebd., 99.

10 Ebd., 100f.

11 Ebd., 105.

180



Kontemplative Exerzitien

folgte. Dieses versteht Kontemplation als hochste Stufe eines Gebetswegs, der
mit dem Horen auf das Wort Gottes beginnt und schrittweise tiber verbale Ge-
betsformen zum transverbalen Schauen fiihrt. Der ostkirchliche Hesychasmus,
der das Jesusgebet hervorbrachte, orientiert sich demgegeniiber an einer ande-
ren Logik. Der Weg fiihrt hier von auf3en nach innen, vom Intellekt ins Herz.
Das Jesusgebet wird auf diesem Weg nicht tiberstiegen und zuriickgelassen, son-
dern es intensiviert sich, wird zum Glutgebet. Die Starke des ostkirchlichen Mo-
dells liegt in seiner integrativen Kraft, die auch das leibsinnliche Erleben und
die gemeinschaftlich-rituelle Rahmung umfasst. Im verinnerlichten Stofigebet
»Jesus Christus, erbarme Dich meiner!“, das seine biblische Grundlage im Ruf
des Bartimaus hat (Mk 10,46-52), kommt zusammen, was die westkirchliche
Tradition in Stufen unterteilt. Wer sich dieses Gebet zu eigen macht, taucht in
einen vielstimmigen Gebetsstrom ein, wird von einer Bewegung mitgenommen,
die aus der Tiefe menschlicher Not in die Hohe des gottlichen Lichts fihrt.

Kontemplation als transverbales Gebet im Horizont des Evangeliums

Jede kontemplative Praxis kennt die Herausforderungen, die Christian Troster
benennt: Spirituelle Lehren und Anleitungen kénnen zu Formeln erstarren, Ri-
tuale sich entleeren und Ubungen sich vom Deutungshorizont entfernen, der
einst selbstverstdndlich vorausgesetzt wurde. Christian Trosters Anfragen lassen
sich als Herausforderungen verstehen, die Praxis christlicher Kontemplation zu
iiberdenken und weiterzuentwickeln. Welche Impulse lassen sich aus der jin-
geren Diskussion um die kontemplativen Exerzitien gewinnen?

Kontemplation als Tiefendimension christlichen Betens

Drei Hinweise sollen an dieser Stelle gentigen.!? Der erste betrifft den Referenz-
rahmen der kontemplativen Exerzitien, die Franz Jalics in den 1970er- und
1980er-Jahren in einem katholischen Umfeld entwickelte. Die kirchlichen und
theologischen Voraussetzungen und Selbstverstandlichkeiten, die sie pragen,
haben sich in den letzten Jahrzehnten weitgehend verfliichtigt. Im Anschluss an
barockscholastische Stufenmodelle (sowie in Ankniipfung an die Namen-Jesu-
Verehrung jesuitischer Pragung'® bei gleichzeitiger Abgrenzung gegeniiber einer
einseitigen Auslegung der ignatianischen Exerzitien'*) ging Jalics davon aus,
dass sich eine kontemplative Gebetspraxis aus den vertrauten Grundvollziigen
christlichen Lebens entwickelt und unterschied strikt zwischen einer vorkon-

12 Vgl. zum Folgenden S. Peng-Keller, Tiefendimension des Betens [s. Anm. 1].

13 Vgl. E Jalics, Kontemplative Exerzitien. Eine Einfiihrung in die kontemplative Lebenshaltung und in das
Jesusgebet. Wiirzburg 1994, 328.

14 Vgl. E Jalics, Die kontemplative Phase der ignatianischen Exerzitien, in: GuL 71 (1998), 11-25, 116-131.

181



Reflexion

templativen und einer kontemplativen Phase des Betens.!> Dies entspricht ei-
nem sich im sogenannten Quietismusstreit des 17. und 18. Jahrhunderts verfes-
tigenden Stufenmodell, das strikt zwischen einer diskursiven Meditation, die
sich eintliben ldsst, und einer rein gnadenhaften Kontemplation unterschied.!®
Seit Beginn des 20. Jahrhunderts geriet dieses Modells zunehmend unter Kritik
und wird heute innerhalb der katholischen Theologie nicht mehr vertreten. Die
Zeiten haben sich gewandelt: Wer heute zu kontemplativem Beten anleitet, hat
es immer weniger mit Menschen zu tun, die in einem selbstverstindlichen
christlichen Referenzrahmen leben. Kontemplatives Beten erscheint unter ge-
genwadrtigen Bedingungen weniger als Sonderform oder Reifestufe christlichen
Betens, sondern eher als seine Tiefendimension, die das Christwerden in allen
Entwicklungsphasen begleitet und die auch den Einbezug sinnlicher Wahrneh-
mung erfordert.” Ein solches Verstindnis hat Konsequenzen fiir die Anleitung
christlicher Kontemplation: Sie kann in jeder Phase eines Lebens- und Glau-
benswegs entdeckt und gefordert werden.

Von der Schriftmeditation zu Kontemplation — und zuriick

Damit wird zweitens auch das Verhéltnis zwischen Schriftmeditation und Kon-
templation neu konfiguriert. Der Uberschritt vom einen zum andern ist nicht
mehr als lineare Sequenz zu verstehen, die von einer tieferen zu einer h6heren
Reifestufe fiihrt, sondern eher als Wechselbewegung, die immer wieder neu zu
vollziehen ist: als Weg vom gehdorten und verinnerlichten Wort zu einer Prasen-
zerfahrung, die ihrerseits im Horizont des Evangeliums verstanden wird. Fir die
Anleitung christlicher Kontemplation bedeutet dies, dass sie darauf zu achten
hat, wie sie den Wechselvollzug von Schriftbezug und kontemplativem Uben
gestaltet. Oder im Bild gesprochen: Wenn der Kartduser Guigo II. die Unter-
scheidung zwischen lectio, meditatio, oratio und contemplatio'® als vierstufige Lei-
ter verstand, so stellt sich heute die Aufgabe, die Tragfdhigkeit dieser Leiter neu
zu entdecken. Zu ihr gehort auch die operatio: das aus dem Horen inspirierte
geistbestimmte Leben.

Gleichzeitigkeit von verbalem und transverbalem Beten

Dadurch verschiebt sich schliellich drittens auch die Frage nach dem Wortbe-
zug innerhalb des kontemplativen Betens. Wie angetont, kennt die christliche
Tradition in dieser Hinsicht zwei Grundvarianten: das westkirchliche Modell

15 F. Jalics, Kontemplative Exerzitien, 12-15 [s. Anm. 13].

16 Vgl. K. Baier, Meditation und Moderne, 142-178 [s. Anm. 3].

17 Vgl. S. Peng-Keller (Hrsg.), Sinnliches Erleben als Weg zur Gottesliebe. Scala divini amoris. Wiirzburg
2021; ders., Die Sinne als Stufen zur géttlichen Liebe. Zur Aktualitit der mystischen Schrift ,Scala divini
amoris”, in: GuL 87 (2014), 1-12.

18 S. Peng-Keller, Geistbestimmtes Leben, 136f. [s. Anm. 7].

182



Kontemplative Exerzitien

eines Ubergangs vom verbalen zum transverbalen Beten und das ostkirchliche
Modell einer paradoxen Gleichzeitigkeit. Eine Aufgabe fiir die Zukunft kontem-
plativer Exerzitien konnte sein, diese beiden Modelle noch stirker miteinander
zu verbinden. Wenn das Jesusgebet zum Herzensgebet wird — zu einem Vollzug
also, der wie von allein aus dem Herzen aufsteigt —, kann es sich mit einem Ge-
wahrsein fiir eine ungegenstandliche Prdsenz verbinden, die uns ganz zu uns
kommen ldsst und zugleich in eine helle Weite fiihrt.

Was geschieht mit dem ,Selbst’, das so betet? Es 16st sich aus dem Zwang,
sich feststellen und identifizieren zu miissen, weitet sich, wird pordser, offnet
sich auf seine Tiefe hin, indem es in ein Geschehen hineingezogen wird, das
es nur ansatzweise reflexiv ausbuchstabieren kann. Soll dieses liquide Selbst
Spuren im alltdglichen Selbstvollzug hinterlassen, bedarf es eines nachvollzie-
henden Verstehens, einer Transformation des narrativen Selbst durch die Inte-
gration einer neuen Perspektive auf die eigene Geschichte und Gegenwart: Wir
sind nicht nur, was wir und andere aus uns gemacht haben, sondern empfan-
gen unsere tiefste Identitdt aus dem, was uns unverhofft geschenkt wurde und
wird. Die meditatio, das Sich-erschlieffen-und-verwandeln-Lassen durch Gottes
Wort, geht der contemplatio nicht nur voraus, sondern antwortet auch auf sie
und trdgt zu einer Selbstintegration bei. Weil das neue Selbst in Christus erst
im Werden ist, ist eine solche Selbstintegration und die oszillierende Bewegung
zwischen aktivem Selbstvollzug, meditativer Reflexion und kontemplativer De-
sidentifikation ein lebenslanger Prozess.

183



