Spirituelle Autonomie

Michael Hoffner | Munster

geb. 1971, Dr. theol. habil., Professor fiir
Theologie der Spiritualitdt an der PTH
Miinster und am CTS Berlin

hoeffner@bistum-muenster.de

Spirituelle Autonomie

Doris Wagner hat vor dem Hintergrund ihrer eigenen negativen Erfahrungen
geistlichen Missbrauch definiert als , Verletzung spiritueller Autonomie“.! Von
spiritueller Autonomie zu reden sei ,noch relativ ungebrdauchlich“? — im Sinne
eines grundlegenden Selbstbestimmungsrechts, frei und nicht von anderen ein-
geschriankt nach spirituellen Ressourcen zu suchen?® und sie zu verwenden. Tat-
sachlich ist es Wagners Verdienst, das Autonomiedenken auch auf dem Feld der
Theologie der Spiritualitdt implementiert zu haben. Nachdem der ,real existie-
rende Katholizismus“ lange Zeit ein , angespanntes Verhdltnis zu dem gesell-
schaftlichen und anthropologischen Freiheitsideal der Aufklarung“* hatte, hat
sich zuerst die katholische Moraltheologie unter dem Leitbegriff der ,autono-
men Moral” einen Weg errungen, das autonome sittliche Urteil freier Subjekte
anzuerkennen. Als sich das Zweite Vatikanische Konzil bemiihte, die Errungen-
schaften neuzeitlich-aufgekldarten Denkens nicht ldnger als eine einzige Verfalls-
geschichte zu bewerten, sondern sie auch zu wiirdigen, erlebten viele Christen
das als ,Befreiung aus einem religiosen Ghetto”.’ Seitdem prédgen Leitworte wie
das eines miindigen Christseins und eine entsprechende Rhetorik des Erwach-
senwerdens zumindest die westliche kirchliche Atmosphére. Sie beziehen sich
vor allem auf einen Zuwachs an kirchlichen Partizipationsmoglichkeiten und
auf moralische Selbstverantwortung. Diese Linie zieht Doris Wagner nun sozu-
sagen weiter auf das Feld der Spiritualitdt. Inzwischen erhilt sie dafiir bischof-

1 D. Wagner, Spiritueller Missbrauch in der katholischen Kirche. Freiburg i.Br. 2019, 22.

2 Ebd.

3 Ebd, 48.

4 R. Miggelbrink, Freiheit und Wahrheit im geistlichen Leben — Zur aktuellen Debatte iiber den Freiheits-
begriff, in: GuL 92 (2019), 280-289, hier: 280.

5 S. Peng-Keller, Geistbestimmtes Leben. Zirich 22014, 86.

259



Kirche

lichen Riickenwind: ,Wir miissen in der Kirche fiir eine Kultur der Anerkennung
und Forderung der spirituellen Selbstbestimmung sensibilisieren.®
Das Potential, das im Terminus ,spirituelle Autonomie” geborgen liegt, ver-

dient es, gehoben zu werden. Dabei wird sich zeigen, dass spirituelle Autonomie
mehr ist als eine positive Kontrastfolie zum Phdnomen spiritueller Manipulation
bzw. spirituellen Missbrauchs. Zugleich wird sich erweisen, dass spirituelle Miin-
digkeit, so sehr sie sich im Fahrwasser der eben skizzierten kirchlich-theologi-
schen Entwicklung bewegt, nicht einfach ident ist mit einem Zuwachs an kirch-
licher und moralischer Selbstbestimmung.” Das sei in zehn Thesen entfaltet.?

These 1: Selbstbestimmte Geistbestimmtheit

Spirituelle Autonomie bedeutet spirituelle Wahrnehmungs-, Unterscheidungs-
und Handlungsfahigkeit. Diese Kompetenz ist entscheidend, um Manipulation
und spirituellen Missbrauch friihzeitig zu erkennen und zu verhindern - aber sie
erschopft sich nicht darin. ,Spirituelle Autonomie ist ein wesentlicher Baustein
beim Aufbau und der Pflege einer personlichen Gottesbeziehung.”? In diesem
Sinn markiert spirituelle Autonomie nicht das letzte Ziel eines geistlichen Weges,
sondern beschreibt eine Voraussetzung, wie dieser Weg gelingen kann. Der Frank-
furter Theologe Knut Wenzel hat spirituelle Autonomie jiingst unterschieden
von Selbstbesitz und diese personliche Gottesbeziehung in einem pneumatologi-
schen Zugang als Selbst-Offnung, Selbst-Ubergabe, Selbst-Preisgabe und Selbst-
Exponierung im Geist bezeichnet, als eine ,Blof3¢, in der das spirituelle Selbst
sich dem Geist tiberliefert.“!° Entscheidend dafiir sei, dass diese Gastfreundschaft
gegeniiber dem Geist frei gewollt ist und dass sie getragen ist von dem Vertrau-
en, dass der Gast das Gastgeschenk nicht ausnutzt.!! Man kann also von einer
selbstbestimmten Geistbestimmtheit sprechen. Diese schliefit ein, jeweils zu un-
terscheiden, wo bzw. in welchen Vermittlungen dieser gottlich-freiende Gast an-
klopft. Es geht vorrangig um die geistliche Unterscheidung, welchen geistlichen
Ressourcen, Ubungen, Deutemustern, Begleiter(innen) etc. man sich getrost und

6 Interview mit Bischof Heinrich Timmerevers, in: LS 74 (2023), 174-178, hier: 174.

7 S. Peng-Keller, Geistbestimmtes Leben, 88 [s. Anm. 5].

8 Dieser Artikel wurde konzipiert im Blick auf eine Probevorlesung zu einer Umhabilitation. Das The-
ma wurde vom Autor auch bei Fortbildungen fiir geistliche Begleiter:innen zur Diskussion gestellt.

9 H. Wustmans, Wie spirituelle Autonomie Missbrauch vorbeugt, URL: https://www.katholisch.de/
artikel/42090-theologin-wustmans-wie-spirituelle-autonomie-missbrauch-vorbeugt#:~:text=Was%20
ist%20mit%20dem%20Begriff,der%20Pflege%20einer%20pers%C3%B6nlichen%20Gottesbezie-
hung (Stand: 03.06.2024).

10 K. Wenzel, ,Hort, ihr Himmel, ich will reden” — Theologie aus den Krisen in Kirche und Welt. Freiburg
i.Br. 2023, 44.

11 Vgl. ebd., 43.

260



Spirituelle Autonomie

verantwortet anvertrauen bzw. iiberlassen darf. Und zwar deshalb, weil genii-
gend Vertrauen da ist, dass diese Hingabe zum Segen wird und man ohne Furcht
sein kann, dass diese Hingabe in Selbstverlust, Selbstentfremdung und Unfrei-
heit miindet. Spirituelle Autonomie nimmt sich die Freiheit, die letzte Zustim-
mung zu spirituellen Deutungen, Ubungen, Bindungen etc. dem eigenen Gewis-
sen zu liberantworten. Das Gewissen bleibt die letzte, unhintergehbare Instanz
personlicher Verantwortung.!?

These 2: Autonomie und Bewusstsein der eigenen Wiirde

Spiritualitét ist also primaér ein Sich-Bestimmenlassen durch den Gottesgeist'?,
wobei zugleich neu Autonomie freigesetzt wird, wenn man sich so exponiert.
Wer so frei ist, sich zusprechen zu lassen, Gottes geliebter Sohn bzw. geliebte
Tochter zu sein, kann zugleich mit dem eingetlibten Bewusstsein fiir die eige-
ne gottgegebene Wiirde in eine neue Freiheit wachsen. Aus neurobiologischer
Perspektive hat Gerald Hiither darauf aufmerksam gemacht: Wer ein starkes Be-
wusstsein seiner Wiirde entwickelt hat, sei zum einen weniger leicht verfiihrbar
und zum anderen weniger leicht verletzbar durch das wiirdelose, schidigende
Verhalten anderer.’* Menschen mit einem Wiirdebewusstsein hatten ein sensi-
bles Gespiir, was unter ihrer Wiirde wire, und liefien sich daher nicht zum Ob-
jekt der Absichten, Ziele, Erwartungen, Bewertungen und Belehrungen anderer
machen.’ Sich der eigenen Wiirde bewusster zu werden sei wie ein ,innerer
Kompass“'® und der entscheidende Schritt in die Freiheit, geradezu ein Akt der
Emanzipation. Er gewidhrt eine gewisse Immunitdt!” und innere Freiheit, Stel-
lung zu beziehen und auszusprechen, was man so nicht (langer) hinzunehmen
bereit ist.

Spirituelle Autonomie ist also nicht nur Voraussetzung fiir das Gelingen ei-
nes geistlichen Weges. Auf einem solchen Weg unterwegs zu sein und sich dabei
einzuiiben in einen Glauben, ,der Menschen vor Gott grofd und frei sein lasst“'®,
lasst Autonomie zugleich wachsen.

12 Vor diesem Hintergrund ist zu betonen, dass Gehorsam kein Gegenbegriff zu Freiheit und Autono-
mie ist! Auch Gehorsam bleibt von Freiheit unterfangen und ist zu verantworten: Man bestimmt
sich aus Einsicht, zu gehorchen.

13 S. Peng-Keller, Geistbestimmtes Leben, 91 [s. Anm. 5].

14 G. Hither, Wiirde. Was uns stark macht — als Einzelne und als Gesellschaft. Minchen 32018, 127, 130,
21.

15 Ebd., 123.

16 Ebd., 135, 158.

17 Ebd., 141.

18 J. Knop, Anders katholisch werden, in: HK 2/2023, 30ff., hier: 32.

261



Kirche

These 3: Die Stimmen der anderen und die Alteritatsmarkierung

Die in These 1 erwdhnte Fihigkeit zu unterscheiden zeigt sich darin, eine ,Alteri-
tatsmarkierung” setzen zu konnen: Spirituelle Autonomie identifiziert die Stimme
der begleitenden Person oder einer Autoritdt nicht differenzlos mit der Stimme
Gottes. Sie nimmt wach wahr, wo begleitende Personen oder Autoritdten selbst
mit dem Anspruch auftreten, die Stimme Gottes zu vertreten. Eine solche , Ver-
wechslung von geistlichen Personen mit der Stimme Gottes“!? ist zentrales Kenn-
zeichen spirituellen Missbrauchs. Dabei kann die Verwechslung von einer der Be-
ziehungsseiten geschehen oder sogar von beiden. Diese theologische Uberdeter-
mination und Sakralisierung von Begleitenden (und Leitungsverantwortli-chen)
ordnet Klaus Mertes SJ als Verstof3 gegen das erste Gebot ein. Im Begleitungs-
kontext schliefst spirituelle Autonomie daher die Fahigkeit ein, die ,leere Mitte”
zwischen sich und der Begleitperson freizuhalten und aufmerksam zu bleiben, wo
die Dreiecksbeziehung der Begleitung in eine binédre Codierung abgleitet und die
begleitende Person den Platz Gottes einnimmt. , Damit Gott sich ereignen kann,
bedarf es der leeren, von beiden Seiten freigehaltenen Mitte.”?° Diese freigehal-
tene Mitte befreit ihrerseits von menschlichen Totalitdtsanspriichen.

Spirituelle Autonomie rechnet freilich auch damit, dass die Stimme einer be-
gleitenden Person oder einer Autoritit vielleicht eine Vermittlungsgestalt gottli-
chen Wirkens fiir mich sein kann. Mit Dietrich Bonhoeffer wére zu beherzigen:
Der Christus im eigenen Herzen ist [zumindest gelegentlich; MH] schwicher als
der Christus im Wort des Bruders und der Schwester.?!

These 4: Ja und darum Nein sagen

Spirituelle Autonomie besitzt die Fihigkeit, Nein zu sagen und sich abzugrenzen,
wo sie eine Spiritualitdt als toxisch, erniedrigend, schddigend etc. oder eine Be-
gleitungssituation als manipulativ bzw. missbrauchlich erkennt. Hier konkreti-
siert sich das , Ich widersage” der Osternacht. Spirituelle Autonomie ist daher ver-
bunden mit einem dankbar-positiven Verhdltnis zur eigenen Aggressionskraft.
Zuvor allerdings hat spirituelle Autonomie entdeckt, wozu sie Ja sagen kann, was
zustimmungsfédhig ist, weil es das eigene Leben begliickt, trdgt, bereichert. Die
LSpiritualitdt des Nein” steht im Dienst dieses hoheren Ja, in dessen Dynamik
und Gefille.

19 K. Mertes, Geistlicher Missbrauch — Theologische Anmerkungen, in: StZ 144 (2019), 93-102, hier: 93.

20 G. Lauscher, Macht und Dienst — Von der Kraft einer schwachen Seelsorge, in: GuL 96 (2023), 48-56,
hier: 56.

21 D. Bonhoeffer, Gemeinsames Leben. Giitersloh 202001, 20.

262



Spirituelle Autonomie

Spirituelle Autonomie konkretisiert das ,Ich widersage” in weiterer Folge auch
»sakularen Glaubenssdtzen” gegentiber, die, tiefer besehen, unter Druck setzen
und tberfordern. Sie erringt sich Freiheit gegeniiber einem Konformismus mit
Denkmoden und Idealen, die im gesellschaftlichen Diskurs begegnen. Ange-
sichts der Suggestivkraft von Werbung und Ratgeberliteratur kann die Neigung
zu einem blinden Gehorsam sehr subtil sein.

These 5: Wohlwollend-kritischer Umgang mit den ,mociones”

Spirituelle Autonomie nimmt sich die Freiheit und das Recht, die eigenen Ge-
fihle, Gedanken, Erfahrungen auf dem geistlichen Weg wahr und ernst zu neh-
men. Ignatius von Loyola wiirdigt sie als potentielle ,Medien“, in denen sich das
Gottesgeheimnis biographisch-individuell zeigen kann. Diese Freiheit beinhaltet
Wachsamkeit, wo diese Autonomie eingeschrankt oder abgesprochen wird, z.B.
durch Abwertung von Gefiihlen und Bediirfnissen. Derartige Verurteilungen der
eigenen Emotionen zdhlen zu den Kennzeichen spirituellen Missbrauchs.??

Umgekehrt hat sich spirituelle Autonomie gegeniiber der eigenen Emotiona-
litdt immer wieder einen unterscheidenden Abstand zu erringen. Nicht alle un-
mittelbaren Gefiihle haben gleich recht bzw. sind als Indizien zu deuten, welcher
Weg einzuschlagen ist. Tomas Halik macht eine gewisse ,Diktatur der Gefiihle”
aus: ,Wir leben in einer Welt, in der die Gefiihle alles diktieren und begriinden,
und diese Einseitigkeit verdatzt langsam die menschlichen Charaktere.“? Aus ig-
natianischer Perspektive ist dem Resonanzgefiihl des Trostes erst dann zu trau-
en, wenn es sich als nachhaltig erweist, also iiber ldngere Zeit hin bleibt. ,Das
unmittelbare Reagieren auf Lust-Unlust-Gefiihle auch in Verbindung mit Gebet
oder geistlichen Prozessen, ist keine Unterscheidung der Geister. Im Gegenteil:
Wer sich von Gefallen-Nichtgefallen oder Anziehung-Abscheu in seinem Han-
deln leiten ldsst, steht in der Gefahr, Sinn und Ziel der geistlichen Unterschei-
dung zu verfehlen.“?* Gefithle und Stimmungen konnen launisch und schwan-
kend sein, sich aufblahen und die Wahrnehmung verzerren. Und wie oft stellen
sich Dinge nach ein paar Tagen, Wochen oder Monaten wieder anders dar. Kaum
zufdllig fragen die kirchlichen Liturgien bei gro3en Lebensentscheidungen (Wei-
he, Trauung, Profess) nach der Bereitschaft und dem Willen der Empfangenden —
und nicht nach ihren Emotionen.

22 H. A. Schulz, Bei euch soll es nicht so sein! Missbrauch geistlicher Autoritit. Wiirzburg 2022, 36, 63.
Ahnlich: D. Wagner, Spiritueller Missbrauch, 112-117 [s. Anm. 1].

23 T. Halik, Beriihre die Wunden. Uber Leid, Vertrauen und die Kunst der Verwandlung. Freiburg i.Br. 2013,
137.

24 H. Zollner, Zunahme an geistlicher Trostung (EB 316) — Wesen und Kriterien der ignatianischen ,Unter-
scheidung der Geister”, in: GuL 78 (2005), 264-279, hier: 265.

263



Kirche

These 6: Aus dem Priméarnarzissmus hinauswachsen

Spirituelle Autonomie geht nicht nur einher mit Freiheit gegentiiber dufieren
Zwéngen. Sie sucht ringend und empfangend auch Freiheit von inneren Ver-
kriimmungen, von dem, was Ignatius ungeordnete Anhinglichkeiten (EB 1 und
21) nennt. Dazu gehort, tiber den priméren Narzissmus hinauszuwachsen. Fiir
David Foster Wallace bedeutet wahre Freiheit die Selbstiiberwindung der ,Stan-
dardeinstellung”, sich selbst fiir den Mittelpunkt der Welt zu halten: ,Es geht [...]
darum, ob ich diese angeborene, fest verdrahtete Standardeinstellung irgendwie
andern oder iiberwinden mochte, diese tiefsitzende und im wahrsten Sinne des
Wortes zu verstehende Ichbezogenheit, deretwegen wir alles durch die Linse des
Selbst sehen und interpretieren.“?

Spirituelle Autonomie nimmt also nicht nur die eigenen Gefiihle, Gedanken,
Bediirfnisse, Sichtweisen ernst — sie gesteht das auch den Menschen neben sich
zu. Wirklich miindig ist sie, wenn sie iber eigene Selbstbefriedigungs- und -be-
hauptungswiinsche hinauswéchst in die Freiheit der Kinder Gottes. Es geht um
das Loslassen eines ,selbstischen Ichs“, des Ego. So wiren wohl jene Topoi der
spirituellen Klassiker zu deuten, die von der Aufgabe des Willens sprechen, so
etwa Meister Eckhart: ,,Ebenso macht nichts einen wahren Menschen, aufler dass
er seinen Willen aufgibt.“?¢ Es geht nicht um die Brechung des eigenen Willens
als Freiheitsvermogen! Der Eigenwille, der hier bekdmpft wird, ist ,ein [...] Wille,
der sich schrankenlos an Selbsterhaltung und Selbstbelohnung klammert.“?

These 7: Die Freiheitsmuidigkeit wahrnehmen

Angesichts vielfdltiger Optionen, einem wachsend komplexen und komplizier-
ten Leben und den daraus folgenden existentiellen Navigationsproblemen kann
sich eine Freiheitsmiidigkeit® breit machen. Spirituelle Autonomie ist dafiir auf-
merksam. Diese Miidigkeit macht verfiihrbar, sich die eigene Freiheit von ande-
ren abnehmen und andere {iber sich entscheiden zu lassen. ,Zum Schutz vor
geistlichem Missbrauch gehort unter Umstdnden auch eine Auseinandersetzung
[...] mit der Logik und Attraktivitat des autoritdren spirituellen Modells: Unter-
ordnung kann anziehend sein, gerade fiir junge Menschen.“? In Entscheidungs-
situationen etwa ist die Aufmerksamkeit angeraten: Inwieweit liegt ein Sich-von-

25 D. F. Wallace, Das hier ist Wasser. K6ln 2°2021, 16f.

26 Meister Eckhart, Reden der Unterweisung. Hrsg., iibers. u. kommentiert v. V. Leppin. Leipzig 2019,
30 (= 11. Rede).

27 M. Casey, Fremd in der Stadt. Glaube und Werte in der Regel des heiligen Benedikt. St. Ottilien 2019,
104.

28 R. Scheule, Wir Freiheitsmiiden. Warum Entscheidung immer mehr zur Last wird. Minchen 2015.

29 D. Wagner, Spiritueller Missbrauch, 165 [s. Anm. 1].

264



Spirituelle Autonomie

den-Umstdnden-beherrschen-lassen-Wollen bzw. eine innere Neigung vor, ande-
ren Menschen die Bestimmungsmacht tiber die eigenen Moglichkeiten abzutre-
ten? Spirituelle Autonomie wird also nach spirituellen Ressourcen (Begleitperso-
nen, Unterscheidungskriterien...) suchen, die helfen, die eigene Freiheit stress-
freier zu bewohnen. Zudem schlief3t sie die Fahigkeit ein, in Entscheidungssitu-
ationen das Fragen zu lieben, also die Fahigkeit, die Spannungen auszuhalten,
die damit verbunden sind — und nicht vorschnell Losungen bzw. Antworten
herstellen zu wollen. Die Philosophin Alice Lagaay spricht davon, den , Muskel
des Zogerns” auszubilden: ,Zu zogern bedeutet, sich selbst zu erlauben, den
reizvollen Moment vor einer bestimmten Handlung zu genieflen, ihn auszudeh-
nen, bevor es kein Zurtick mehr gibt. Dieser Moment ,davor’ ist eine Zeit mach-
tiger Latenz, wenn alle Energie und alle Informationen, die fiir eine Entschei-
dung notig sind, gesammelt und verstarkt werden.“3° Das Zégern aus innerer
Autonomie kostet also den Moment aus, in dem man sich in einem Zustand er-
hohter Aufregung, Wachsamkeit und damit Selbstprdsenz befindet. Dies fiihrt
zu einer grofleren Konzentration des Potentials.

These 8: Ergdnzungsbedurftigkeit anerkennen

Spirituelle Autonomie, christlich gedeutet, ist davon unterschieden, selbstge-
niigsam zu sein. Sie meint nicht, autark zu sein oder dies sein zu miissen. Sie
hat einen niichternen Blick dafiir, in der eigenen Wahrnehmung der Wirklich-
keit und in der eigenen geistlichen Deutung des Lebens storanfdllig und fehlbar
zu sein, mitunter blinde Flecke zu haben und einen begrenzten Horizont. Sie
weifs um den notwendigen Anderen: angewiesen zu sein auf Spiegelung des
eigenen Verhaltens, correctio fraterna, Rat, einen Auflenblick auf die eigene Situ-
ation, die geronnene Weisheit der spirituellen Tradition — und auch darum, wie
weitend und orientierend es sein kann, in einer Entscheidung die Optionen in
den christlichen Interpretationshorizont zu stellen und sie daraufhin zu befra-
gen, inwieweit bzw. wo je mehr eine ,Konformitdt mit Christus” (Bernhard von
Clairvaux) gegeben ist. Kurz: Spirituelle Autonomie sucht sich entsprechende
Hilfen und Ressourcen®! —, um dann noch einmal die Freiheit des Priifrechts in
Anspruch zu nehmen: das, was man gehort und gelesen hat, was einem gespie-
gelt und vorgeschlagen wurde, fiir sich hinsichtlich der Passung zu unterschei-

30 A. Lagaay, Lob des Zauderns, in: PhiloMag 44 (2019), 56f., hier: 56.

31 Bildung zdhlt zu den entscheidenden Resilienzfaktoren gegen spirituellen Missbrauch. Spirituelle
Autonomie wichst, je mehr Perspektiven auf das Leben, spirituelle Stile etc. sie kennt, je mehr ihr
die Kriterien geistlicher Unterscheidung vertraut sind, je mehr sie aus einer unkritischen Auslegung
der Bibel herauswichst — und ist daher wachsam, wenn Vernunft und kritisches Denken abgelehnt
werden bzw. komplexe Fragen in ein Schwarz-Weif3-Denken eingezwangt werden.

265



Kirche

den. Noch einmal: Spirituelle Autonomie bedeutet, sich in geistlichen Dingen
von anderen nichts vorschreiben und verordnen lassen zu miissen — aber sehr
wohl, sich von anderen etwas sagen und vorschlagen zu lassen, um den Hori-
zont ggf. zu weiten. Die Unfdhigkeit, sich unterbrechen und in Frage stellen zu
lassen, sollte nicht als geistliche Autonomie vergoldet werden. Insofern ware
immer wieder kritisch zu fragen: Wo ist jemand vielleicht in der ,Selbstbestati-
gungsschleife”, so dass er/sie sich geistlichen Anregungen nur 6ffnet, wenn sie
eigene Erfahrungen unmittelbar bestdtigen bzw. schnell eine entlastende Selbst-
und Weltdeutung vermitteln?®?

These 9: Unverfiuigbarkeit Raum lassen

Spirituelle Autonomie weif3, dass der geistliche Weg kein Weg in Eigenregie ist
und dass im Resonanzgeschehen das gottliche Gegentiber und Wirken unver-
figbar bleibt. So sehr Autonomie fiir ein Resonanzgeschehen eine unabdingbare
Voraussetzung ist, so sehr gilt: , Erfahrungen hochsten Gelingens und hdchsten
Gliicks sind immer auch von einem Moment des Autonomieverlusts gekenn-
zeichnet. Sie stellen sich genau dann ein, wenn wir von etwas tiberwaltigt wer-
den.”3® Zurecht bemerkt Hartmut Rosa: ,,Wenn wir uns Hals iiber Kopf verlie-
ben, wenn wir von einer Musik, einer religidsen oder politischen Idee oder einer
Naturerfahrung vollig tiberwiltigt werden, wenn wir nicht mehr anders kon-
nen, als einem Ruf nachzufolgen, dann verlieren wir die Kontrolle tiber unsere
Umstidnde und sind genau darin nicht entfremdet.”3* Spiritualitdt ist vor allem ein
(Zu-)Lassen, unverfiigbar beriihrt, tiberrascht, bewegt, ergriffen oder sogar tiber-
waltigt und sich selig genommen zu werden. In diesem Sinn hat etwa Klaus von
Flue gebetet: ,Nimm mich mir ...“. Fiir William James ist solche ,Passivitdt” (=
etwas nicht intentional bewirkt haben) eines der vier Kennzeichen mystischer
Erfahrungen. Dringend zu beachten ware also das Verhailtnis spiritueller Au-
tonomie zum , Anderen der Selbstbestimmung“*®: zum Pathos des Daseins, zu
dem, was einen trifft, ohne gewdhlt, gewollt zu sein.

Im Resonanzgeschehen Gottes Unverfiigbarkeit anzuerkennen, nimmt Be-
tenden allerdings nicht die eigene Stimme. Spirituelle Autonomie zeigt sich
daher ggf. im Ringen mit Gott, im Widerstand ihm gegentiber oder im Wagnis,

32 S. Peng-Keller, Geistbestimmtes Leben, 89 [s. Anm. 5].

33 H. Rosa, Resonanz — Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin 72023, 756.

34 Ebd., 303. Ahnlich 756: ,Solche Begegnungen fiihren in aller Regel dazu, dass wir bestehende Pline
umwerfen, dass wir das Gefiihl haben, etwas d@ndern zu miissen, dass wir uns verwandeln und noch
dazu in eine Richtung, die wir weder vorhersagen noch kontrollieren kénnen.”

35 W. James, Die Vielfalt religioser Erfahrung — Eine Studie iiber die menschliche Natur. Frankfurt — Leipzig
1997, 384f.

36 Diese Formulierungen bei P. Stoellger, Passivitit aus Passion. Zur Problemgeschichte einer ,categoria non
grata’. Tiibingen 2010, 6, 21.

266



Spirituelle Autonomie

in einen ,Aushandlungsprozess” mit Gott einzutreten, was mein Leben sein soll.
Yves Raguin SJ wiirdigt dieses Ringen als gottlich legitimiert: ,Gott will ein leib-
haftiges Wesen vor sich sehen, das weinen kann, schreien unter den Wirkungen
seiner lauternden Gnade [...]. Er will ein Wesen, das den heftigsten Wunsch
verspiirt, ihm zu widerstehen, warum nicht?“?” Spirituelle Autonomie kann sich
daher auch dufiern in der Klage, die nicht verstummt, die sich emport, die im
eigenen Namen und im Namen Gottes gegen Leid, Tod ... protestiert.

These 10: Die ,spirituelle Intimsphéare” schiitzen

Die Verletzung der ,spirituellen Intimsphédre”?® gehort zu den Kennzeichen geist-
lichen Missbrauchs, etwa durch investigative, neugierige, tibergriffige Fragen,
Rechenschaftspflicht gegentiiber den Oberen auch in intimsten Bereichen oder
eine Vermischung von forum internum und externum. Im Bewusstsein der eigenen
Wiirde (These 2) verwahrt sich spirituelle Autonomie gegen solche Invasionen in
die spirituelle Intimsphére. Der seit den Wiistenvitern bezeugte Rat der ,Offen-
legung des Herzens” bzw. Gewissenserdffnung (exagoreusis) ist vor diesem Hin-
tergrund klarungsbediirftig. Er ist nicht zu lesen als Druck, etwas oder gar alles
offenbaren zu miissen. Er ist eine Einladung, das auszusprechen, was ans Licht
oder an die frische Luft kommen will, weil es unausgesprochen im ,Dunkel des
Herzens” weitergdrt und negative, toxische Wirkungen entfaltet.

Umgekehrt ldsst sich spirituelle Autonomie nicht mitziehen von einer gesell-
schaftlichen , Kultur des Gestdandnisses” mit ihrem , Grundrauschen an Bekennt-
nissen”, in denen Menschen oft Intimstes verdffentlichen. In dieser Atmosphére
gilt in der Tat: ,Etwas fir sich zu behalten’ erfordert psychisches Riickgrat.“*
Darin zeigt sich eine Freiheit, die sich schwer manipulieren ldsst und die Fahig-
keit zum Widerstand gegentiber der Macht.** Gegen solchen gesellschaftlichen
Transparenzdruck merkt der Philosoph Byung-Chul Han an: ,Die menschliche
Seele braucht offenbar Sphéren, in denen sie bei sich sein kann ohne den Blick
des Anderen. Eine totale Ausleuchtung wiirde sie ausbrennen.“#!

37 Y. Raguin, Wege der Kontemplation in der Begegnung mit China. Einsiedeln 21976, 31f.

38 D. Reisinger, Missbrauch von Menschen oder Missbrauch von Macht?, in: LS 74 (2023), 146-151,
hier: 150.

39 A. Dufourmantelle, Verteidigung des Geheimnisses. Ziirich 2021, 69.

40 Ebd., 109, 152.

41 B. C. Han, Transparenzgesellschaft. Berlin °2017, 8.

267



