
Michael Höffner | Münster

geb. 1971, Dr. theol. habil., Professor für 
Theologie der Spiritualität an der PTH 
Münster und am CTS Berlin

hoeffner@bistum-muenster.de

Spirituelle Autonomie

Doris Wagner hat vor dem Hintergrund ihrer eigenen negativen Erfahrungen 
geistlichen Missbrauch definiert als „Verletzung spiritueller Autonomie“.1 Von 
spiritueller Autonomie zu reden sei „noch relativ ungebräuchlich“2 – im Sinne 
eines grundlegenden Selbstbestimmungsrechts, frei und nicht von anderen ein-
geschränkt nach spirituellen Ressourcen zu suchen3 und sie zu verwenden. Tat-
sächlich ist es Wagners Verdienst, das Autonomiedenken auch auf dem Feld der 
Theologie der Spiritualität implementiert zu haben. Nachdem der „real existie-
rende Katholizismus“ lange Zeit ein „angespanntes Verhältnis zu dem gesell-
schaftlichen und anthropologischen Freiheitsideal der Aufklärung“4 hatte, hat 
sich zuerst die katholische Moraltheologie unter dem Leitbegriff der „autono-
men Moral“ einen Weg errungen, das autonome sittliche Urteil freier Subjekte 
anzuerkennen. Als sich das Zweite Vatikanische Konzil bemühte, die Errungen-
schaften neuzeitlich-aufgeklärten Denkens nicht länger als eine einzige Verfalls-
geschichte zu bewerten, sondern sie auch zu würdigen, erlebten viele Christen 
das als „Befreiung aus einem religiösen Ghetto“.5 Seitdem prägen Leitworte wie 
das eines mündigen Christseins und eine entsprechende Rhetorik des Erwach-
senwerdens zumindest die westliche kirchliche Atmosphäre. Sie beziehen sich 
vor allem auf einen Zuwachs an kirchlichen Partizipationsmöglichkeiten und 
auf moralische Selbstverantwortung. Diese Linie zieht Doris Wagner nun sozu-
sagen weiter auf das Feld der Spiritualität. Inzwischen erhält sie dafür bischöf-

1	 D. Wagner, Spiritueller Missbrauch in der katholischen Kirche. Freiburg i.Br. 2019, 22.
2	 Ebd.
3	 Ebd., 48.
4	 R. Miggelbrink, Freiheit und Wahrheit im geistlichen Leben – Zur aktuellen Debatte über den Freiheits-

begriff, in: GuL 92 (2019), 280–289, hier: 280.
5	 S. Peng-Keller, Geistbestimmtes Leben. Zürich ²2014, 86.

Spirituelle Autonomie

259



6	 Interview mit Bischof Heinrich Timmerevers, in: LS 74 (2023), 174–178, hier: 174.
7	 S. Peng-Keller, Geistbestimmtes Leben, 88 [s. Anm. 5].
8	 Dieser Artikel wurde konzipiert im Blick auf eine Probevorlesung zu einer Umhabilitation. Das The-

ma wurde vom Autor auch bei Fortbildungen für geistliche Begleiter:innen zur Diskussion gestellt.
9	 H. Wustmans, Wie spirituelle Autonomie Missbrauch vorbeugt, URL: https://www.katholisch.de/

artikel/42090-theologin-wustmans-wie-spirituelle-autonomie-missbrauch-vorbeugt#:~:text=Was%20
ist%20mit%20dem%20Begriff,der%20Pflege%20einer%20pers%C3%B6nlichen%20Gottesbezie-
hung (Stand: 03.06.2024).

10	 K. Wenzel, „Hört, ihr Himmel, ich will reden“ – Theologie aus den Krisen in Kirche und Welt. Freiburg 
i.Br. 2023, 44.

11	 Vgl. ebd., 43.

lichen Rückenwind: „Wir müssen in der Kirche für eine Kultur der Anerkennung 
und Förderung der spirituellen Selbstbestimmung sensibilisieren.“6 

Das Potential, das im Terminus „spirituelle Autonomie“ geborgen liegt, ver-
dient es, gehoben zu werden. Dabei wird sich zeigen, dass spirituelle Autonomie 
mehr ist als eine positive Kontrastfolie zum Phänomen spiritueller Manipulation 
bzw. spirituellen Missbrauchs. Zugleich wird sich erweisen, dass spirituelle Mün-
digkeit, so sehr sie sich im Fahrwasser der eben skizzierten kirchlich-theologi-
schen Entwicklung bewegt, nicht einfach ident ist mit einem Zuwachs an kirch-
licher und moralischer Selbstbestimmung.7 Das sei in zehn Thesen entfaltet.8

These 1: Selbstbestimmte Geistbestimmtheit

Spirituelle Autonomie bedeutet spirituelle Wahrnehmungs-, Unterscheidungs- 
und Handlungsfähigkeit. Diese Kompetenz ist entscheidend, um Manipulation 
und spirituellen Missbrauch frühzeitig zu erkennen und zu verhindern – aber sie 
erschöpft sich nicht darin. „Spirituelle Autonomie ist ein wesentlicher Baustein 
beim Aufbau und der Pflege einer persönlichen Gottesbeziehung.“9 In diesem 
Sinn markiert spirituelle Autonomie nicht das letzte Ziel eines geistlichen Weges, 
sondern beschreibt eine Voraussetzung, wie dieser Weg gelingen kann. Der Frank-
furter Theologe Knut Wenzel hat spirituelle Autonomie jüngst unterschieden 
von Selbstbesitz und diese persönliche Gottesbeziehung in einem pneumatologi-
schen Zugang als Selbst-Öffnung, Selbst-Übergabe, Selbst-Preisgabe und Selbst-
Exponierung im Geist bezeichnet, als eine „Blöße, in der das spirituelle Selbst 
sich dem Geist überliefert.“10 Entscheidend dafür sei, dass diese Gastfreundschaft 
gegenüber dem Geist frei gewollt ist und dass sie getragen ist von dem Vertrau-
en, dass der Gast das Gastgeschenk nicht ausnutzt.11 Man kann also von einer 
selbstbestimmten Geistbestimmtheit sprechen. Diese schließt ein, jeweils zu un-
terscheiden, wo bzw. in welchen Vermittlungen dieser göttlich-freiende Gast an-
klopft. Es geht vorrangig um die geistliche Unterscheidung, welchen geistlichen 
Ressourcen, Übungen, Deutemustern, Begleiter(innen) etc. man sich getrost und 

Kirche

260



12	 Vor diesem Hintergrund ist zu betonen, dass Gehorsam kein Gegenbegriff zu Freiheit und Autono-
mie ist! Auch Gehorsam bleibt von Freiheit unterfangen und ist zu verantworten: Man bestimmt 
sich aus Einsicht, zu gehorchen.

13	 S. Peng-Keller, Geistbestimmtes Leben, 91 [s. Anm. 5].
14	 G. Hüther, Würde. Was uns stark macht – als Einzelne und als Gesellschaft. München ³2018, 127, 130, 

21.
15	 Ebd., 123.
16	 Ebd., 135, 158.
17	 Ebd., 141.
18	 J. Knop, Anders katholisch werden, in: HK 2/2023, 30ff., hier: 32.

verantwortet anvertrauen bzw. überlassen darf. Und zwar deshalb, weil genü-
gend Vertrauen da ist, dass diese Hingabe zum Segen wird und man ohne Furcht 
sein kann, dass diese Hingabe in Selbstverlust, Selbstentfremdung und Unfrei-
heit mündet. Spirituelle Autonomie nimmt sich die Freiheit, die letzte Zustim-
mung zu spirituellen Deutungen, Übungen, Bindungen etc. dem eigenen Gewis-
sen zu überantworten. Das Gewissen bleibt die letzte, unhintergehbare Instanz 
persönlicher Verantwortung.12

These 2: Autonomie und Bewusstsein der eigenen Würde

Spiritualität ist also primär ein Sich-Bestimmenlassen durch den Gottesgeist13, 
wobei zugleich neu Autonomie freigesetzt wird, wenn man sich so exponiert. 
Wer so frei ist, sich zusprechen zu lassen, Gottes geliebter Sohn bzw. geliebte 
Tochter zu sein, kann zugleich mit dem eingeübten Bewusstsein für die eige-
ne gottgegebene Würde in eine neue Freiheit wachsen. Aus neurobiologischer 
Perspektive hat Gerald Hüther darauf aufmerksam gemacht: Wer ein starkes Be-
wusstsein seiner Würde entwickelt hat, sei zum einen weniger leicht verführbar 
und zum anderen weniger leicht verletzbar durch das würdelose, schädigende 
Verhalten anderer.14 Menschen mit einem Würdebewusstsein hätten ein sensi-
bles Gespür, was unter ihrer Würde wäre, und ließen sich daher nicht zum Ob-
jekt der Absichten, Ziele, Erwartungen, Bewertungen und Belehrungen anderer 
machen.15 Sich der eigenen Würde bewusster zu werden sei wie ein „innerer 
Kompass“16 und der entscheidende Schritt in die Freiheit, geradezu ein Akt der 
Emanzipation. Er gewährt eine gewisse Immunität17 und innere Freiheit, Stel-
lung zu beziehen und auszusprechen, was man so nicht (länger) hinzunehmen 
bereit ist.

Spirituelle Autonomie ist also nicht nur Voraussetzung für das Gelingen ei-
nes geistlichen Weges. Auf einem solchen Weg unterwegs zu sein und sich dabei 
einzuüben in einen Glauben, „der Menschen vor Gott groß und frei sein lässt“18, 
lässt Autonomie zugleich wachsen.

Spirituelle Autonomie

261



19	 K. Mertes, Geistlicher Missbrauch – Theologische Anmerkungen, in: StZ 144 (2019), 93–102, hier: 93.
20	 G. Lauscher, Macht und Dienst – Von der Kraft einer schwachen Seelsorge, in: GuL 96 (2023), 48–56, 

hier: 56.
21	 D. Bonhoeffer, Gemeinsames Leben. Gütersloh 262001, 20.

These 3: Die Stimmen der anderen und die Alteritätsmarkierung

Die in These 1 erwähnte Fähigkeit zu unterscheiden zeigt sich darin, eine „Alteri-
tätsmarkierung“ setzen zu können: Spirituelle Autonomie identifiziert die Stimme 
der begleitenden Person oder einer Autorität nicht differenzlos mit der Stimme 
Gottes. Sie nimmt wach wahr, wo begleitende Personen oder Autoritäten selbst 
mit dem Anspruch auftreten, die Stimme Gottes zu vertreten. Eine solche „Ver-
wechslung von geistlichen Personen mit der Stimme Gottes“19 ist zentrales Kenn-
zeichen spirituellen Missbrauchs. Dabei kann die Verwechslung von einer der Be-
ziehungsseiten geschehen oder sogar von beiden. Diese theologische Überdeter-
mination und Sakralisierung von Begleitenden (und Leitungsverantwortli-chen) 
ordnet Klaus Mertes SJ als Verstoß gegen das erste Gebot ein. Im Begleitungs-
kontext schließt spirituelle Autonomie daher die Fähigkeit ein, die „leere Mitte“ 
zwischen sich und der Begleitperson freizuhalten und aufmerksam zu bleiben, wo 
die Dreiecksbeziehung der Begleitung in eine binäre Codierung abgleitet und die 
begleitende Person den Platz Gottes einnimmt. „Damit Gott sich ereignen kann, 
bedarf es der leeren, von beiden Seiten freigehaltenen Mitte.“20 Diese freigehal-
tene Mitte befreit ihrerseits von menschlichen Totalitätsansprüchen.

Spirituelle Autonomie rechnet freilich auch damit, dass die Stimme einer be-
gleitenden Person oder einer Autorität vielleicht eine Vermittlungsgestalt göttli-
chen Wirkens für mich sein kann. Mit Dietrich Bonhoeffer wäre zu beherzigen: 
Der Christus im eigenen Herzen ist [zumindest gelegentlich; MH] schwächer als 
der Christus im Wort des Bruders und der Schwester.21

These 4: Ja und darum Nein sagen

Spirituelle Autonomie besitzt die Fähigkeit, Nein zu sagen und sich abzugrenzen, 
wo sie eine Spiritualität als toxisch, erniedrigend, schädigend etc. oder eine Be-
gleitungssituation als manipulativ bzw. missbräuchlich erkennt. Hier konkreti-
siert sich das „Ich widersage“ der Osternacht. Spirituelle Autonomie ist daher ver-
bunden mit einem dankbar-positiven Verhältnis zur eigenen Aggressionskraft. 
Zuvor allerdings hat spirituelle Autonomie entdeckt, wozu sie Ja sagen kann, was 
zustimmungsfähig ist, weil es das eigene Leben beglückt, trägt, bereichert. Die 
„Spiritualität des Nein“ steht im Dienst dieses höheren Ja, in dessen Dynamik 
und Gefälle.

Kirche

262



22	 H. A. Schulz, Bei euch soll es nicht so sein! Missbrauch geistlicher Autorität. Würzburg 2022, 36, 63. 
Ähnlich: D. Wagner, Spiritueller Missbrauch, 112–117 [s. Anm. 1].

23	 T. Halík, Berühre die Wunden. Über Leid, Vertrauen und die Kunst der Verwandlung. Freiburg i.Br. 2013, 
137.

24	 H. Zollner, Zunahme an geistlicher Tröstung (EB 316) – Wesen und Kriterien der ignatianischen „Unter-
scheidung der Geister“, in: GuL 78 (2005), 264–279, hier: 265.

Spirituelle Autonomie konkretisiert das „Ich widersage“ in weiterer Folge auch 
„säkularen Glaubenssätzen“ gegenüber, die, tiefer besehen, unter Druck setzen 
und überfordern. Sie erringt sich Freiheit gegenüber einem Konformismus mit 
Denkmoden und Idealen, die im gesellschaftlichen Diskurs begegnen. Ange-
sichts der Suggestivkraft von Werbung und Ratgeberliteratur kann die Neigung 
zu einem blinden Gehorsam sehr subtil sein. 

These 5: Wohlwollend-kritischer Umgang mit den „mociones“

Spirituelle Autonomie nimmt sich die Freiheit und das Recht, die eigenen Ge-
fühle, Gedanken, Erfahrungen auf dem geistlichen Weg wahr und ernst zu neh-
men. Ignatius von Loyola würdigt sie als potentielle „Medien“, in denen sich das 
Gottesgeheimnis biographisch-individuell zeigen kann. Diese Freiheit beinhaltet 
Wachsamkeit, wo diese Autonomie eingeschränkt oder abgesprochen wird, z.B. 
durch Abwertung von Gefühlen und Bedürfnissen. Derartige Verurteilungen der 
eigenen Emotionen zählen zu den Kennzeichen spirituellen Missbrauchs.22

Umgekehrt hat sich spirituelle Autonomie gegenüber der eigenen Emotiona-
lität immer wieder einen unterscheidenden Abstand zu erringen. Nicht alle un-
mittelbaren Gefühle haben gleich recht bzw. sind als Indizien zu deuten, welcher 
Weg einzuschlagen ist. Tomás Halík macht eine gewisse „Diktatur der Gefühle“ 
aus: „Wir leben in einer Welt, in der die Gefühle alles diktieren und begründen, 
und diese Einseitigkeit verätzt langsam die menschlichen Charaktere.“23 Aus ig-
natianischer Perspektive ist dem Resonanzgefühl des Trostes erst dann zu trau-
en, wenn es sich als nachhaltig erweist, also über längere Zeit hin bleibt. „Das 
unmittelbare Reagieren auf Lust-Unlust-Gefühle auch in Verbindung mit Gebet 
oder geistlichen Prozessen, ist keine Unterscheidung der Geister. Im Gegenteil: 
Wer sich von Gefallen-Nichtgefallen oder Anziehung-Abscheu in seinem Han-
deln leiten lässt, steht in der Gefahr, Sinn und Ziel der geistlichen Unterschei-
dung zu verfehlen.“24 Gefühle und Stimmungen können launisch und schwan-
kend sein, sich aufblähen und die Wahrnehmung verzerren. Und wie oft stellen 
sich Dinge nach ein paar Tagen, Wochen oder Monaten wieder anders dar. Kaum 
zufällig fragen die kirchlichen Liturgien bei großen Lebensentscheidungen (Wei-
he, Trauung, Profess) nach der Bereitschaft und dem Willen der Empfangenden – 
und nicht nach ihren Emotionen.

Spirituelle Autonomie

263



25	 D. F. Wallace, Das hier ist Wasser. Köln 262021, 16f.
26	 Meister Eckhart, Reden der Unterweisung. Hrsg., übers. u. kommentiert v. V. Leppin. Leipzig 2019, 
	 30 (= 11. Rede).
27	 M. Casey, Fremd in der Stadt. Glaube und Werte in der Regel des heiligen Benedikt. St. Ottilien 2019, 

104.
28	 R. Scheule, Wir Freiheitsmüden. Warum Entscheidung immer mehr zur Last wird. München 2015.
29	 D. Wagner, Spiritueller Missbrauch, 165 [s. Anm. 1].

These 6: Aus dem Primärnarzissmus hinauswachsen

Spirituelle Autonomie geht nicht nur einher mit Freiheit gegenüber äußeren 
Zwängen. Sie sucht ringend und empfangend auch Freiheit von inneren Ver-
krümmungen, von dem, was Ignatius ungeordnete Anhänglichkeiten (EB 1 und 
21) nennt. Dazu gehört, über den primären Narzissmus hinauszuwachsen. Für 
David Foster Wallace bedeutet wahre Freiheit die Selbstüberwindung der „Stan-
dardeinstellung“, sich selbst für den Mittelpunkt der Welt zu halten: „Es geht […] 
darum, ob ich diese angeborene, fest verdrahtete Standardeinstellung irgendwie 
ändern oder überwinden möchte, diese tiefsitzende und im wahrsten Sinne des 
Wortes zu verstehende Ichbezogenheit, deretwegen wir alles durch die Linse des 
Selbst sehen und interpretieren.“25

Spirituelle Autonomie nimmt also nicht nur die eigenen Gefühle, Gedanken, 
Bedürfnisse, Sichtweisen ernst – sie gesteht das auch den Menschen neben sich 
zu. Wirklich mündig ist sie, wenn sie über eigene Selbstbefriedigungs- und -be-
hauptungswünsche hinauswächst in die Freiheit der Kinder Gottes. Es geht um 
das Loslassen eines „selbstischen Ichs“, des Ego. So wären wohl jene Topoi der 
spirituellen Klassiker zu deuten, die von der Aufgabe des Willens sprechen, so 
etwa Meister Eckhart: „Ebenso macht nichts einen wahren Menschen, außer dass 
er seinen Willen aufgibt.“26 Es geht nicht um die Brechung des eigenen Willens 
als Freiheitsvermögen! Der Eigenwille, der hier bekämpft wird, ist „ein […] Wille, 
der sich schrankenlos an Selbsterhaltung und Selbstbelohnung klammert.“27

These 7: Die Freiheitsmüdigkeit wahrnehmen

Angesichts vielfältiger Optionen, einem wachsend komplexen und komplizier-
ten Leben und den daraus folgenden existentiellen Navigationsproblemen kann 
sich eine Freiheitsmüdigkeit28 breit machen. Spirituelle Autonomie ist dafür auf-
merksam. Diese Müdigkeit macht verführbar, sich die eigene Freiheit von ande-
ren abnehmen und andere über sich entscheiden zu lassen. „Zum Schutz vor 
geistlichem Missbrauch gehört unter Umständen auch eine Auseinandersetzung 
[…] mit der Logik und Attraktivität des autoritären spirituellen Modells: Unter-
ordnung kann anziehend sein, gerade für junge Menschen.“29 In Entscheidungs-
situationen etwa ist die Aufmerksamkeit angeraten: Inwieweit liegt ein Sich-von-

Kirche

264



den-Umständen-beherrschen-lassen-Wollen bzw. eine innere Neigung vor, ande-
ren Menschen die Bestimmungsmacht über die eigenen Möglichkeiten abzutre-
ten? Spirituelle Autonomie wird also nach spirituellen Ressourcen (Begleitperso-
nen, Unterscheidungskriterien…) suchen, die helfen, die eigene Freiheit stress-
freier zu bewohnen. Zudem schließt sie die Fähigkeit ein, in Entscheidungssitu-
ationen das Fragen zu lieben, also die Fähigkeit, die Spannungen auszuhalten, 
die damit verbunden sind – und nicht vorschnell Lösungen bzw. Antworten 
herstellen zu wollen. Die Philosophin Alice Lagaay spricht davon, den „Muskel 
des Zögerns“ auszubilden: „Zu zögern bedeutet, sich selbst zu erlauben, den 
reizvollen Moment vor einer bestimmten Handlung zu genießen, ihn auszudeh-
nen, bevor es kein Zurück mehr gibt. Dieser Moment ‚davor‘ ist eine Zeit mäch-
tiger Latenz, wenn alle Energie und alle Informationen, die für eine Entschei-
dung nötig sind, gesammelt und verstärkt werden.“30 Das Zögern aus innerer 
Autonomie kostet also den Moment aus, in dem man sich in einem Zustand er-
höhter Aufregung, Wachsamkeit und damit Selbstpräsenz befindet. Dies führt 
zu einer größeren Konzentration des Potentials.

These 8: Ergänzungsbedürftigkeit anerkennen

Spirituelle Autonomie, christlich gedeutet, ist davon unterschieden, selbstge-
nügsam zu sein. Sie meint nicht, autark zu sein oder dies sein zu müssen. Sie 
hat einen nüchternen Blick dafür, in der eigenen Wahrnehmung der Wirklich-
keit und in der eigenen geistlichen Deutung des Lebens störanfällig und fehlbar 
zu sein, mitunter blinde Flecke zu haben und einen begrenzten Horizont. Sie 
weiß um den notwendigen Anderen: angewiesen zu sein auf Spiegelung des 
eigenen Verhaltens, correctio fraterna, Rat, einen Außenblick auf die eigene Situ-
ation, die geronnene Weisheit der spirituellen Tradition – und auch darum, wie 
weitend und orientierend es sein kann, in einer Entscheidung die Optionen in 
den christlichen Interpretationshorizont zu stellen und sie daraufhin zu befra-
gen, inwieweit bzw. wo je mehr eine „Konformität mit Christus“ (Bernhard von 
Clairvaux) gegeben ist. Kurz: Spirituelle Autonomie sucht sich entsprechende 
Hilfen und Ressourcen31 –, um dann noch einmal die Freiheit des Prüfrechts in 
Anspruch zu nehmen: das, was man gehört und gelesen hat, was einem gespie-
gelt und vorgeschlagen wurde, für sich hinsichtlich der Passung zu unterschei-

30	 A. Lagaay, Lob des Zauderns, in: PhiloMag 44 (2019), 56f., hier: 56.
31	 Bildung zählt zu den entscheidenden Resilienzfaktoren gegen spirituellen Missbrauch. Spirituelle 

Autonomie wächst, je mehr Perspektiven auf das Leben, spirituelle Stile etc. sie kennt, je mehr ihr 
die Kriterien geistlicher Unterscheidung vertraut sind, je mehr sie aus einer unkritischen Auslegung 
der Bibel herauswächst – und ist daher wachsam, wenn Vernunft und kritisches Denken abgelehnt 
werden bzw. komplexe Fragen in ein Schwarz-Weiß-Denken eingezwängt werden.

Spirituelle Autonomie

265



32	 S. Peng-Keller, Geistbestimmtes Leben, 89 [s. Anm. 5].
33	 H. Rosa, Resonanz – Eine Soziologie der Weltbeziehung. Berlin ⁷2023, 756.
34	 Ebd., 303. Ähnlich 756: „Solche Begegnungen führen in aller Regel dazu, dass wir bestehende Pläne 

umwerfen, dass wir das Gefühl haben, etwas ändern zu müssen, dass wir uns verwandeln und noch 
dazu in eine Richtung, die wir weder vorhersagen noch kontrollieren können.“

35	 W. James, Die Vielfalt religiöser Erfahrung – Eine Studie über die menschliche Natur. Frankfurt – Leipzig 
1997, 384f.

36	 Diese Formulierungen bei P. Stoellger, Passivität aus Passion. Zur Problemgeschichte einer ,categoria non 
grata‘. Tübingen 2010, 6, 21.

den. Noch einmal: Spirituelle Autonomie bedeutet, sich in geistlichen Dingen 
von anderen nichts vorschreiben und verordnen lassen zu müssen – aber sehr 
wohl, sich von anderen etwas sagen und vorschlagen zu lassen, um den Hori-
zont ggf. zu weiten. Die Unfähigkeit, sich unterbrechen und in Frage stellen zu 
lassen, sollte nicht als geistliche Autonomie vergoldet werden. Insofern wäre 
immer wieder kritisch zu fragen: Wo ist jemand vielleicht in der „Selbstbestäti-
gungsschleife“, so dass er/sie sich geistlichen Anregungen nur öffnet, wenn sie 
eigene Erfahrungen unmittelbar bestätigen bzw. schnell eine entlastende Selbst- 
und Weltdeutung vermitteln?32

These 9: Unverfügbarkeit Raum lassen

Spirituelle Autonomie weiß, dass der geistliche Weg kein Weg in Eigenregie ist 
und dass im Resonanzgeschehen das göttliche Gegenüber und Wirken unver-
fügbar bleibt. So sehr Autonomie für ein Resonanzgeschehen eine unabdingbare 
Voraussetzung ist, so sehr gilt: „Erfahrungen höchsten Gelingens und höchsten 
Glücks sind immer auch von einem Moment des Autonomieverlusts gekenn-
zeichnet. Sie stellen sich genau dann ein, wenn wir von etwas überwältigt wer-
den.“33 Zurecht bemerkt Hartmut Rosa: „Wenn wir uns Hals über Kopf verlie-
ben, wenn wir von einer Musik, einer religiösen oder politischen Idee oder einer 
Naturerfahrung völlig überwältigt werden, wenn wir nicht mehr anders kön-
nen, als einem Ruf nachzufolgen, dann verlieren wir die Kontrolle über unsere 
Umstände und sind genau darin nicht entfremdet.“34 Spiritualität ist vor allem ein 
(Zu-)Lassen, unverfügbar berührt, überrascht, bewegt, ergriffen oder sogar über-
wältigt und sich selig genommen zu werden. In diesem Sinn hat etwa Klaus von 
Flue gebetet: „Nimm mich mir …“. Für William James ist solche „Passivität“ (= 
etwas nicht intentional bewirkt haben) eines der vier Kennzeichen mystischer 
Erfahrungen.35 Dringend zu beachten wäre also das Verhältnis spiritueller Au-
tonomie zum „Anderen der Selbstbestimmung“36: zum Pathos des Daseins, zu 
dem, was einen trifft, ohne gewählt, gewollt zu sein.

Im Resonanzgeschehen Gottes Unverfügbarkeit anzuerkennen, nimmt Be-
tenden allerdings nicht die eigene Stimme. Spirituelle Autonomie zeigt sich 
daher ggf. im Ringen mit Gott, im Widerstand ihm gegenüber oder im Wagnis, 

Kirche

266



37	 Y. Raguin, Wege der Kontemplation in der Begegnung mit China. Einsiedeln ²1976, 31f.
38	 D. Reisinger, Missbrauch von Menschen oder Missbrauch von Macht?, in: LS 74 (2023), 146–151, 
	 hier: 150.
39	 A. Dufourmantelle, Verteidigung des Geheimnisses. Zürich 2021, 69.
40	 Ebd., 109, 152.
41	 B. C. Han, Transparenzgesellschaft. Berlin 52017, 8.

in einen „Aushandlungsprozess“ mit Gott einzutreten, was mein Leben sein soll. 
Yves Raguin SJ würdigt dieses Ringen als göttlich legitimiert: „Gott will ein leib-
haftiges Wesen vor sich sehen, das weinen kann, schreien unter den Wirkungen 
seiner läuternden Gnade […]. Er will ein Wesen, das den heftigsten Wunsch 
verspürt, ihm zu widerstehen, warum nicht?“37 Spirituelle Autonomie kann sich 
daher auch äußern in der Klage, die nicht verstummt, die sich empört, die im 
eigenen Namen und im Namen Gottes gegen Leid, Tod … protestiert.

These 10: Die „spirituelle Intimsphäre“ schützen

Die Verletzung der „spirituellen Intimsphäre“38 gehört zu den Kennzeichen geist-
lichen Missbrauchs, etwa durch investigative, neugierige, übergriffige Fragen, 
Rechenschaftspflicht gegenüber den Oberen auch in intimsten Bereichen oder 
eine Vermischung von forum internum und externum. Im Bewusstsein der eigenen 
Würde (These 2) verwahrt sich spirituelle Autonomie gegen solche Invasionen in 
die spirituelle Intimsphäre. Der seit den Wüstenvätern bezeugte Rat der „Offen-
legung des Herzens“ bzw. Gewissenseröffnung (exagoreusis) ist vor diesem Hin-
tergrund klärungsbedürftig. Er ist nicht zu lesen als Druck, etwas oder gar alles 
offenbaren zu müssen. Er ist eine Einladung, das auszusprechen, was ans Licht 
oder an die frische Luft kommen will, weil es unausgesprochen im „Dunkel des 
Herzens“ weitergärt und negative, toxische Wirkungen entfaltet. 

Umgekehrt lässt sich spirituelle Autonomie nicht mitziehen von einer gesell-
schaftlichen „Kultur des Geständnisses“ mit ihrem „Grundrauschen an Bekennt-
nissen“, in denen Menschen oft Intimstes veröffentlichen. In dieser Atmosphäre 
gilt in der Tat: „Etwas ‚für sich zu behalten‘ erfordert psychisches Rückgrat.“39 
Darin zeigt sich eine Freiheit, die sich schwer manipulieren lässt und die Fähig-
keit zum Widerstand gegenüber der Macht.40 Gegen solchen gesellschaftlichen 
Transparenzdruck merkt der Philosoph Byung-Chul Han an: „Die menschliche 
Seele braucht offenbar Sphären, in denen sie bei sich sein kann ohne den Blick 
des Anderen. Eine totale Ausleuchtung würde sie ausbrennen.“41

Spirituelle Autonomie

267


