
1	 J. Böhme, Sämtliche Schriften. Faksimile-Neudruck der Ausgabe von 1730. Hrsg. v. W.-E. Peuckert. 
11 Bde. Stuttgart 1955ff. Hieraus wird im Folgenden nach Band und ggf. Nummer des Textes darin 
sowie der Seitenzahl zitiert. Die begonnene Historisch-Kritische Gesamtausgabe der Schriften und 
Briefe (hrsg. v. G. Bonheim) ist auf 30 Bde. angelegt, von denen zwei bereits erschienen sind (Stutt-
gart 2020ff.). Unter den neuesten Darstellungen erwähnt seien H. Krämer, Jakob Böhme Lexikon. Ein 
kleiner Beitrag Jakob Böhme besser zu verstehen. Ronneberg 2020; C. Brink / L. Martin (Hrsg.), Alles 
in allem. Die Gedankenwelt des mystischen Philosophen Jacob Böhme. Denken – Kontext – Wirkung. 
Dresden 2017; dies. (Hrsg.), Grund und Urgrund. Der Kosmos des mystischen Philosophen Jacob Böh-
me. Dresden 2017; T. Isermann, O Sicherheit, der Teufel wartet deiner! Jacob Böhme-Lektüren. Görlitz 
2017; F. van Ingen, Jacob Böhme in seiner Zeit. Stuttgart-Bad Canstatt 2015.

2	 Ausführlich dazu A. Gauger, Jakob Böhme und das Wesen seiner Mystik. Berlin 22000.

Erkundungen im innersten Grund
Zum 400. Todestag des Theosophen und Mystikers Jacob Böhme

Ein Easy Read ist es jedenfalls nicht, wenn man sich durch die stattliche Zahl 
seiner Schriften bewegt.1 Ja, von allen klassisch gewordenen Mystikern des 
deutschen Sprachraums verlangt Jacob Böhme, der am 17. November vor vier-
hundert Jahren in seinem Görlitzer Haus an der Neißebrücke starb, uns wohl 
am meisten ab. Den Dunkelheiten seiner Inhalte ist dies ebenso geschuldet wie 
der auf sie bezogenen Ausdrucksweise, mitunter vorhandene Trennschärfen 
inklusive. Was Wunder auch, da immer neue Anläufe auf Unfassliches abzielen. 
In sperrigen Formulierungen, Bildern und Symbolen versucht der Autor es ein-
zukreisen, mit Anleihen nicht zuletzt bei unterschiedlichen hermetischen Tradi-
tionen wie der Alchimie, der Magie und der Astrologie.

Der Weg zur „neuen Wiedergeburt“

Vielfach handelt Böhme davon, wie ein mystischer Pfad zu beschreiten wäre.2  
Das radikale In-sich-gekehrt-Sein vermag demnach für die grenz-überschreiten-

Hans-Rüdiger Schwab | Münster

geb. 1955, Dr. phil., Prof. em. für Kulturpädagogik/Ästhetik 
und Kommunikation an der Kath. Hochschule Nordrhein-
Westfalen, Abt. Münster

hr.schwab@katho-nrw.de

336

Nachfolge



3	 Zu diesem innerhalb der Böhme-Forschung eher vernachlässigtem Thema vgl. E. Glotzbach, Jacob 
Böhme und die geistliche Begleitung. Berlin – Münster 2017.

de Wahrnehmung „Göttlicher Beschaulichkeit“ (4/X.10: 165ff.) zu bereiten. 
Der „eigen[e] Will[e] in seiner Selbheit“ – Autonomie, welche zugleich „Hof-
fart“ ist –, „müsse taglich sterben“ (4/IX: vor 85), durch ge-lassenes Geschehen-
Lassen ersetzt, alle Zerstreutheit in Raum und Zeit gewichen sein, bis hin zur 
völligen Ent-Leerung des Bewusstseins, um mit dem Höchsten erfüllt zu werden: 
„Je mehr der Mensch von sich aus den Bildern ausgehet, je mehr gehet er in 
GOtt ein“ (4/IX.1: 41). 

Auch von der Geburt Gottes in der Seele (4/V: 179) oder ihrer Vermählung 
mit ihm ist bei Böhme die Rede (4/IX.1: 18f., 31ff.; 8, 597). Mit der „Edlen 
Sophiä“ wird sie hier vollzogen (4/IX.1, 20). Dem Mysterium der Inkarnation 
Christi kommt dabei zentrale Bedeutung zu. Ihrethalber sei das unversehrte Bild 
Adams vor dem Fall neu erschlossen worden, als „eine gantze Transmutation“ 
(5/XI: 186). In jedem könne diese statthaben. Allerdings lasse Christus sich nur 
vom „inneren Seelen-Menschen“ (4/IX.4: 131) finden, dem bloßen „Titul“- oder 
„Maul-Christen“ (4/IX.4: 129) nicht. 

Zur Stützung dieser „neuen Wiedergeburt“ (4/IX.4: 130) empfiehlt Böhme, 
durch individuell adressierte Sendbriefe teils3, spirituelle Praktiken, um mit Gott 
unmittelbar in Verbindung zu treten. „[D]ie Sacramenta“ (4/IX.4: 134), „Christi 
Fleisch und Blut“ zumal, identisch mit dem „Wesen der Sophiä“ (9/XXI: 174), 
zählen ebenso dazu wie, von ihm selbst ausgiebig geübt, eine „rechte Bet-
Kunst“ (4/IX.2: 43). Über eine Antwort auf das Sprechen Gottes in der Schöp-
fung hinaus bekunde letztere das inwendige Zusammenwirken mit dessen Geist. 
Unhintergehbar sind der Vorsatz, sich zu öffnen, wie auch hier die Abkehr 
vom Eigenwillen.   

Gottes Einheit und Ausdifferenzierung

Daneben (und vor allem) gibt jener Seelenführer, welcher Böhme auch war, sich 
als Mystagoge zu erkennen, als Theosoph, der Geheimnisse von Gottes Wesen, 
Werden und Entäußerungen spekulativ erläutert. Von jeher hat dieser Teil seines 
Werks mehr Aufsehen erregt. Ein weit ausgefächertes Gebäude mit zahlreichen 
Stockwerken, Kammern und Winkeligkeiten tut sich hier auf. Verschlungene 
Gänge führen hindurch. Dramatische Abläufe darin sind zu besichtigen.

Den „Ungrund“ des „Nichts“ nennt Böhme Gottes Ur-Befindlichkeit – von 
Allem damit auch, der Fülle, die dort in restloser Einheit, un-entmischt zusam
men strömt. „[E]inen ewigen Anfang […] aber […] machet“ er: „Dann das 
Nichts ist eine Sucht nach Etwas“ (4/VIII: 97). In dieser raum-zeitlosen Ur-Po-
tenz wirkt ein auf sich selbst gerichteter Wille. Mit ihm beginnt die Selbstkon-

337

Jacob Böhme



4	 Dazu material- und kenntnisreich K. Schuff, Jakob Böhmes Sophia. Eine Einführung. Berlin 2014.
5	 G. W. F. Hegel, Werke. Redaktion: E. Moldenhauer u. K. M. Michel. Bd. 20: Vorlesungen über die Ge-

schichte der Philosophie III. Frankfurt a.M. 1971, 118.

stitution Gottes, während der er sich sozusagen in unterschiedliche Präsenzen 
aufschließt und entfaltet.  

„Der Leser soll wissen, daß in Jah und Nein alle Dinge bestehen, es sey Gött
lich, Teuflisch, Irdisch oder was genannt mag werden […]. Und können doch 
nicht sagen, daß das Jah vom Nein abgesondert, und zwey Dinge neben einan-
der sind, sondern sie sind nur Ein Ding, scheiden sich aber selber in 2 Anfänge 
(Principia) und machen zwei Centra, da ein iedes in sich selber wircket, und 
will“ (9/XVIII: 6f.). Diese Metaphysik zusammengehöriger Differenz prägt Böh-
mes Denken. Was immer den Ungrund verlässt, wird oppositär, treibt Kontraste 
aus sich hervor und bleibt seinem Ursprung doch untrennbar verbunden. Mit 
der Entgegensetzung von Eins und Drei der heiligsten Hypostasen hebt derlei 
Ausdifferenzierung innergöttlicher Einheit an. Da „Etwas“ stets erst durch den 
Widerspruch offenbar werden kann, kommt es hier zwangsläufig auch zur Bre-
chung. Die Kräfte koinzidieren nicht mehr harmonisch, sondern geraten in 
Scheidung zweier Aspekte Desselben, bis hin zur wechselseitigen Unvereinbar-
keit, von Positivem und Negativem, ja dem Kampf miteinander.   

Was die Zahl der göttlichen Personen selbst anbelangt, steht dahin, ob statt 
der Drei nicht eher eine Vier zu setzen wäre. Die bereits erwähnte Sophia näm-
lich, mit Wurzeln in der jüdischen Bibel sowie früh-, dann ostkirchlich verehrt, 
ist bei Böhme eine bereits dem Ungrund beigegebene „Jungfräuliche Matrix, 
darinnen sich der Geist eröffnet“, ja „der ewige Geist der Weisheit“ (4/V: 122), 
als „Spigel“ oder „Imagination“ (4/V: 123) integraler Bestandteil des Höchsten. 
Diverse Prädikate schreibt er dieser „göttlichen Buhlschaft“ (8: 597) zu, durch 
welche Gott selbst sich auf mancherlei Weise verwirklicht und vermittelt,  
„ohne Wesen; und […] in der alle Dinge sind von Ewigkeit ersehen worden“ 
(4/V: 121).4 Auch wenn der Autor sehr explizit an der „H. Dreyfaltigkeit“ fest-
hält (4/V: 124), wird schon rasch Argwohn gegen ihn laut, eigentlich begründe 
er eine göttliche Quaternität. Unbestreitbar jedenfalls nimmt die Wiederbele-
bung der Sophiologie im Westen von ihm seinen Ausgang.

Eine Erklärung des Bösen

Noch kontroverser erhebt sich vor dem Hintergrund von Böhmes „lebendigs
te[r] Dialektik“5 eine andere Frage: die nach dem womöglichen Doppelgesicht 
Gottes. Zwiefach codiert sind seine Aussagen darüber. Zwar gebe es „im Guten 
keinen Anfang zum Bösen“ (7: 10), doch „urstände“ letztlich „eines von dem 
andern“ (9/XXI: 44), schreibt er divergierend, um ferner zu ,präzisieren‘: „Denn 

338

Nachfolge



der heiligen Welt GOtt, und der finstern Welt GOtt sind nicht zween Götter: 
Es ist ein einziger GOtt; Er ist selber alles Wesen, Er ist Bös und Gutes, Himmel 
und Hölle, Licht und Finsterniß, Ewigkeit und Zeit, Anfang und Ende: wo seine 
Liebe in einem Wesen verborgen ist, allda ist sein Zorn offenbar.“ „[I]n gleichem 
Maß und Gewichte“ (7: 44) freilich scheinen solche ambivalenten Modi nicht 
durchweg vorhanden.

Eine Erklärung des Bösen innerhalb der vor- und überweltlichen ,Realisie-
rungsprozesse‘ Gottes beschäftigt den Theosophen mit Nachdruck. Teil einer  
Ganzheit bleibt es: sofern das Gute überhaupt erkennbar in Erscheinung treten 
soll, dessen unvermeidlicher Kontrast und Gegenpol. Streng genommen nicht 
aus Gott stammt das Böse (was seit Hegels und Feuerbachs Lektüren vielfach 
vertreten wurde), sondern es generiert sich selbst durch Abspaltung von ihm.

Protagonist des Bösen ist Luzifer, eine jener Entitäten, die Gott als graduelle 
Abstufungen seiner selbst erschafft. Der Aufstand gegen die ursprünglich ihm 
zugehörige Ausstattung besteht darin, irregeleitet frei „Begierde“ nach absoluter 
„Selbheit“ zu entwickeln, „als ein eigener GOtt, über und in allen herrschen“ zu 
wollen (7: 48). Aus sich selbst will das Böse Bestand haben. Das „[M]uß“ (7: 113) 
einer vorher noch nicht bestehenden Finsternis wird daher zu seiner Stätte.

Während der Dynamik des emanatorischen Prozesses war derlei zwar 
möglich, doch – wie Böhme (im Zwiegespräch mit zweifelnder „Vernunft“) 
festhält –, eben „nicht aus GOttes Fürsatz“, seiner „Heiligkeit, als im Licht“. 
Ex-zentrisch flackert es vielmehr auf, „[i]m Centro der ewigen Natur“ (7: 47f.), 
einem anderen Schauplatz. Aus vorherigem göttlichen „Aushauc[h]“ erst durch 
Luzifers Abfall materialisiert (7: 56), ist die Welt dem Geist jedoch keineswegs 
bloß dualistisch entgegengesetzt. Das mittlere Phänomen eines ontischen Drei-
gefüges vielmehr stellt sie dar, jenen Bereich, wo sowohl das Licht als auch die 
Finsternis vertreten ist. „[K]ein Ding“ dort, betont Böhme, sei „so bös, es hat 
[nicht auch] ein Gutes in sich“ (7: 56).

Als leeres Begehren, das niemals Sättigung findet, greift das Böse auf den 
versuchbaren Menschen über und entstellt von dort aus die Sphäre des Erdhaft-
Sinnlichen, nach der ihn zu gelüsten beginnt. Sie hat er denn auch zu erleiden, 
da ihm mit seinem Absturz die anerschaffene Ur-Ebenbildlichkeit, „Gleichheit 
Gottes“ gar, wie es einmal heißt (4/IX.8: 177), abhanden kam.

Seiner ursprünglichen Gestalt wegen aber bleibt der Mensch – ein „Feuer-
Funck aus GOttes Macht“ (7: 116) – „das grösseste Geheimniß“, welches der 
Schöpfer „gewircket hat“ (4/V: 43). Nach seiner Wendung hin zum Eigen-Wesen 
selbst – jener Befindlichkeit, die in der spirituellen Praxis nicht von ungefähr 
ausgeschaltet werden soll! – bleibt er darauf angelegt, dass Gottes Herrlichkeit 
endzeitlich an ihm wieder unverkürzt ausstrahlen kann, auch kraft der durch 
den Sündenfall verlorenen Nicht-Geschlechtlichkeit (7: 117). Durch und in 
Christus ist ihm, über den Umweg der Welt, die Möglichkeit definitiver Voll-

339

Jacob Böhme



6	 Grundlegend dazu G. Bonheim, Zeichendeutung und Natursprache. Ein Versuch über Jacob Böhme. 
Würzburg 1992.

endung verheißen. Die Selbstaufspaltung des Seins hebt Gott vermöge einer es 
ganzheitlich neu restituierenden Gegenbewegung auf.

Zu Fundamentalem nötigt den Menschen bei Böhme seine aktuelle Situation. 
Zwischen einander widerstreitenden Mächten gestellt, muss er sich entscheiden. 
An der künftigen Hinüberformung mitzuwirken, lautet die Aufgabe. Seines geis
tigen Ursprungs hat er sich bewusst zu werden, dafür Sorge tragen, daß „die 
Licht-Welt in [ihm] der Herr sey, als die das Regiment führe“ (4/V: 180). Luthers 
Ansicht über den unfreien Willen widerspricht Böhme, der sich als guter Luther
aner verstand, in seiner Schrift Von der Gnaden-Wahl. Es gibt einen Spielraum 
für Alternativen.

Spuren des Schöpfers in der Natur

Nicht nur dieser massiv vorgetragene ethische Anspruch hebt ihn von den 
Mystikern des hohen und späten Mittelalters ab, sondern auch eine besondere 
Aufmerksamkeit für die Natur. Zuweilen als pantheistisch ausgelegt, handelt es 
sich bei Böhmes darauf bezogenem Konzept eher um eine Art Panentheismus. 
Als deren „Seele“ (1: 247, 263) ist Gott aller (insofern auch ewigen) Natur zwar 
anwesend, geht in ihr aber nicht (geschweige denn völlig) auf. Mittels sieben Er-
scheinungsweisen manifestiert er sich, von Böhme meist „Qualitäten“ genannt 
(1: 85ff.), bisweilen auch „Geister“ (1: 129) oder „Räder“ (1: 177), den kabbalisti-
schen Sephirot verwandt, die teils ‚abwärts‘, teils ‚aufwärts‘ gerichtet sind.

Auf „eine[r] grüne[n] und blühende[n] Wiesen“ kommt für ihn Gottes „wun-
derliche Kraft“ zum Vorschein: dort sei er („wiewohl es nur ein Gleichniß ist“) 
vorhanden (2: 77). Spuren des Schöpfers trägt sie an sich, dessen „Heiligkeit und 
Liebe“ würden aus ihr „offenbar“ (6/XV: 138; vgl. 6/XIV: 7). Alles dort ist über 
sich hinausweisende Chiffre und steht in geheimnisvoller Verbindung unterei-
nander. In diesem Zeichencharakter bleibt die Natur nicht stumm. Ihre äußere 
Erscheinung ist Ausdruck inneren Sinns, „dem Suchenden“ (2: 77) als Schrift 
entzifferbar, die über ein Nicht-Sichtbares Auskunft erteilt. Musikalisch tönend 
auch, ein „Lauten-Spiel“ (6/XIV: 4), das genaues Hinhören erfordert.

Böhmes Signaturenlehre in seiner Schrift Von der Geburt und Bezeichnung 
aller Wesen6, ergänzend zu demjenigen der Heiligen Schrift die Annahme eines 
Texts der Natur, verrät ältere Einflüsse. Im Aufweis von Parallelen, Analogien 
und Korrespondenzen, von Makrokosmos und Mikrokosmos, dient sie nicht 
zuletzt der Selbsteinsicht des Menschen. Als Teil der Natur ist er hier mit ge-
meint, da erst recht er eine göttliche Signatur im Inneren trägt, „das Buch des 
Wesens aller Wesen“ repräsentiert, „dieweilen er die Gleichniß der Gottheit ist; 

340

Nachfolge



7	 Angelus Silesius (J. Scheffler), Cherubinischer Wandersmann. Kritische Ausgabe.  
Hrsg. v. L. Gnädinger. Stuttgart 1984, 347.

das grosse Arcanum lieget in ihme, allein das Offenbaren gehöret dem Geiste 
GOttes“ (9/XXI: 79). „[S]o er sich nun recht kennet, so kennet er auch (GOtt) 
seinen Schöpfer, samt allen Creaturen“ (2: 7). Aus dem Artikulationsvermögen, 
mit dem der Mensch begabt wurde, leitet Böhme Folgerungen eines allen Spra-
chen zugrunde liegenden Alphabets ab, aus spezifischen Funktionen der einzel-
nen Vokale und Konsonanten nachgerade eine Buchstabenmystik.

Vom Initiationserlebnis zur anhaltend weltweiten Wirkung

Ungewöhnlich genug ist der Werdegang dieses Autors. Von Hause aus war er 
Schuhmacher, der sein Handwerk auch lange ausübte, ein vergrübelter Auto-
didakt. „Philosophus der Einfältigen“ (1: 256) nannte er sich, unterfüttert von 
Polemik gegen die sich überlegen dünkenden Akademiker. Dennoch tritt er gern 
mit der Autorität des exklusiv Wissenden auf.

Was ihm zuteil wurde, versteht Böhme als Anbruch eines vorgerückten 
Stadiums der Offenbarung, von Belang keineswegs allein für die Spiritualität.  
Der Titel bereits seines schriftstellerischen Debüts deutet darauf hin: [Aurora, 
oder] Morgenröthe im Aufgang. Abraham von Franckenberg, erster Biograph 
des Görlitzer Meisters, beschreibt ein Initiationserlebnis in der heimischen 
Stube, als dieser „im 25. Jahre seines Alters, zum andernmal vom Göttlichen 
Lichte ergriffen“ wurde, „und mit seinem gestirnten Seelen-Geiste durch ei-
nen gählichen [= plötzlichen] Anblick eines Zinnern Gefässes (als des lieblich 
Jovialischen [= göttlichen] Scheins) zu dem innersten Grunde oder Centro der 
geheimen Natur eingeführet“ (10: 10f.). „[S]o brach sein Geist durch“, erinnert 
Böhme selbst einmal daran, „nach etlichen harten Stürmen“ (1: 266). Er hatte 
die Überzeugung eines ihm zuteil gewordenen Vermögens zur Schau in die Mit-
te des Seins gewonnen – oder wie Angelus Silesius, der ihm manches verdankt, 
später formulierte: „Gottes Herz ist Jakob Böhmens Element“7. 

Nachdem er gleich mit dem Erstling von 1612 Feindbild-Instinkte eines 
oberpastoralen Wächters der Rechtgläubigkeit aus seiner Heimatstadt ausge-
löst hatte, entfaltet sich die eigene Produktivität, nach längerem Schweigen, 
erst wieder während der letzten sechs Lebensjahre, in rascher Sequenz dann. 
Beschreibung der Drey Principien Göttliches Wesens oder [V]on dem Dreyfachen 
Leben des Menschen lauten wichtige Titel (die ausnahmslos nicht er selbst zum 
Druck beförderte), Von der Menschwerdung Jesu Christi oder Der Weg zu Christo. 
Die letzte vollendete ist zugleich Böhmes umfangreichste Arbeit: Mysterium Ma-
gnum, eine theosophische Interpretation des Buchs Genesis.    

341

Jacob Böhme



Noch zu Lebzeiten werden seine Werke jenseits des deutschen Sprachraums 
bekannt. Eine enorme Wirkungsgeschichte nimmt damit ihren Ausgang. Über 
die Jahrhunderte hinweg erwies Böhmes Denken sich nach verschiedenen 
Richtungen hin als Faszinosum. Jener Epoche zumal, die vornan von einer 
eindimensionalen (ja totalitär werdenden) Aufklärung abrückte, der Romantik, 
hat es – gipfelnd in Novalis, Baader und Schelling – zu grundlegenden Impulsen 
verholfen.

Seit der Schwelle des 20. Jahrhunderts erfuhr der philosophus teutonicus 
eine Rezeption etwa in Wladimir Solowjows All-Einheits-Denken, Nikolai Ber-
djajews christlichem Existenzialismus sowie Leopold Zieglers großem Entwurf 
Menschwerdung, bei C. G. Jung ebenso wie durch die Anthroposophie. Weltweit 
sind von ihm ausgehende Anregungen innerhalb der Künste gegenwärtig (der 
Literatur besonders) – dort tendenziell, wo an der Selbstgewissheit jener Ratio-
nalität gerüttelt wird, welche die westliche Moderne hegemonial durchtränkt. 
Dadaisten, Expressionisten und Surrealisten haben sich auf Böhme berufen, 
maßgebliche Autoren vom Schlage eines James Joyce, Jacques Lacan (als früher 
Poet) oder Paul Celan, Nobelpreisträger auch wie William Butler Yeats, Nelly 
Sachs, Czesław Miłosz oder Peter Handke. In der Naturdichtung ist dies gesche-
hen, ja selbst dem Kontext des geistigen Widerstands gegen den Nationalsozia-
lismus (als einem mit ihm gedeutetem „Grimmen-Reich“ [4/VI: 66]), bis hin zur 
Phantastik und Science Fiction.

„Wer es verstehen kann, der verstehe es“, blickt der Autor spät auf seine Ar-
beiten zurück: „wer aber nicht […], deme habe ich nichts geschrieben […]. So 
aber ein Bruder durstig wäre und bäte mich um Wasser, dem gebe ich zu trin-
cken“ (9/XXI: 59). Wenngleich sie fordernd ist, lohnt die Lektüre von Jacob Böh-
mes Schriften allemal. Zu entdecken, mit- und weiterzudenken gibt es dort viel, 
unter gegenwärtiger Perspektive durchaus.

342

Nachfolge


