
Darf’s ein bisschen Stil sein?
Anstöße für ein individuell christliches Leben

„Komm mal klar, Junge“, höre ich die Jüngeren in meinem Umfeld sagen, wenn 
sie jemanden tadeln. Damit benennen sie ein Problem und fordern die/den 
Betreffende(n) auf, aktiv zu werden um die Lage positiv zu verändern. Mit dem 
Leben „klarzukommen“ ist heutzutage für viele kein Selbstläufer, zu viele Ge-
wissheiten sind brüchig, zu unübersichtlich, wechselhaft, fordernd sind die Um-
stände geworden. Trotzdem gilt: Wir selbst sind die Protagonist(inn)en unseres 
Lebens, wir müssen und dürfen das Heft selbst in die Hand nehmen. 

Schon in der Antike wurde über die persönliche Lebensgestaltung nachge-
dacht; für uns heute ist Friedrich Nietzsche besonders bedeutsam geworden, der 
mit Nachdruck fordert: „Eins ist Noth. – Seinem Charakter ‚Stil geben‘ – eine 
grosse und seltene Kunst!“1 Bereits da erscheint Stil als eine individuell anwend-
bare Lebensstrategie. Im Folgenden soll es, angelehnt an grundsätzliche Überle-
gungen zum Stil, ausdrücklich um Lebensstil, den zu findenden Stil fürs eigene 
Leben, gehen. Ich skizziere einige wesentliche Herausforderungen unserer Zeit, 
verknüpfe diese mit christlichen Ansätzen und denke erste Perspektiven an. Da-
mit gebe ich auch Einblicke in meine im Frühjahr erschienene Dissertation über 
„Kontingenz und Stil“.

Die Stilfrage als Problemanzeige 

Stil ist zunächst ein Allerweltswort. Es fällt im Blick auf Kleidungs- und Einrich-
tungsstil, wird mit Leitungs-, Politik- oder Spiel- (einer Mannschaft) und vielem 
mehr verbunden und taucht nicht zuletzt auf als Ernährungs- (im Kleinen) 

1	  F. Nietzsche, Fröhliche Wissenschaft. FW 290, KSA 3, 530f.

Marius Fletschinger | Karlsruhe

geb. 1984, Dr. theol., Pfarrer

marius.fletschinger@kath-ka-suedwest.de

34

Nachfolge



und Lebensstil (im Größeren). Stil erscheint als Ausweis von Qualität: er klingt 
nach Ästhetik, nach innerer Konsistenz und nach Wiedererkennbarkeit. Kein 
Wunder, dass jede(r) gerne Stil für sich reklamiert – und entsprechend zur Stilin
flation beiträgt!

Ganz allgemein würde ich Stil beschreiben als eine spezifische Weise, vor-
liegendes Material zu selektieren und zu bearbeiten, wodurch prozesshaft ein 
charakteristisches Arrangement entsteht. Stil erscheint als meist individuelle, 
manchmal kollektive Prägung, als eine wiedererkennbare „Handschrift“. Diese 
wiederum ist das Ergebnis von gestaltender Übung und unwillkürlichen Gege-
benheiten, doch dazu später mehr.

Von Stil kann nur gesprochen werden, wenn es auch Alternativen gibt. Wo 
exakt nach Handbuch vorgegangen werden muss, wird man das kaum einen 
Stil nennen. Höchstens vielleicht den „Arbeitsstil“ eines Schnellrestaurants … 
Stil setzt also Wahlmöglichkeiten, eigene Akzente voraus. Insofern wird, wenn 
der Gedanke des Stils auftaucht, ein „Problem“ angezeigt: Da galt bisher ein 
bestimmtes Vorgehen als gesetzt, nun erscheinen mehrere Optionen zur Wahl – 
das fraglose „immer schon so gemacht“ wird abgelöst von der Aufgabe, selbst zu 
gestalten, womit man gewinnen, aber auch verlieren kann … Ein historisches 
Beispiel: Ab der Mitte des 19. Jahrhunderts werden zunehmend Stilratgeber 
veröffentlicht, die sich mit Inneneinrichtung befassen. Ganz offenbar hatte die 
zunehmend industrielle Produktion von Möbeln und die entsprechend grö-
ßere Auswahl zu einem wachsenden Orientierungsbedarf geführt. Die Suche 
nach passendem Stil kann somit als Versuch gedeutet werden, auf unsicherem 
Gelände auf gute Weise voranzukommen. 

Im symbolträchtigen Jahr 1968 fand die Vollversammlung des Weltkirchen-
rates in Uppsala statt. Eine der sechs Arbeitsgruppen hatte das Thema „Auf der 
Suche nach neuen Lebensstilen“ – hier scheint erstmalig die Stilfrage expressis 
verbis auf die Thematik christlicher Lebensführung bezogen zu werden.2 Im 
Titel wird zu Recht signalisiert, dass Stil grundsätzlich im Plural zu denken ist. 
Damit wendet man sich gegen die Vorstellung von „dem einen christlichen 
Stil“, den man zeit- und kontextunabhängig definieren und verordnen könnte, 
und betont das Moment der Suche und des geschichtlichen Prozesses. Demnach 
gilt auch für den christlichen Bereich: Die Figur des Stils bekommt dann Kon-
junktur, wenn Autoritäten und breit akzeptierte Konventionen brüchig werden, 
wenn sich die/der Einzelne herausgefordert sieht, eigenverantwortlich neue 
Wege zu beschreiten. Die existentielle Frage der Lebensführung berührt ganz 
unumgänglich auch den Gläubigen als solchen: „Mit dem Wort ‚Stil‘ meinen 

2	 Zur Thematik des Stils im christlichen Kontext ausführlicher M. Fletschinger, Kontingenz und Stil. 
Regensburg 2024, 156–188. Die Dissertation wurde im Oktober 2024 mit dem Bernhard-Welte-Preis 
der Kath.-Theol. Fakultät der Albert-Ludwigs-Universität Freiburg i.Br. ausgezeichnet.

35

Stil



wir nicht bloß äußerliche Erscheinung, Mode oder gar Verhalten. In Kunst, Li-
teratur, Architektur hat das Wort einen reicheren Gehalt. Es ist eine vielfältige 
Einheit von Gestalt und Gehalt, von Handeln und Sein, von Leben und Glau-
ben, von Medium und Botschaft. Es stellt nach außen hin dar, was im Innern 
vorgeht. Es hat damit zu tun, wie einer seinen Glauben lebt.“3

Wir verstehen die (religiöse) Stilfrage als eine Problemanzeige, ein Bewusst-
werden davon, dass überkommene Selbstverständlichkeiten fraglich geworden 
sind, dass es neue Anläufe braucht, um gut zu agieren und zu leben. Ganz folge-
richtig erhält diese Frage in der momentanen kirchlichen Umbruchsituation viel 
Aufmerksamkeit. Vielleicht ist es auch ein individueller Selbstbehelf: Man sucht 
nach einem persönlichen christlichen Stil, wo die kirchliche Gemeinschaft als zu 
träge, lernunwillig, innovationsschwach erlebt wird. In diesem Sinne möchte ich 
die „Anstöße für ein individuell christliches Leben“ als Ermutigung verstanden 
wissen, „eigene Lösungen“ zu suchen und zu finden. Unabhängig davon gilt 
allerdings auch, dass Stil in einer Denkwelt, Gemeinschaft, Praxis reift und auch 
aufs Wahrgenommenwerden angelegt ist. Dazu mehr im nächsten Unterkapitel.

Ausbildung in Denken, Verhalten, Empfinden 

Jeder Stil hat mit einem Konzept zu tun. Theoretische Grundlagen im Sinne 
von Wissensbeständen, Prinzipien, Einschätzungen spielen dafür eine wichtige 
Rolle, ob sie nun reflektierter oder eher unbewusst einfließen. Schon die anti-
ken Stilregeln der Rhetorik sind mit einer Reihe von Annahmen über die Welt 
und ihre Ereignisse verbunden. Zugleich hat Stil eine handwerkliche Dimensi-
on, ergibt sich durch Bearbeitung, die Geschick erfordert und damit vielleicht 
Talent, in jedem Fall Übung voraussetzt. Zu Recht konnten die italienischen 
Renaissancekünstler(innen) – und natürlich nicht nur diese – stolz sein auf die 
Qualität ihres disegno. Weiterhin ist Stil subjektiv, wird in einer Ich-Perspektive 
geformt, die Persönlichkeit sichtbar macht und Fragen der Identität eng berührt. 
Besonders deutlich wird die Verbindung von Stil und Person in der roman-
tischen Bewunderung für das Genie, dessen Werk geradezu aus ihm heraus-
strömt. Auch bei Nietzsche ist diese Vorstellung zu erkennen, wobei er auch an 
die „Nicht-Genies“ appelliert, das eigene Leben zu formen und als großes Kunst-
werk zu begreifen.

Ein konturierter Stil entsteht also im Dreieck von Denken (Wissen), Verhal-
ten (Praxis) und Empfinden (Selbstbild) unter wechselseitigen Einflüssen. Ganz 
knapp gefasst: Was und wie ich denke, zu wissen meine, hat Auswirkungen auf 
mein Handeln. Was ich erlebe, tue, im Alltag als plausibel erfahre, hat Gewicht 
für mein Selbstbild, mein Empfinden. Wie ich mich selbst verstehe, das wirkt 

3	 W. Müller-Römheld, Bericht aus Uppsala 1968. Frankfurt a.M. 1968, 92.

36

Nachfolge



wiederum zurück auf meine Art und Weise, die Welt zu erfassen und zu begrei-
fen, also auf mein Denken und Wissen. Stil wird nicht einfach erfunden oder 
ausgewählt, er entwickelt sich in einem Prozeß, in dem die drei genannten Di-
mensionen ihr Gewicht entfalten. Es liegt nahe, hier von der „Ausbildung von 
Stil“ zu sprechen in seiner ambivalenten Bedeutung: Stil bildet sich aus, nur 
begrenzt steuerbar, teils unwillkürlich und ohne, womöglich gar gegen meine 
Absicht. In einer gewissen Spannung dazu kann ich aber auch mich ausbilden 
(lassen), lernend und übend in den drei genannten Dimensionen, in der Arbeit 
an meinem eigenen Stil.

Stil in diesem weiten, existentiellen Sinn ist eine Lebensstrategie, die dem 
vielgestaltigen Lebensmaterial eine eigene Konfiguration, eine persönliche Ak-
zentuierung geben soll. Unweigerlich geht damit ein Vorgang der Bearbeitung, 
Auswahl, Weiterentwicklung einher. Die Suche nach der überzeugenden Lösung 
führt zu Verbesserungsversuchen und Anpassungen, die in Wechselwirkung mit 
der jeweiligen Situation und oft auch mit den Reaktionen eines ‚Publikums‘ 
entstehen. Das bedeutet, Stilbildung ist dynamisch und prozesshaft. Stil bezieht 
sich auf eine spezifische historische und soziale Situation, benötigt Zeit zur 
Entwicklung, Erprobung, Reifung und empfängt Impulse aus vielfältigen Reso-
nanzen. Damit ist auch klar, dass das nicht allein „im stillen Kämmerlein“ geht, 
nicht komplett von Gemeinschaft gelöst. Zusammenfassend: Stil basiert auf 
Denken, Verhalten, Empfinden und wird situativ, organisch interaktiv ausgebil-
det. Er ist spezifisch und persönlich, kann nicht eben kopiert, auch nicht ein-
fach gelehrt, sondern nur je neu gefunden werden. Auch lässt sich der konkrete 
Stil niemals in einer endgültigen Form festschreiben: Er geriete zur formalen 
Prozedur, zur Ideologie. 

Unsere Lebenslagen 

Der Blick auf unsere lebensweltliche „Großwetterlage“ ist unerlässlich, weil 
eben Stil nicht am Reißbrett oder unter Laborbedingungen generiert wird. Auch 
jedes theologische oder philosophische Arbeiten ist in einem geschichtlichen 
Kontext verortet, von dem her es seine Fragen nimmt und in dem es argumen-
tiert. Wer behauptet, überzeitlich denken und lehren zu können, irrt zumindest 
oder lügt! Unsere Überlegungen beziehen sich auf die heutige westliche Welt. 
Diese ist, extrem knapp gesagt, denkerisch wie faktisch von Bezweifelbarkeit, 
Alternativen und systemischem Provisorium geprägt. 

Nietzsche sät und lehrt den systematischen Zweifel, wenn er radikal die Er-
kenntnisfähigkeit des Menschen in Frage stellt (Wissen) und jedes Moralsystem 
als geschichtlich geworden, kontextuell bedingt, demnach nicht bindend be-
schreibt (Praxis). Mit dem emblematischen Ausruf „Gott ist tot“ verknüpft er die 
Aufforderung, befreit von äußeren Einwirkungen das Leben auf eigene Faust zu 

37

Stil



gestalten (Selbstbild). Die grundlegende Infragestellung aller Konventionen und 
Institutionen, wie sie Nietzsche skizziert, hat enorme Breitenwirkung entfaltet. 
Jean-François Lyotard diagnostiziert etwa ein Jahrhundert später, dass die Groß-
en Erzählungen an ihr Ende gekommen sind, also weltdeutende und sinn- und 
gemeinschaftsstiftende Größen wie etwa Nationalstaatlichkeit, Kommunismus, 
Kirchen etc. ihre Kraft zur Bindung und Orientierung verloren haben. 

Wenn nun nichts und niemand über Zweifel erhaben ist, nichts absolute 
Geltung entfaltet, fährt man auf Sicht, ist jede Orientierung, Entscheidung, 
Handlung unter Vorbehalt. Sie gilt provisorisch, solange bis sich Umstände, 
Erkenntnisse, Interessen ändern. In einer sich schnell wandelnden Gesell
schaft, die mobil, vielfältig und virtuell ist, lässt sich schwer vereindeutigen, 
wo man zugehörig ist, auch wer man ist und sein will. Zwar könnte man sich 
entschieden konstruktivistisch selbst definieren. Aber auch dann bleiben die 
(ernüchternden?) Überraschungen nicht aus: Andreas Reckwitz legt äußerst 
lesenswert4 dar, wie wir bei unseren vermeintlich höchst individuellen Selbst-
beschreibungen auf Muster und Praktiken zurückgreifen, die schon seit langem 
in der Gesellschaft kursieren. Da diese Vorlagen teils neu kombiniert werden, 
entstehen „hybride Subjekte“, die prinzipiell unter Spannung sind, weil sie 
gegenläufige Ziele (z.B. Authentizität vs. Anerkennung) verfolgen. Die ideale 
und konsistente Selbstbeschreibung bleibt damit ein ersehntes Traumbild, das 
zugleich Motor für kontinuierliche Veränderung sein kann. Die Konstante in 
dieser Lebenswelt, im Blick auf Wissen, Praxis und Selbstbild, ist nach allem 
Gesagten das Provisorium, damit umzugehen eine Kunst. Genau das schlägt uns 
etwa Zygmunt Bauman vor: dass wir Lebenskünstler werden.

Lebenskünstler werden

Die individuelle Weise, „die Welt zu bewohnen“, das ist die einladende Formu-
lierung Maurice Merleau-Pontys für Stil. Das ,Material‘ dafür ist alles, was ge-
wollt oder ungewollt, bewusst oder unbewusst in diesem Leben eine Rolle spielt. 
Wenn Nietzsche fordert, man müsse sich selbst als Lebenskünstler begreifen, 
bringt er in neuer Farbigkeit einen weit älteren Gedanken zum Ausdruck: Schon 
die antiken griechischen Philosophen, erst recht die Aufklärer ‚drängen‘ und 
ermutigen den Menschen zu einem selbstbestimmten, selbstverantworteten Le-
ben. Das ‚Ethos der Arbeit am Selbst‘ ist in den westlichen Gesellschaften in re-
ligiösen und säkularen Variationen tief verwurzelt und breit akzeptiert. Bauman 
verfolgt in dieser Perspektive einen so entschiedenen wie pragmatischen Ansatz: 

4	 A. Reckwitz, Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkulturen von der bürgerlichen Moderne zur 
Postmoderne. Weilerswist 2006.

38

Nachfolge



„Mein Vorschlag, das Leben als Kunstwerk zu betrachten, soll weder eine Forde-
rung noch eine Mahnung (etwa nach dem Muster ,Gestalte dein Leben so harmo-
nisch, ausgewogen und durchdacht wie ein Maler seine Bilder!‘) sein, sondern le-
diglich die Feststellung einer Tatsache. Das Leben eines Menschen ist unvermeid
lich ein Werk der Kunst, sofern er über einen freien Willen verfügt und eigene 
Entscheidungen treffen kann. Denn diese haben Folgen und hinterlassen Spuren, 
sosehr er ihre Bedeutung auch zu leugnen und ihren Einfluss zu verschleiern 
sucht, indem er alles auf den übermächtigen Druck äußerer Kräfte zurückführt, 
die ihn ,Ich muss‘ anstelle von ,Ich will‘ zu sagen zwingen und seine Entschei-
dungsspielräume angeblich auf ein Minimum zusammenschrumpfen lassen.“5 

Bei aller Ermutigung, die Verantwortung für das eigene Leben entschlossen 
anzunehmen, sind freilich die Schattenseiten, das Unwägbare und Unverfügbare 
nicht auszublenden. Die ungesichert freie Existenz, derer sich Nietzsche als 
Vordenker „moderner“ Lebenskunst bewusst wurde, bringt mit ihren vielen 
Möglichkeiten auch die Qual der Wahl und das Risiko mit sich. Man muss (und 
darf) auswählen und konfigurieren, in einen Stilprozess eintreten, um die Welt 
zu bewohnen. Um im Bild zu bleiben: Die Mieten sind womöglich hoch, doch es 
bleibt hoffentlich Spielraum, um Gutes und Schönes zu erleben. 

Bisschen Stil ist Pflicht

Jeglicher Stil hat eine komplexe Entstehungsgeschichte, er wurzelt tief im Boden 
seiner Umstände und erhält aus diesen einen charakteristischen drive, der diesem 
Stil innewohnt und in diesem längst prägende Spuren hinterlassen hat, bevor 
der Mensch überhaupt bewusste Gestaltungsschritte unternimmt. Deshalb muss 
unbedingt verstanden werden, dass wir Stil nicht mit Moden verwechseln dürfen: 
Stil ist keine oberflächliche Anpassung an flüchtige Umstände (auch wenn Rezep-
tionsfragen freilich eine Rolle spielen), sondern ein in einer konkreten Biografie 
gereifter Lebensausdruck. Eine spezifische Konfiguration des Denkens, Verhal-
tens, Empfindens bringt eine besondere Weise hervor, ein Leben zu führen. Mit 
der Lebensästhetik entsteht eine Lebensethik und umgekehrt.

Spätestens an diesem Punkt wird deutlich, warum die Theorie christlicher 
Lebensgestaltung auf Fragen des Stils stößt. Im Christentum verbindet sich eine 
bestimmte Perspektive auf Welt, Geschichte, Mensch mit der ethischen Aufforde-
rung, das eigene Leben und die eigene Person, das Denken-Verhalten-Empfinden, 
in eigener Verantwortung zu gestalten. Das Evangelium Christi ist dafür die stil-
prägende Inspiration. Während der stilus Christi als Gedanke schon bei Erasmus 

5	 Z. Bauman, Wir Lebenskünstler. Berlin 2010, 87.

39

Stil



aufblitzt, ist es nicht überraschend, dass die explizite Suche nach dem (christ-
lichen) Lebensstil im Verlauf des 20. Jahrhunderts an Fahrt aufnimmt, als sich 
Lebensoptionen rasant vervielfältigt haben und sich die Frage nach der klugen 
Auswahl, der passenden Komposition stellt. 

Christoph Theobald zeigt in „Le Christianisme comme style“ (2008) auf, dass 
die Stilfrage unumgänglich für christliches Leben ist. Theobald deutet das II. 
Vaticanum als Bemühung der katholischen Kirche, ihre Sendung in der Welt wie 
im Besonderen die eigene Form zu reflektieren und neu auf Konsistenz mit der 
eigenen Lehre zu überprüfen. Sie stellt sich also, unausgesprochen, der Stilfrage, 
die ja die eigene Identität berührt: „Diese wird nicht ein für alle Mal erworben, 
sie ändert nicht nur ihre kulturelle Form, sondern ist selbst in ihrem Kern von 
historischen Veränderungen betroffen. [...] Die Selbstverteidigung verschwindet 
zeitgleich mit der Angst vor der diachronen und synchronen Pluralität der Tradi-
tionen und wenn der Lernprozess die Kirche und die Theologie dazu bringt, die 
Form selbst des Christentums und seine innere Übereinstimmung – die Einheit 
von Form und Inhalt – in den Mittelpunkt ihrer Anliegen zu stellen.“6

Die Bemühung um angemessenen Stil ist folglich eine grundlegende Aufgabe 
christlicher Existenz, sogar Teil ihrer Berufung. Der Appell, sich immer wieder zu 
bekehren, ist hier nicht neu. Wenn in Debatten immer wieder bis hinauf zum 
Papst selbst suggeriert wird, Reformfragen seien gegenüber der „Mission“ hint-
anzustellen, bleibt merkwürdig unterbelichtet, dass Mission nicht ohne eigene 
Konsistenz zu haben ist und ihren Ausgang immer beim Splitter im eigenen Auge 
nimmt! Salopp zusammengefasst: Bisschen Stil ist Pflicht.

Denken – Es ist, wie es ist: okay

Die eigenen Überzeugungen, Werte, Taten stimmig zu verbinden stellt sich als 
gar nicht so leicht heraus. Angesichts der unterschiedlichen Welten und Wert-
systeme, in denen wir uns bewegen, angesichts der Vielfalt an divergierenden 
Optionen und ihrer Bestreitungsmöglichkeiten, angesichts des permanenten 
Provisoriums bleibt vieles hinter dem ursprünglichen Ideal zurück, bleibt Stück-
werk. Als Seelsorger begegne ich oft Menschen, die damit hadern und sich wild 
entschlossen zeigen, „nie mehr“ so und so zu handeln. Nun werde ich sicher nie-
mandem die guten Vorsätze ausreden, aber christlicher Trost liegt anderswo: Wir 
sind keine idealen Engelwesen, sondern unvollkommen „ab Werk“. Die Mensch-
werdung Jesu gilt einer erlösungsbedürftigen Welt. Mit ‚Gnade‘ umschreiben wir 
das: Gott ergreift die Initiative, seine heilvolle Zuwendung würdigt und trägt die 
Schöpfung, mit und in aller innerweltlichen Begrenztheit, Widersprüchlichkeit, 

6	 C. Theobald, Christianisme comme style I. Paris 2008, 52 [Übersetzung M.F., Hervorhebung 
	 im Original].

40

Nachfolge



Erlösungsbedürftigkeit. Das ‚Fazit‘ Gottes zu Beginn der Genesis (Gen 1,31) ist 
ein dickes Ausrufezeichen: „Gott sah alles an, was er gemacht hatte: Und siehe, 
es war sehr gut.“ Dies geht über eine Momentaufnahme hinaus, ist vielmehr eine 
Verhältnisbestimmung. Die darin bereits angelegte treue Verbundenheit Gottes 
nimmt menschlichem Handeln, Ringen, Scheitern nicht seine Verletzlichkeit, 
sein Gewicht, auch nicht seine Abgründigkeit, stellt jedoch eine erleichternde 
und versichernde Perspektive zur Seite – Grundlage jener Art von Zuversicht, 
ohne die nichts von Belang gewagt und durchgehalten werden kann. Den Schatz, 
den wir haben, tragen wir nun einmal in zerbrechlichen Gefäßen (2 Kor 4,7). 
Unsere Grenzen und Ambivalenzen müssen wir entschieden annehmen, ohne 
mutlos zu werden. In biblischer Perspektive dürfen wir realistisch und getröstet 
darauf schauen. Es ist, wie es ist: okay.

Verhalten – Gastliche Heiligkeit

Gott ist der große Gastgeber unseres Lebens. Wir leben in seiner Schöpfung, aus 
seiner heiligen, lebensspendenden Initiative. In Christus ist nach Theobald eine 
entsprechende gastliche Heiligkeit, sainteté hospitalière, zu erkennen7 – seine  
Zuwendung zum jeweiligen Gegenüber eröffnet diesem einen ‚Spielraum‘. Drei 
charakteristische Merkmale macht Theobald dabei aus: 

Ein unvoreingenommenes Gegenwärtigsein (‚accueil‘) als Bereitschaft zur und 
Freude an der je neuen Begegnung mit einzelnen Menschen. Christi Aufmerk-
samkeit scheint sich jeweils ganz auf den aktuellen Moment und die gegenwär-
tigen Personen zu richten; er vermittelt darin in seinem ganzen Sein die bedin-
gungslos liebende Zuwendung Gottes.

Eine ausgeprägte Selbstdistanz (‚déssaisissement de soi‘), welche die eigene 
Person zurücknimmt und die Sendung (zum Anderen, für den Anderen, für das 
Reich Gottes) in den Mittelpunkt rückt. So wird der/die andere ermutigt, der 
eigenen Sehnsucht zu trauen und sein/ihr Leben in der unverwechselbar persön-
lichen Weise in die Hand zu nehmen.

Eine lernende Offenheit (‚apprentissage‘) für das Neue, das so produktiv entste-
hen kann. Der andere Mensch wird, inspiriert aus der ermutigenden Begegnung, 
ganz eigene, vielleicht ungeahnte Ausdrucksformen finden. Diese wohlwollend 
zu verfolgen, sich von ihr überraschen, ja berühren zu lassen und davon selbst 
womöglich Bestärkung und Inspiration zu erhalten, ist eine besondere Form exi-
stentieller Lernbereitschaft.  

Die Begegnung mit Christus ist eine Einladung, das eigene Leben im Hori-
zont der in ihm erlebbaren gastlichen Heiligkeit zu gestalten; sie ist zugleich Ruf 
in seine Nachfolge, die alles bis hin zum Verhältnis zum Tod verändert. Es ist 

7	 C. Theobald, Christianisme comme style I, 53–71 [s. Anm. 6].

41

Stil



eine Begegnung, die Raum schafft zur individuellen Initiative, die im Ereignis 
der Konversion ihren Anfang hat – sein Stil mag prägend werden, könnte uns 
inspirieren …

Empfinden – Dramatische Zuversicht

Wir haben die christlich gefärbte Weise, unsere Welt zu betrachten, skizziert 
und drei damit verbundene praktische Schritte aufgezeigt. Nun wollen wir 
abschließend das entsprechende Selbstbild, die Haltung bedenken, die sich da-
raus ergibt. Ich beschreibe sie mit dramatischer Zuversicht, weil wir akzeptieren 
(müssen), dass in unserem Leben die Dramen nicht ausbleiben, wir aber darauf 
reagieren wollen und können. Nach allem Geschilderten wird die Haltung 
nüchtern-hoffnungsfroh sein: Wir kennen den Ernst des Lebens, das Gewicht von 
Entscheidungen, den Schmerz des Unverfügbaren, doch wir ordnen alles ein in 
den größeren Zusammenhang der Schöpfung, die wir als gut und schön beken-
nen. Sie wird erwartungsvoll-spielerisch sein, weil wir bewusst und planvoll han-
deln und dabei einpreisen, dass viele Annahmen und Pläne eben durchkreuzt 
werden, dass allgemeine Regeln mitunter neu zu interpretieren sind, um einer 
konkreten Situation Rechnung zu tragen. Sie wird verbunden-frei sein, weil 
wir einen Zusammenhang spüren zwischen Werten, Episoden, Begegnungen 
unseres Lebens, weil wir uns verpflichtet fühlen gegenüber unserem Leben, un-
serem Glauben, einer gewissen Gemeinschaft, vielleicht auch der Schöpfung als 
ganzer. Zugleich werden uns diese Traditionen nicht hindern, sondern hoffent-
lich bestärken, offen und schöpferisch auf Neues zu reagieren.

Dem Leben Stil zu geben, das ist prinzipiell individuell, doch auch auf Inter-
aktion bezogen. Die Frage stellt sich, wo die Kirche als Gemeinschaft ihren Platz 
hat. Wie angedeutet, steht auch sie in der Pflicht, ihren Stil zu formen. Ich stelle 
sie mir gern wie eine Künstlerakademie vor, die handwerkliche Grundlagen ver-
mittelt, Begegnung und Austausch ermöglicht. Eine Institution, die Freude am 
und Mut zum Gestalten vermittelt, als lebendige, selbstrelativierende, lernende 
Hoffnungsgemeinschaft in dramatischer Zuversicht.

42

Nachfolge


