UBERWINDUNG DER RESIGNATION
Konnen wir noch heilig werden?
VonKarl Rahner S.]., Pullach bei Miinchen

Es ist, liebe Freunde, nicht gerade ein amsgeﬂehmﬁs »Ehrenamt“, das
1hr mir so grofmiitig amf wnserer ,Wiedersehensfeier des Weihejahr-
gangs 22" iitbertragen habt. Ich soll zu dem mehr heiterem und kameraid-
schaftlichen Reden, die alte, selige Zeiten aus der Vergangenheit herauf-
beschworen, so etwas ‘wie eine ,,mehr gejstliche Rede” halten: ,,wir wissen
selbst nicht recht, wie wir es meinen, aber es wird Dir schon etwas ein-
fallen., Und nun steh ich Armster da: ein wenig geriihrt, ein wenig weh-
miitig und doch dankbar. Dankbar, dal} wir — ist das nicht schon viel? —
noch die Alten sind, und sich unser Weg im ganzen doch — ich will nicht
sagen geradlinig, dennoch wirklich — zuriickverfolgen lift zum Dom
unserer Priesterweihe, bei dem wir uns hente wieder versammelt haben.

In solchen Stunden, wie wir sie heute feiern, ist man geneigt, Vergan-
genheit und Gegenwart von einem fremmdlichen Schimmer feiertaglicher
Ideale iiberglinzen zu lassen. Aber das ist gefihrlich, weil es leicht eine
unechte Sache wird. Denn wenfi man einmal die Hohe des Lebens iiber-
sichritien hat, wind, man picht mehr nach seinen Idealen, sondern nach
seinen Leistungen gefragt, nicht nach dem, was man wollte, sondern nach .
dem, was man tat. Und man gibt einem Manne in unserem Alter nicht
mehr gern die Chance, daf noch werden konne, was noch nicht ist. So
bleibt uns eigentlich in dieser Stunide nichts anderes iibrig, als — soweit
sich das iiberhaupt gemeinsam machen laft — so eine Art Bilanz
unseres Lebens zu machen, niichtern und ernst. Mit der Aussicht, dafl
sich mancher Posten in den kommenden Jahren noch etwas verschieben
kann. Mit der Unruhe — ist sie Hoffnung oder Angst? —, daf noch
alles anders werden konne, weil wir ja wahrhaftig noch n[ld]st um alle
Ecken unseres Lebensweges herumgeguckt haben' und,-trotz aller Erfah-
rung, die wir mit uns gemacht, doch eigentlich immer noch nicht wissen,

" wer wir nun wirklich sind. Mein Gott, welche Ubemrasdmmgem kann das
Leben, kénmen w i r uns. noch bereiten? Mit der ziemlich nahe an Sicher-
heit grenzenden Wahrscheinlichkeit — beileibe nicht mehr —, dalf wir
auch beim Tode sein werden, was wir jetzt schon sind, daf wir also alt
sind. Ja, meine Freunde, diese groflartige Einsicht, da wir alt sind,
wird so ungefihr alles sein, was ich als Buchpriifer von eigenen Gnaden
za unserer ,Bilanz* werde zu-sagen wissen. Aber, so will mir scheinen, -
diese Tatsache ist' schwierig und dunkel genug, um Ihre geneigte Auf-"

- merksamkeit fiir ein paar Minuten beanspruchen zu diirfen.

‘Wir sind schon zfemlich alt. Nun ja, daB es im duBeren, im bunger-
- lichen und beruflichen Leben so-ist, dagegen laBt sich kaum etwas sagen.

6



82 _ Karl Rahner S. J.

Der Tod ist zwar immer nahe beim Menschen, aber nicht jeder Mensch
_ lebt gleich nahe bei ihm. Wir sind ihm- schon fiihlbar nahe geriickt: wir
werden alt; wir kommen iiber die Meinungen, die wir uns gestern bildeten,
nicht mehrso recht hinaus. Wir fangen an, die Ruhe zu lieben und empfinden
ungewohnte Ereignisse als storend. ,Begeisternde” Worte begeistern uns
weniger alls ehemals, und , tiefe* Gedanken machen manchmal dém peini-
genden Eindruck des Uberamstrengten. Und wenn wir etwias fiir emp6-
rend oder entsetzlich erkliren, so muf} schon manchmal diese Erklérupg
die Emporung oder das Entsetzen ersetzen. Die Verwunderung — das
schone Beginnen des junges Geistes — hat sich uns in ein verschwommenes
Fremdheitsgefiihl allem gegeniiber verwandelt: alles ist bekannt und
schon dagewesen und alles doch irgendwie hoffnungslos und unheimlich
abweisend. Es ist, als ob alle Dinge noch beherrscht, aber doch schon
spiirbar die immer verschlossener werdende Gereiztheit eines Menschen
annahmen, der zuviel ausgefragt wurde und jetzt wie bedroht sich ver-
schlieBt.. Wir sind der Wirklichkeit unsympathisch geworden, sie scheint
darauf zu warten, daR? wir uns allmahlich empfehlen. Unser Geist macht
noch weiter: man liest, hort, redet, sucht weiterzustudieren. Irgendwo
uneingestanden wird es aber einem langweilig zu Mute. Wir haben frei-
lich auch daneben den Eindruck, da wir schon noch eine gute Zeit weiter
machen konnten und weitermachen mochten, daB die Biume, die wir
gepflanzt, vielleicht jetzt erst so recht zu tragen beginnen, und daB es
darum nicht so leicht wire, jetzt schon zu gehen. Aber selbst, wenn wir
noch bleiben diirfen, wird all das auf demselben Wege und in der gleichen
Weise weitergehen. So bleibts dabei: wir werden alt und langsam miide.
Die riistige Kraft wird gefiihlt als ,,noch* vorhanden, wie der Nachmittag
schom ist, weil er noch nicht der Abemnd ist, dem er schom im geheimen
in sich tragt. Gegen all das ist nichts zu sagen. Wir brauchen keine Klage
und keine Apologie dieses Alters. Denn seine Biirde ist selbstverstind-
lich und seinen Segen kennen wir auch.

Aber — wnd damit kommen wir zur eigentlichen, zur bedmgstigemden
Frage unseres Alters —, sind wir nicht auch alt und miide geworden in-
jenem ,inneren” Menschen, von dem Paulus spricht. Ach, bei ihm lesen
wir: mag anch unser duBerer Mensch aufigerieben wenden, unser innerer
emeuert sich Tag fiir Tag (2. Cor. 4, 16). MiiBtem wir — das ist unser un-
eingestandener Kummer — nicht eigentlich unsere eigene Lebenserfahrung
umgekehnt formulieren: mag awch der dm Bere Mensch noch ganz gut
durchhalten, der innere Mensch wird Tag fiir Tag mehr aufgericben? Ist
nicht anch unser i nnerer Mensch alt und miide geworden? Sind wir
nicht entiduscht iiber uns selbst, iiber die Bilamz unseres geistlichen
Lebens? Hatten wir uns damals das kommende Leben — accipe Spiritum
sanctum — nichi schoner, nicht abenteuerlicher, nicht fruchtbarer vorge-
stellt?



-

Kénnen wir noch heilig werden 83

Wir wollten damals ,heilig” werden. Oder nicht? Jedemfalls: auch
" wenn wir dieses Wort jetzt nicht mehr so unbesorgt in den Mund nehmen
wie damals, und wenn uns auch heute eine gewisse Verlegenheit be-
schleicht, wenn die Spiritujile dieses Wort so unbefangen handhaben,
damals haben wir so gediacht. Und man kann eigentlich anch heute nichit
gut anders sagen, was wir wollten und sollten und hente noch sollen und —
ja, das ist es eben: darf ich noch leise sagen: wollen? Heute noch sagen:
wollen, wo wir es eigentlich geworden sein miiiten? Damals wollten
wir heilig werden. Damals wollten wir uns fiir Gottes Ehre und das Reich
der Himmel restlos verbrauchem und unser Leben in der glithenden
Flamme der Liebe verbrennen. Und nun sind wir nicht heilig geworden.

Wir sind in den 25 Jahren unseres Lebens, auf die wir zuriickblicken, °
sicher heiliger geworden. Wir haben gearbeitet. Und dabei ist auch an uns
das Wunder geschehen, daB wir uns bisweilen wirklich vergafen und Gott’
liebten und zu seiner Ehre taten, was durch uns geschah. Gott ist uns so
oft in seinen Sakramenten begegnet. Warum sollten wir die Selbstsucht
unseres Herzens in geheimem Stolz fiirso méchtig halten, daf wir meinten,
sie hitte dem Andrang seiner Gnade alle Ritzen verstopfen komnen? Wi
haben das Leben und seine Bitterkeit erfahren auf und ab. Warum solite
die sengende Unerbittlichkeit des Sommers nur Diirre und nicht auch ein
wenig Reife gebracht haben? Und schlieBlich: hat nicht die Reue, die Gott
schenkte, den Ertrag unserer Arheit unversehrt gerettet, selbst wenm er
einmal ganz verschlungen gewesen wire im Abgrund der Schuld? Nein,
wir wollen in der Strenge gegen uns noch einmal schlicht und bescheiden
~ gein und uns vor der geheimen Meinung, dem letzten Stolz der Menschen
“hiiten, unsere bise Storrigkeit konne obsiegen iiber Gottes herrlich starke
Liebe, die, wenn sie will, auch dem verbissensten Trotz des Herzems
l6st. Wir. wollen Ihn auch in unserem Leben grofer sein lassen als umser

- . kanges Huemz und bekennen, daf Er es selbst vemmochte, dem steinigen

~Acker unserer Seele eine Ernte - abzugewamnem, dire die Ma;dmt seiner Gnade
- riithmt. Wir si ind heiliger gewonden. |

Aber wir sind nicht heilig geworden. Nicht, weil wir keme Wunder ge-
wirkt und keine Vélker bekehrt und den unerbittlichen Strom der Ge-
schiichte der Welt nicht in ein anderes Bett geleitet haben. Sondern weil
witr Gott nicht liebten, wie es ihm gebiihrt, aus gam zem Herzen und aus
allen Kriften. Man kafn doch darauf nicht verzichten, man kann doch
hierin nicht bescheiden sein. Unser Herz aber liebt nicht so, wie es konnte
und miiite, ohne MaB und ohne'Grenzen. Ein wenig schon; aber ein
wenig ist in dieser Sache beinahe schlimmer als nichts. Denm. das ganz
sich versagende Herz hat eben seinen Meister noch nicht gefunden; es ist
immer noch ganz und ungeteilt zu verschenken. Das geteilte und zwie-

_ spéltige aber? Wer wird es noch sammeln und inmig machen, auf dal
es auf einmal und restlos und ungeteilt sich an Gott ver!sch:(;mke? Weh,

I



84 o : Karl Rahner S. J.

unser armes, zerfallenes Herz! Es ist so unheimlich: ein wenig Sehnsucht
nach stirkerer Liebe, ein verhehlter, bitter-boser Arger iiber die unge-
messenem Anspriiche der Liebe und beides zusammen iiberdeckt von eimem
Gefiihl der Ohnmacht und der Schwiche. Das ist das Herz des alternden
Menschen, der nicht heilig wurde. Das Herz nfochte wohl, aber es fiihlt sich
schwach, und die echten Gelegenheiten, ohne Vorbehalt zu licben, maflos
zu lieben — wie kann man anders lieben wollen? —, die t6ilich notwen-
digen Gelegenheiten, die man sich doch nicht selbeur gibt, due einem ge-
schenkt werden, wollen sich nicht mehr einstellen.

Sind wirklich die Sternenstunden unserer Liebe zu Gott vertan — viel-
leicht haben wir nicht einmal gemerkt, wann uhd wo sie durch unser Leben
zogen — und unwiederbringlich vorbei? Bleibt uns so nur die Trauer und
als hochste Tat, die noch moglich ist, die Ergebung in das, was wir sind,
die Resignation, die anbetend nnd verstummend vor dem Gott niederfallt,
in dessen unergriindlichen Willen hinein wieder verschwindet, was wir
hatten sein konnen und nicht gewondlen sind? Ploremus coram Domino,
qui fecit nos, weinen wollen wir vor dem Herrn, der uns schuf? Wenn
wir nun aber so sagten: wir haben versagt, wenn wir spréchen: wir

_selber haben die Gelegenheiten versiumt, wenm wir gestinden, — weil
wir_denken, es gehine sich so, ohne dabei recht zu wissen, sind wir
reuig oder feige —: wir waren famle Knechte, trdge und bequem, wére

danm dieses Gestindnis nicht wiederum von dem traurigmachenden
Wissen begleitet, dat selbst die Reue, die wir fertig bréchten, nicht ein-
mal der inneren Menschen wahrhaft liutern wiirde, sondern auch nur ein
Stiick des Menschen wire, der wir geworden sind, im ,,Innern* alt vnd
‘miide und — im letzten uneingestanden — mit einem heimlichen Boden-
satz von Bitterkeit? Danm wire auch unsere Reue noch einmal wir selber:
die Reue des Besiegten, die unverwandelt laBt. Es ist schon so: dem t&d--
lichen Gesetz des Welkens und des Todes scheint auch das Leben im hei- .
ligen Geist verfallen zu sein. Und wenm einer sagte: es sei kein Gesetz,
sondern Schuld, dann wire mit diesem hértesten Urteil uns ja auch nur ge-
holfen, wenn wir diese Schuld von uns tun konnten oder sie einer
von uns ndhme. Aber sie scheint nicht bloB unsere Schuld, sondern auch
. unsere Strafe zu sein, bei der man nich{ recht weil, wie man sich ihrer ent- -
' le.dulgwem diirfe, ohne damit die Schuld zu leugnen. B
Gibt es keinen Trost in dieser Bilanz? Ach, wenn wir nur wiiBiten, ob
wir uns iiberhaupt noch einen Trost suchen d ii‘'r fen ? Oder ist es nicht
- besser, stillzn weinen, still und hoffoungslos und sich genade nich t trésten
zu lassen, bis der Tag des Herrn kommt, und wir als die drmlichen und
-~ vergramten Bettler mit den leeren Hinden und dem Herzen des trigen
- Knechtes, der selbst nicht weiB, ob er bemitleidenswert oder verachtlich
- ist, dann doch das Erbarmen des Herrn finden, weil seine banmh;e*rz»lgsef
- Liebe grundlos und gegen alle Erwartung Qegmlaldugi? Soll unser Trost
nicht gema;dle einzig der sein, wenigstens unsere Armseligkeit in ihrer

S



Kénnen wir noch heuhg werden ’ 85

Bitterkeit mit nuchbenmm' Fhrlichkeit aLs Emder@ebmus unseres Lebens ein-
zugestehen: Vater, halte mich nur, wie einen Deiner geringsten Knechte,
mich den faulen und stérnigen Knecht; gib ihm das Gnadenbrot in Deinem
Reich. Dein Knecht hitte Dein Reich verdienen sollen durch das reine
Erglinzenlassen Deiner Gnade. Aber nun bleibt ihm nur als letzte Tat
die stumme Neigung des Dunklen vor Deiner vergeudeten Gnade. Was
* idt Dir als Tat, als meine Leistung und das Verdienst um Dein Reich
auf der Schale meines Herzens hitte anbieten konnen, wire immer Deine
‘Gnade gewesen, weil Du alllein die Herzen mit Deinem heiligen Geist
erfiilleh kannst. Aber nun ist mir das Herz fast leer geblieben; es ist mir
zerronnen, was Du mir gabst. Mein Abgrund preist Deine Héhe, und -
meine Trénen iiber mich selbst zeugen von der Herrlichkeit der Liebe,
die Du mir schenken wolltest, und die ich vertan habe. Aber Dein Knecht

muf Dir gestehen: es is® zuviel Sehmsucht nach Dir in seimem Herzem,

als daB er nicht mit Trénen der Freude Dich als Deine Gabe empfangen
wollte, blof# darum, weil er sie als Dein grundloses Geschenk empfangew
muB, als Geschenk von Dir, der Du die Liebe bist, eine Liebe, die nur
bei dir ist, die den Erbidrmlichen kront und — o Wunder — wie ein Ge-
schenk dankbar ein Herz entgegennimmt, das nur da ist und willig,
sich nehmén zu lassen, weil Du es entgegennimmst.

Ist solches Gestindnis unser Trost, unser einziger Trost tiber die kiim-
merliche Bilanz unseres Iebens? Ist das vielleicht sogar d er Trost, das
wahre Gliidk, die allein echte Zuversicht auf das Erbarmen des Herrn?
. Demm seht, auf jeden Fall muf es der Memsich einmial fertig bringen, von -
sich abzuspringen, icht mehr an sich selbst Halt finden zu wollen, sich-
loszulassen. Selbst wenn er sich der Gnade rithmt,,die ibn wirklich er-.
- hoben hat, ist dieses Riihmen eben ein Preisen der Gnade.' Und das
kann man nur, wenn die Hand die Gnade ergreift, um sie loszulassen,
empfingt, um sie als Lobopfer vor. Gott auszugieBen und so arm zu wer-
diem. Geschieht dies aber nicht leichter — ja, fiir uns Siinder voll der
Habsiichtigkeit der Armen, die nur arm im Geiste sein kénnen, wenn si2
wirklich nichts haben, — geschieht dies nicht einzig nur dann, wenn uns
die Gnade wird im Weinen iiber unser Versagen und im Schmerz, sie
- verscherzt zu haben? Wird uns der Geilst amd:ems zuteil, als in der Bitter- -
keit, Fleisch zu sein, das Leben anders als in der Dunkelheit des Todes?
Ist also nicht dech die Bilanz des Verzagens fiir den Siinder — und wann
waren wir das nicht? — der beste Gewinn?

Aber mein Geott: ist dileser Trost nicht zu schlau? Ist er nicht die letzte
und entscheidende Teufelei unseres Herzens, das im Grunde die.bittere
Erfahrung der Armut und Leere als frommes Spiel der Liebe Gottes zu
durchschauen: glaubt? Denken wir bei solchem Trost nicht in der tiefsten
_‘Grube unseres Herzens: er schreckt uns nur, damit sein Trost uns nachher
um so seliger vorkomme; er macht nur arm, damit wir danach den Reich-
tum seiner Gunade um sq}heml;iﬁher fﬁndem:; er laft uns nur in Schuld vod



N\

86 ‘ Karl Rahner S. J.

Versagen geraten, damit er die GroBmut seiner Liebe verkosten konne?
Ja, haben wir letztlich mit unseremTrost nicht verstohlen gesagt: sei
gescheit, gib nach, tu Gott den Gefallen, zu berewen und deine Erbirm-
~lichkeit zu bekennen, damit er die Freude habe, groBmiitig und barmherzig
zu sein? Haben wir uns nicht mit unserer ganzen hinterlistigen Redekunst
um Gottes Gericht und nm unser Versagen herumgelogen, um unser Ver-
sagen, das nicht sein diirfte, das aber geschah, das ausweglos ist, und nicht
das Miittel, um Gottes Gnadie zu erlangen? Erbarm Dich unser, o Gott! Wie
irmsinnig ist unser Denken: wie soll es seine Gnade als Gnade anerkennen,
ohne die Gnade nochmals zu vergewaltigen? Wie die Schuld bekennen
in Reue, ohne Schuld und Reue zur geheimen Falle zu machen, die Gottes
Gnade um so sicherer fingt, je uubedingter scheinbar sie den Menschen
dem ,,gerechten Genicht Gottes” iiberantwortet? Die Menschen, die doch
alle Siinder sind, konmen sich doch nicht danach uMterscheiden, ob sie diesen
Tridk heraushaben, den Trick, auf dem Kaleidoskop der Welt und der
Seele nochmals weiterzudrehen, bis aus Schwarz wieder Weil} gewor-
den ist.
Dieser Trost endet also sehr mnﬁt'rosthvch Er ist gefihrlich und in Wirk-

lichkeit kein Trost. Es gibt auch, ja sogar erst recht, im geistigen Leben

so etawas wie eine Unbestimmtheitsrelation. Man will einen Vorgang kon-
trollieren und genan bestimmen, damit man sicher wisse, wias man an ithm
habe. Man will einen Vorgang beobachten und verindert ihn nrotwe‘ndugmr_
Weise durch die Beobachtung, weil die Beobachtung selbst ein Stiick des
beobachteten Ereighisses ist. Man kann keinen mneutralen Standpunkt
aunBerhalb der Sache finden fiir ihre Kontrolle. Die Priifung ist schon ewme
Tat. Und wie sie ausfdllt, kanu man selbst nucht wieder bilanzsicher fest-
stellen. Und doch ist sie selber ein Posten in ‘der Bilanz, und, weill Gott,
gerade der dunkelste, weil sie alles aufklaren und in Oprdonung bringen
wollte. Und das ist das Gefdhrlichste. Wer seinen Trost und Gottes
Gnade greifen will, verdirbt sie. Das ,,Hinschauen* wirkt todlich auf das
Betrachitete. Wer seime Liebe genieBt, pervertiert sie. Wer sich seiner
Reue getrostet, 1aBt die Quelle echter Tranen versiegen. Wer Bilanz madcht,
um aufatmend festzustellen, jetzt habe er — wenigstens durch die resi-
lose Kapitulation vor dem Gott der Gnade — die Gnade Gottes eindeutig
ergriffen, der hat die Bilanz durch das Bilanzmachen schon verfilscht. Im
letzten muR auch da dias Herz im Leibe bleiben, immier verborgen, immer-
zu schlagend, nie aber abgestellt und auseindergenommen zur uberholen-
den Priifung. .

Wir wollten uns ergreifen, um uns dariiber zu vergewissern, was wir
am uns haben, wo vermutlich nicht mehr allzuviel dazukommt. Es ist aber

~ nicht wohl gelungen. Was bleibt uns also iibrig? Nichts als weitere Posien

zur Lebensrechnung hinzuzufiigen, die Gott addieren wird! Nur so ist
dem Menschen wirkliche Kapitulation vor Gottes Gnade moglich. Nur so,
mittelbar. Es bleibt uns nichts iibrig, als zu sden, nicht zu ernten, zu



Kénnen wir noch heilig werden 87

sammeln, nicht zu berechnen, was wir gesammelt haben — auch die end-
giiltige Feststellung des Defizits wire noch ein solches Rechnen! —- Nichts.
als das Herz weiter sein Werk tun lassen: die , guten Werke”, Deun diese
sind das Werk des -Herzens, in denen allein das Herz sich wirklich hat,
indem es sich in seinem Tun vergifit, indem es ,,ausgeht und so im Ver-
- lieren allein sich wahrhaft besitzt.

So miissen wir a.fo beten, nicht ,denken”. Man muf# da nicht
wissen, sondern lieben. Man darf nicht den- Gefiihlen der Liebe nach-
laufen, sondern muB Taten und Opfer der Liebe verrichten, — gerade
weil man bei ihnen nie so recht weif}, aus welcher Gesinmung sie kommen
und sie uns so nicht sichern. Gott kommt es auf unser Herz an, uns
aber muf} es auf unsere handfesten Taten ankommen, uns, die wir heute
- es anders zu einer reinen Gesinnung gar-fiicht mehr bringen, weil wir

sonst unsere eigenen Gesinnungen greulich genieBend verzehren. — Dic
Alten verrichYeten ja auch ihre Gesinnungen als Taten; die brauchten sich
vor ihnen nicht zu fiirchten. — Ach, wenn wir es doch lernten, unsere tiefen
Gedanken und erhabenen Gesinnungen zu fiirchten und ungliubig uad
skeptisch wieder ein wenig mehr Erfolgsethik statt Gesinnungsethik trics
bem: einfach arm wiirden, das Pfarrhaws mit unamgenehmem ,,Pack® fiill- -
ten, geduldig uns ausmiitzen lieBen, lange beteten, auch einmal fasteten
und nicht so viele Kunststiicke zusitzlicher Selbstversorgung tibten, wenn -
wir auf die guten Werke vor dem Gericht Gottes hofften und mehr er-
warteten vom ,,persolvierten’ Rosenkranz und dem iiber den Gartenzaiin
dem Armen zugeworfemen Zwiebelchem — lhr kennt die Geschichte —
_als von unseren verfluchten mystischen "Sublimitéiten oder erschiittermdenm
— philosophischen oder theologischen — Existenzialingsten, dann wiren
wir viel, viel besser daran. o
Und nun: Kénnen wir das nicht tun? Konnen wir be'hafuptern,, das sei
iiber unsere Kraft? Konnen wir sagen, dazu seien wir zu alt? MuB uns
das zu wenig und nicht radikal genug sein, wenn Gott es von uns verlangt?
Wir konnen nicht heilig werden, meinetwegen, aber in Gottes Namen:
geduldig und keusch sein, sich vor den Menschen nicht fiirchten — trotz
unserer inneren Feigheit —, drmer werden und linger in der Kirche knien:
wenn wir wollen, das kommn wir. Das kann unser Leib, wenn es das
Herz schon nicht sollte fertig brmmgem kénnen. . ,Wenn wir wollen®, das
ist keine Aufforderung, zweifelnd zu priifen, ob wir wollen kénnen, son-
dern die Aufforderung, es zu tun, obwoh! wir angeblich nicht kénnen, und
am getanen Werk zu merken, daff wir doch konnten. Wir sollen nicht
wieder iiber dieses Wollen und Konnen qualvoll nachdenken, sondern
heute wieder anfangen. Begeisterung ist dazu nicht notig. Anfangen
heute fiir heute. Sufficit diei malitia sua. Dens morgige Tag sorgt dann
fiir sich selbst. Und dann mag auch der Blitz des Gerichtes Gottes in
unser Leben hineinfahren, wann er will. Er wird schon der Aufgang des
ewigen Lichtes sein. Und der Engel des Gerichtes wird am Zwiebelchen



88 - " Karl Rahner S. J.

. uns sicherer zur Héhe hinaufziehen als an unseren erhabenen Réflexionen.
Und so heiBt unsere Bilanz am Ende: der einzige und der noch zuver-
ldssigste Posten, der die Bilanz in Ordnung bringt, bei dem man vergiBt,
nach dem Bilanzresultat zu fragen, ist: mach weiter mit der harten, ge--
wohnlichen Pflicht des christlichen Alltags der guten Werke. Mach weiter!
Heute und morgen. Solange es Gott gefillt. Lauere ein wenig, dal Du
die seltenen Gelegenheiten zu grofleren guten Werkem nicht verpassest.
Und solange uns unsere guten Werke immer ein wenig wehe tun und dem
Herzen bitter sind, solamge wir dias zweite Werk tun, um zu vergessen,
daB daserste gut war, solange wissen wir auch, daf! diese Werke noch
nicht zur #uBeren Routine entartet, und wir im.Guten, trotz unserer
Jahre, noch nicht pharisierhaft verhirtet sind. So wird die Bilanz ein
Aufgeben der Bilanz — ich vergesse, was hinter mir liegt —, wird ein
Laufen nach dem Kampfpreis des ewigen Lebens in der bittersiiBen Miih-
sal des christlichen Alltags.

‘Wenn wir so laufen, dann ist uus alles gestattet. 1 n diesem Lanf diirfen
wir auch Bilanz machen, dankbar oder zerknirscht, Wenm wir laufen, darf
uns auch einmal iiberkommen jenes nur durch die heimlichste Kammer des
Herzens verstohlen und leise wie ein Schatten — noli me tangere — zie-
hende Wissen um die Ausenwah]wng o siiBe Gnade, schon neigt sich der
Baum des Lebens immer tiefer, schon beginnt er niederzusinken in Got-
tes Land, schon wandelt sich die Freiheit sachte in-die selige Unmoglich-
keit, Gottes Liebe nochzu entkommen, schion spiirt das Herz, wiieder Kamp{
gegen Gottes hartnickige Liebe schon verloren ist: er ist zu nahe und sefne
Liebe ist jetzt schon so, daB sie uns die Angst nimmi, wir konnten am -
Ende doch etwas anderes lieben als eben diese Liebe. Wenn wir laufen,
dann konnen wir das Ziel, dem wir entgegeneilen, nicht herrlich genug
riihmen. Denm selbst unsere kiihnster Illusionen sind kleiner als Seine
Wirklichkeit, die nuns zuteil werden wird.” Wenn wir lanfen, dann schadet
. es uns nicht, zu hoffen, doch noch am Fnde tnser ganazes Leben und all
seine Moglichkeiten eingeholt zu haben, auch die verpafiten und vertamen.
Denmn im Lande Gottes wohnt keine Resignation. Gott wird alle Trianen
von unseren Wangen kiissen, und awch die seligen Trdnen der Reue wer-
den ihm damn noch zu bitter sein. Wie aber solltem die Trémen versiegen
und die Resignation sich in Lachen verwandeln, wenn nicht auch die ver-
tanen Moglichkeiten des Lebens doch noch zur Wirklichkeit wiirdenr? Lasset
uns darum singend laufen: es ist gut. Felix culpa! Es ist alles gut!
Und nichts ist vorbei und d e m verloren, der Gott entgegenlauft, Gott, der
sich in der Ungeduld der alles neu schaffenden Liebe schon anfgemacht hat
und ganz nahe ist. Er ist nahe! Hodiie, si vocem eius audieritis . .. Heute,
wenn Thr seine Stimme hért ... Die vengangene Verginglichkeit ist der

. Aufgamg dies ewigen Gottes. O fmohe Botschaft: wir laufen Goti entgegen,
— 'an'd er nst schon nahe! .





