89

Was uns not tut!
Von Friedrich Wulf 8. ], Miinchen

Mein Yieber Freund!

Die Worte, die Du letzthin auf unserer ,,Wiedersehensfeier” an uns
richietest, sind mir noch lange machgegangen. Ja, so ist das Leben: man
beginnt mit groflem Schwung, mit einem. reinen, himmelanstiirmenden
Idealismus, — dann kommt die Erniichterung; man baut sozusagen ab,
Stiick fiir Stiick, — es kommen die Enttduschungen, mit anderen, mit sich

~ “selbst, es kommt der Alltag mit seinem eintonigen, ermiidenden Rhyihmws,

mit den ewig gleichen Dingen, nichtssagenden Kleinigkeiten, die das Leben
in Anspruch nehmen und die Kriifte verbranchen. Man wird rubiger, sach-
lichen, illusionsloser: mit anderen Worten ein Realist — man tut sich sogar -
etwas zugute darauf, Natiirlich, man kennt_ja das Leben, man weif}, anf
welche Karte man zu seizen hat, man hat es allmdhlich heraus, wieviel
~ Krifte anfzuwenden sich verlohgt. Und ehe man sich versieht, ist der
Schwung dahin und die Spannkraft erlahmt, kann man sich zn nichts
AuBergewdhnlichem mehr aufraffen, ist man dem angememen Trott ves-
fallen. Und am Fnde merkt man es nicht einmal. ’
. Aus diesem Schlaf hast Du uns nun mit Deiner ,.Bilanz®“ griindlich auf-
* gestort, hast uns auf schwierigen und dunklen Wegen an unheimliche Ab-
griinde gefiihrt, iiber die wir mit kindlicher Ahnungslosigkeit hmwegg&e-
stolpert waren. Unsere. geistliche Bilanz hatte ein sehr trauriges Ergebnis;
wir standen vor dem Nichts, wir erschienen mit leeren Hianden vor Gott
und erkannten, daB nicht einmal die Reue, die demiitige Anerkennung der
" eigenen 'Ohnmacht und seiner alles verzeihenmden und verschenkenden
. Giite, daB also nicht einmal diese christlichste aller Haliungen uns be-
rechtigt, einen positiven Schlufistrich unter unsere Rechnung mit Gott zil
~ zieh#n, als konnten wir uns nun sagen: ,,das hast du aber gut gvem.alcht
Ist das nicht im Grunde aufregend unid erschreckend ?

‘Gott Dank, dafi Deine Rede nicht hier zu Ende ging, ‘in dieser be-
driickenden Teere. Nein, Du zeigtest uns, wie diese letzte und notwendige
Unsicherheit des christlichen Daseins im ‘Glauben zn ertragen sei. Im
Weitermachen — ohme aufzuschauen, im Laufen — ohne inmezuhalten,
diirften wir bisweilen und ganz verstohlen, wie durch einen schmalen -

- Spalt — wie schon war das gesagt — Gott uns zur Seite und in uns ge-
wahren. In der Finsternis erstrahilt ein helles Licht! Das war der trost-
liche Amsgang: dem schlicht Voranmachenden, dem micht Berechnenden,
dem iiber gihnende-Abgriinde Hinwegschreitenden, zitternd vielleicht,
aber mehr noch vertrauend auf Gottes verzeihende Liebe, ist Er nahe:
de-r Entgegeneilende, der Heimholende, der Beseligende!

" Still und nachdenklich, ein wenig wehmiitig und doth im Grunde des
Herzens froh sind die meisten von uns nach Hause gegangen, voll nenen -



90 . Friedrich Wulf S.J.

Eifers fiir den Dienst des Knechtes im Weinberge des Herrn und das Werk
der eigenen Heiligung. Dennoch ist etwas mit mir umgegangen, das mich
nichit recht zur Ruhe kommen lieB. War es die griiblerische und unheim-
lich bohrende Art Deiner Uberlegungen, war es der melancholische, miide
resignierte Unterton, der dunch alles hindurchklang; ich konnte mir zuerst
nicht dariiber klar werden. Aber nun weif ich, was mich in Deinen Worten
gestort hat und wogegen sich meine innerste Natur auflehnte. Es war
die Stimumung des Alterns, des Ermiidens, des Zu-Ende-Gehens, wie sie -
immer in Spitzeiten auftrith, in Zeiten einer iiberreifen, iiberfeinerten,
iiberwachen Kultur, wo alles auf einmal in Frage gestelldt wird, anch die
elementarsten Dinge und Einrichtungen des Lebens, die man bis dahin
als einfach gegeben und wie selbstverstindlich hingenommen und voll-
zogen hatte: In solchen Zeiten ist das menschliche Herz empfindsamer,
weicher und verwundbarer als somst; es sucht nach letzten Sicherheiten,
angstlich besorgt, es mochte thm alles entschwinden. Man griibelt, bohrt
und sucht in unheimlichem Scharfsinn den innersten Grund der Seele
bloBzulegen, um dann in der Erkenntmis hilfloser Ohnmacht um so ver-

- zweifelter anfzuschreien. — Ich las vor Jahren einmal ein Buch, das da-
mals viel besprochen wurde. ,Herbst des Mittelalters hieB es. Dort fin-
dest Du genan das amsgedriickt, wovon ich hier spreche, und was ich in
Deiner ,geistlichen Rede wiederzufinden glaubte.

Uber den Schriften und Liedern dieser: spidten Gemeration liegt ein
Zug von Schw‘ermut und Traurigkeit, von Heimweh und. stillem Beschei-
den. Nur wenige waren in jenen Herbsttagen, da der Wald sich firbt und
die Blitter zu fallen beginnen, der neuen, unbeschwerteren Zeit gegen-
iiber gedffnet: einer Zeit der groBeren-Riume und des verinderten Welt-
bildes, der gelehrten und humanen Bildung, des gesteigertéen Person-
lichkeitsbewuftseins und des erhohten Daseinsgefiihls, Nur wenige ver-
trugen den kélteren Luftzug, der durch die allerorten gesprengten Grénzen
der Alten Welt eindrang, vertrugen die stirker zu Tage getretene Nackt-
heit der Dinge und des Menschen, die der Geborgenheit und Gebunden-
heit der mittelalterlichen Welt ein Ende setzte. Und doch, welche Kriifte
wurden entbunden — nicht nur zum Bosen —, wenn man sich von alten,
liebgewordenen Dingen lossagte und mutig das Neue ergriff. Welch welt-
weite Wirkung hatte die Tat der wenigen Entdecker und Seefahrer, der
geographischen, geistigen und religiosen Welt! Was hitte nicht alles ge-
schehen konnen, wenn damals die Kirche Christi friihzeitig iiber geniigend
Minner von klarem Weitblick, heilizem Wagemut und mitreiBendem
Schwung verfiigt hdtte? Was haben nicht noch diejenigen vermocht, die
das Schifflein Petri ruderten, als es schon von tosenden Wogen umbrandet
war? Zehren wir nicht bis heute von ihrem nie erlahmenden Eifer und
ihrer durch nichts zu bezwingenden Krafi? Dabei haben jene Manner
ihre Augen wahrlich vor den MiBstinden und Argernissen ihrer Zeit, die



N

Was uns {Jot tut h 91

selbst das innerste Heuhlgdau.m beschimmtzten wnd enrtwerlhtecn, nicht ver-

schlossen. '
Was ich sagen will, ist dies: ist es nicht moglich, niichtern, wirklichkeits-

nab, klug und erfahren zu sein, durch das Leben gereift, durch Enttdu- .

schungen belehrt, durch Niederlagen gedemiitigt und dennoch den Schwmng.‘
und das Vertrauen eines gliilhenden und liebenden Herzens zu bewahren,
die kostbare Gabe jugendlicher Jahre — Realist und Idealist in einem zu
séin? Ist jenes .,Aufgericbenwerdeh des inneren Menschen” durch den

Alltag, von dem Du sprachst, nicht letzten Endes unsere Schuld? Und muf
nicht der Idealismus der Jugend von geringer Tiefe gewesen sein, wenn
er 50 schnell erlahmte? War er iiberhaupt je von christlichen Quellen ge-
speist und nicht vielmehr zu maturhaft, die iiberschiumende Kraft des
noch Unverbrauchten, die nach der Tat verlangt? Wie wenig geschiehi doch
in unserer religiosen Erziehung; um diese Kraft zu reinigen, zu vertiefen,
sie im Grunde der Seele zu verwurzeln und so mit dem Kern der Person
zu verschmelzen? Wenn das mehr geschihe, kénnté sie ruhig, dem Alter
entsprechend, zundchst dem Heroismus duflener Taten zugewandt sein, wie
wir das sogar im Leben vieler Heiligen sehen. Wenn sie nur aus der Tiefe
der Person. heraufsteigt, sowird sie nicht absterben, mégen auch die dulleren
Gelegenheiten zu heroischem Einsatz versagt b]Jeﬂﬂmern oder die ertraumten
Taten selbst als Trugbilder mnd Torheiten erkaumt werden. Sie wird sich

~ vielmehr, im MaBle der wirklichen Lebenserfahrung, immer starker nach
innen wenden und die groflen und echten Leidenschaften der Seele wecken,
die Glut des ziirnenden, verabscheuenden und liebenden Herzems. Um
diese Glut sollten wir oft und oft bitten: ,,Schenke uns, o Herr, ¢in Herz .
voller Leidenschaft fiir Dich und Dein Reich!* — und: ,.Bewahre uns,
o Herr, vor der Fadheit und Diirre eimes leidenschafitslosen Herzens!*

" Aber ist es nicht so, daB in dem MaBe diese Leidenschaft brennt und
darum der Idealismus wach bleibt, dier Realismus zuriickgedriangt wind?
Und umgekehrt: muB micht notwendig der kiihl berechnende Verstand,
“das kluge Abwigen, die genau kalkulierende Zielstrebigkeit den Schwung
des ekstatischen Herzens, der nur als Ganzes zihlt und keine Teilung ver-
triagt, lihmen und den blutwarmen Strom echter Leidenschaft zum*Ver-
sickern -bringen? — Diese Fragen sind schwierig und - nicht so leicht zu
beantworten. -Sie bediirfen zunéchst einer sorgfiliig priifenden Unter-
scheidung. Ich darf Dich daher noch um ein wenig Geduld bitten. Viel-
leicht sind wir uns am Ende doch niher als es zu Anfang schien.

Das eime will ich Dir von vormherein zugeben: nicht jeder Idealismus,
auch nicht jeder Idealismus der Mannesjahre, ist zugleich mit einem Sinn
fiir die Wirklichkeit des Lebens- gepaart und darum so ohne weiteres
nachahmenswert. Zumal dann, wenn er.auf eine bloB naturhafte Veran-
enlagung zuriidcgeht und dem Menschen gewissermaflen im Blute liegt, JaRt
er leicht das Urteil fiir die Moglichkeiten und Erfordernisse des Alltags
vermissen. Wir.alle kennen diese Menschen von umnbeschwerter, offener,



- . hS
92 ’ F rledrlch Wulf S. J.

* stets zuversichtlicher und fast heiterer Art, die etwas Helles und Froh-
machendes ausstrahlen, die alles erhoffen und jedem vertrauen, die Son-
nenkinder des Lebens, wie man zu sagen pilegt. Sie gehen an Hinder-
nissen vorbei, ohne sie zu bemerken, und kommen iiber MiBerfolge hin-
weyg, ohmie sonderlich an ihnen zu leiden. Sie pflegen das Schone und Gute
im Leben zu vengrofern, das HiBliche, Gemeine und Ausweglose aber weit-
hin zu iibersehen. Vieles fiigt sich ihrem frisch zupackenden Optimismus,
was dem mit Hemmungen beladenen Pessimisten totsicher miRlingen wird.’
Sie konnen aber auch zum Argernis werden, weil sie das Leid und die
innere Not ihrer Mitmenschen nicht verstehen und darum trotz oder ge-
rade wegen ihres eigenen Frohsinns kalt und lieblos erscheinen.

Begegmen wir mficht auch unter den Hedligen eimem #hmilich umerlench-
teten und blinden Idealismus? Und hat sich bei ihnen die Weltfremdheit
-nicht oft genug in sehr groben Miflverstindnissen und sogar zum nicht
wieidengutzumaichenden Sichaden fiir ihre Mitmenschen ausgewirkt? Solche
»Vorbilder wirst Du natiirlich weit von Dir weisen. Ich denke z.B. an
jene Monche, die sich um der Beschauung willen von der Pflicht zur Arbeit
entbunden glaubten und ihre tigliche Nahrung von Gott durch ein Wun-
der erwarteten, bis sie der Hunger eines arideren belehrte. Oder an
‘manche Kreuzzugsprediger, die der Gedanke an die Befreiung des Heili-
gen Landes aus den Handen der Unglaubigen derart hinriB, daB sie mit
ihrem ziindenden Wort Tausende von Menschen, darunter Kinder, Frauen
und Greige in einen sinnlosen Tod schidkten. — Reine Toren, sind wir
allenfalls geneigt zn sagen, wie um ihren Irrtum zu entschuldigen; meinet-
wegen auch leuchtende Fanale und Zeichem Gottes in ihrer Zeit, aber nicht
Minnen, die wir- nachahmen konmten und diirften, awch nichi anf dem
Felde unserer eigenen Heiligung, weil diese doch von den schwierigen und
.groBte Umsicht erfordernden Aufgaben unseres Berufes gar nicht zu
trennen ist. Wieviel mehr scheinen uns Heilige wie Paulus, Franz Xaver,
Theresia von Avila oder Don Bosko zu entsprechen, um nur einige Namen
zu nennen, Menschen, die-eine alle ,,verniinftige” Berechnung weit hinter
sich lassende heilige Leidenschaft verbanden mit einem niichternen Blick
fiir die Zahfliissigkeit der wirklichen Welt und die Verfassung des kon-
kreten. Menschen.

Wit spiiren alle, hier ist etwas Richtiges gesehen, aber die l'e’tzte Ant- .
wort ist es toch nicht. Denn, wer bei diesem Urteil stehen bliebe, wire ge-
zwungen, sehr viele Heili, ge in jene Kategorie wirklichkeitsfremder Ideali-

‘sten einzureihen, Heilige, ohne die wir uns aber die Kirche gar nicht mehr zu
denken vermogen, und die nach allgemeiner Ansichit sogar etwas Wesent-
liches von ihr aussagen nnd bezeugen. Wie konnte man z. B. den Poverello
von Assisi vor eimem solchen Gemicht noch rechtfertigen? Ahnte er doch
nichts von dem Streit seiner Jiinger um den Buchstaben der Regel, der. .
sein ganzes’' Werk in Frage stellen sollte. Konnte man iiberhaupt anders
denken als er selbst? Wohl hat er eine Bewegung ohnegleichen in der



Was uns not tut ' : 93

" - Kirche seiner Tage entziindet. Aber was hétte nach menschlichem Er-

messen aus ihr werden konnen, wenn sie iiberlegter und vorbedachter fiir
diie innere Emeuerung der Kirche des Hohen Mittelalters und fiir. die Ab-
wehr der ihr drohemden Gefahren eingesetzt wonden wire? Wieviel Leid
. hétte ihr erspant bleiben konnen? Entspricht denn der glifhenide Enthusias-
mus der franziskamischen Arnfutsbewegung der Katastrophie unter Bomi-
faz VIII und der Fiskalisierung des papstlichen Hofes zu Avignen? Sind
nicht trotz der hohen Wellen des reimsten Idealismus, die die abend-
lindische Christenheit in Bewegung hielten, alle Keume des Verfalls in der
- Kirche zur vollen Entfaltung gekommen?

Es ist S'leEI’, darauf eine glatte Antwort zu geben. Mevnsdmllldl.es und
-Géttliches sind avch im Heiligen in fast inloslicher Weise miteinander ver-
* kniipft. Wir wollen mit ihren Grenzen keine Mystik treiben. Der feh-
lende Sinn fiir die Notwendigkeiten des Alltags ist leider oft genug die
Quelle mancher Unzulanglichkeiten und bedauvernswerter Irrtiimer ge-
wesen. Hierin sind sie ganz gewif} nicht nachzuahmen. Dennoch wire' es
zu oberflichlich, wollten wir darum solchen Heiltgen ihre Vorbildhaftig-
keit fiir uns-schlechthin absprechen. Realismus nnd Idealismus, — diese
Frage liegt bei ihnen wesentlich tiefer. Vielleicht konnen uns sogar
gerade jene, die wir fiir so weltfremd ansehen, am eindringlichsten den
wahren und gottlichen Realismus lehren: das niichterne Urteil dariiber,
was der Mensch eigentlich ist und die Welt nnd die Dinge, — daB alles
im Grunde ein Nichts ist vor der Alleinigkeit Gottes. Niemand hat tiefer
in die Abgriinde des Menschen gesehen und seine .geheimsten Schlupf-
winkel entdeckt als der Heilige; und niemand hat den Wert irdischer
Hilfsmittel und menschlicher Einrichtungen sachlicher und wirklichkeits-
niher beurteilt als er. Was tut es schon, wenn er dabei gelegentlich den
Vordemgrund der kreatiirlichen Welt, sozusagen den Saum der Dinge, ein
wenig iibersieht? Viel wesentlicher, weil der Wirklichkeit entsprechender,
bleibt die Entdeckung der Ohnmacht alles geschopflichen Seins nnd der
Ursache seines Zerfalls in der Abkehr von Gott.

Die Frage.ist nur die: wie kann es bei einer solchen Einsicht in die Nich-
tigkeit des Menschen noch zn einem wirklichen Idealismus kommen? Ist-
nicht der Heilige stindig in Gefahr, in einen viel gefihrlicheren Pessimis-
mus zu fallen als den, der im Einerlei des Alltags nnd den Enttduschungen
des Lebens seinenAnlaB hat, der doch ,,nur* in einer miiden Resignation
endet? MuB} er nicht geradezu in eine Verzweiflungsstimmnng geraten
angesichts der erschreckenden, weil den ewigen Tod in sich bergenden Ab-
griinde des Lebens, Daf solche Stimmungen im christlichen Glauben und
‘gerade auch bei den Heiligen moglich sind, und zwar in nm so stirkerem
MaBe, je erschiitternder die Wirklichkeit erfahren wird, bezeugt die Ge-
schichte und vielleicht sogar die’Geschichte unserer eigenen Seele. Aber
sie werden immer nnr als Priifung iiber einen Menschen. verhingt, sollen
zum Durchgang wenden durch das Tal des Todes und den Zugang eroffnen



94 Friedrich Wulf S. J.

zum Gott der ungeschuldeten Gnade und des meimem Sich-Erbarmens.
Denn die Ohnmacht des Menschen und die Nichtigkeit des Geschopfes
enthiillt sich dem gliubigen Christen tiefer gesehen als ein Getragen- und
Beschenktsein von Gott, in dessen Unendlichkeit adleun Sicherheit und
Erfiillung gefunden werden kann.

Der echte Realismms des Christen endet darum nie im Untergang, son-
dern erschlieBt notwendig die Quelle eines ganz neuen Idealismms, der
mehr ist als nur natiirlicher Schwung, der, iiber alle menschliche Verniinf-
tigkeit hinaus, eine innere Ve»rwandtsch-aft offenbart zu der verschwen-
derischen Fiille und der grundlosen Giite Gottes. So wie dieser seine
Sonne scheinen liBt iiber Gute und Bose, wie er den uniibersehbaren
Reichtum der Natur gewollt hat, ihre Mannigfaltigkeit, ihre unversieg-
bare Fruchtbarkeit, ihren Glanz und das wilde Spiel ihrer Krifte, wie
er den Menschen in Freiheit schuf und ihm in geradezu erschreckender
Uberlegenheit und Souverinitit alle Mdglichkeiten zwischen Himinel und
Holle offen lieB, so sollte auch der Christ in all seinem'Denken und Tun
etwas von dieset Magnanimitas haben, von dieser urspriinglichen und
durch nichts zu triibenden Freude am Geben und Schenken, ohne in allem
nach dem sichtbaren und unmittelbaren Nutzen zu fragen. Dieser Idealis-
mus kann durchaus gepaart sein mit klugem Abwigen und weitschanen-
dem Planen, mit dem sachgerechten Einsatz irdischer Mittel, aber er ist
von ihnen nicht bestimmt und begrenzt, er schaut tiefere Zu~sa,mmefnhange
und handelt sozusagen in einem inneren Einverstindnis mit Gott, der
nicht mit indischen MaBstiben miBt und nicht nach mensdilichen Tagen
und Jahren zéhlt. Er l&Bt sich daher weder durch Enttduschungen ent-
mutigen noch durch menschliche Hoffnungslosigkeit abschrecken. Er be-
wegt zum EntschluB und zur Tat, auch auf die Gefahr der Erfolglosig-
keit hin, wenn sich die Klugen dieser Welt schon zu nichts mehr auf-
raffen konmem. Ob ums nicht hewtle Memschen von solichem ldealismns not
tdten! Mogen sie auch selbst die Frucht ihres Mithens nicht sehen, wie
ein Xaver sie nicht sah, so geht doch schliefilich alle kommende Ernte auf
sie zuriick, da sie den Anstoff gaben, Herzen entziindeten und Hoffnnngen
weckten. Sie wirken wie Feuer inmitten erstarrender Kilte und wie
eine Leuchte in trostloser Nacht, um die sich alles schart, was nach Warme
und Licht verlangt. ‘

‘Was fiir die Welt der d@uBeren Taten gilt, gilt erst recht fiir die Welt des
inmeren Lebens. Und damiit kehre ich zu dem zuriick, was eigentlich den
AnlaB zu meinem Briefe gab. Mége die Bilanz unseres geistlichen Lebens
ausfallen, wie sie will, wenn nur die Schwungkraft unsérer Seele noch
nicht erlahmt und die Glut unseres Herzens noch nicht erloschen ist, wenn
wir noch jubeln und erschrecken, frohlocken und weinen kénnen, empfan-
gen und wieder verschenken, immer schon jenseits aller sichtbaren und
meRbaren Welt, bei Gott, von ihm beriihri und getrieben, solange kann
noch alles gnt werden, ist es noch nicht zm spat, stehen uns noch alle Wege



‘Was uns not tut ' - 95

zu Gott offen. Wehe aber, wenn wir die Wasser Gottes nicht mehr ran-
schen und seine Stiirme nicht mehr wehen horen; mogen wir dann noch so
,vollkommen® in den Augen der Menschen geworden sein, alle mensch-
liche Vollkommenheit wiire in Wahrheit nichts als Eitelkeit und Hochmvut.

Und nun verzeih mir, daB ich Dir zum SchluB noch sage, was ich im ge-
heimsten fiirchte: Du suchst der krankhaften Selbstireflexion des moder-
nen Menschen, die s\fch gerade im Religiosen so unbeilvoll ansgewirkt hat,
- zu entkommen und in die schlichte, ungesehene und selbstversiindliche

Tat zu fliichten in die Welt der ,,guten Werke”. Sehr gut! Aber diese
Flucht gleicht bis aufs Haar wieder eben jenen ,,verfluchten mystischen
Sublimitdten”, die den Quell des menschlichen Herzens verstopfen und die
Schwingen der Seele beschpeiden. ‘Wir kdnnen uns nicht an unseren eige-
nen Haaren aus der Grube, in die wir gefallen sind, herausziehen. Was
uns notwendig wire, greift iiberdies viel tiefer, als die blofle Erkenntnis
unseres Irrweges in die innere und geistige Struktur des neuzeitlichen
Menschen ein. Wir miiBten zunichst einmal von Grund auf umgewandelt,
gleichsam zuriickverwandelt werden in das Kind, das noch gesund, d. h. ur-
spriinglich whd unmittelbar reagiert, ohne daB wir die Erfahrungen auf-
zugeben brauchten, die eine Menschheit im Laufe ihrer Geschichte ge-
"macht hat. Ein Kind vertraut den Dingen, Tieren und Menschen, die es
umgeben und hat zu allem eipe begliickende Nihe. Ahnliches sollte auch
fiir den-Christen gelten. Er darf der Welt Goties, aber auch nur ihr, viel
mehr vertrauen, als er iiberhaupt ahnt. Denn was in dieser Welt dem Bit-
tenden und Vertrauénden an Erfiillung zuteil wird, iibersteigt jegliche Er-
wartung. - : :

Was uns darum not tut? Ein Herz voller Leidemschiaft nmd voll glaubd-
gen Vertrauens, ein Realismus, der zum Idealismus treibt, und ein Idealis-
mus, der- in einem christlichen_Realismus verwurzelt ist und darum die
wirkliche Welt und den wirklichen Menschen aus den Angeln
hebt. Wie sind wir doch solcher Menschen so bar! Weil wir so ,,verniinf-
tig” geworden sind! Herr, lehre uns die wahre GroBmut, zu geben, ohne
zu zéhlen, zu kimpfen, ohme der Wunden zu achten! LaB uns glauben an

- Deine innere Giite, an Deine Grofle und verschwenderische Fiille, die alles
Hoffen iibersteigt, an Deinen Willen zum Heil! Du verwandelst die Bitter-
keit in Siifligkeit, baust Di# aws Ruinen Paléste, machst ams Siinidern Hei-
lige, aber nicht ohne nnser glanbiges und blindlings lebendes und kindlich
vertravendes Herz! — — — Glaubst Du nicht awch, daB uns das not tite?

Im Grunde mit Dir ganz einig, griift Dich in pmiesterlicher Ver-
bundenheit ‘
Dein Freund.





