9 -
Das Gespiir fiir Gott
Von Hyacinthe Paissac O p:

Wir haben kein Gespiir mehr fiir Gott. )

Diese Erkenntnis dréngt sich uns auf, wenn wir ehrliche Gewissenser-
forschung halten. . Es handelt sich dabei nicht um jene Menschen, die Gott
um irgendwelcher Daseinsauffassung willen ablehnen, oder die IThn um
imgemdeiner Geschichtsdialektik wuﬂﬂjenn leugnen. Nein, es geht um uns
" Christen. '

Lesen wir doch einmal die Umf na,geaq_ und Erklarongen und -Aufsitze, die
Tag fiir Tag auf unserer Seite heranskommen; beobachten wir doch einmail
dieses jugendlich-gliihende Suchen iiberall nach dem neuen Heiligen, nach
dem Stil des 20. Jahrhunderts, und dieses leidenschaftliche Entdecken des
modernen Menschenbildes. Wir alle denken und leben so. Aber haben wir
noch das Gespiir fiir Gott?
 GewiB, wir wissen sehr wohl, da Gott da ist, und wir lieben Thn auch;
sonst wiren wir ja keine Christen mehr. Aber fiir den Sachkumdigen gibt
es noch etwas anderes als das bloBe Wissen um ein Ding, und Yiir den, der
wirklich liebt, gibt es mehr als den bloBen Willen zur Liebe. Man
kann um ein Kunstsitick wissen, ohne ein Kunstkenmer zu sein und ohne
den Simm fiir das Schéne zu haben. Wir sagen ja dahnlich bisweilen: je-
mand habe kein Gespiir fiir die sozalen Probleme, oders er habe kein
Gespiir fiir Liturgie. Was wir damit meinen, ist schwer zu sagen; es 1iBt
sich ebenso wenig mit Worten umschreiben wie etwa die Bedeutung von
»Geschmadk oder von ,,Herz”. Wer ein Gespiir fiir eine Wirklichkeit oder
‘ein Ideal hat, der besitzt die Fiahigkeit, ein Ziel, auf das er sich ausridutet,
nicht nur als Weri zu erkennen, sondern es auch als solchen innerlich
zuemp {inden und sichdafiir zuo erwirmen. Er lebt —ejner KompaBnadel
vergleichbar — in stdndiger Spannung und Erregung: die geringste Ein-
wirkung vom Pol her wird ,,registriert”. Ganz instinktmiBig wendet er
sich dorthin. Wer ein Gespiir fiir ‘ein Gut hat, der erfaBt dessen Schon-
heit nicht nur verstandesmdBig, sondern mit-dem Herzen. Er ist davon
ganz ergriffen und ,besessen®. Er fiihlt sich mit diesem Gut, das er inner-
lich so sehr schiitzt, zu einer Finheit verbunden, im Sinme des Pajuﬂms
wiortes: ,,er anderen haben dias Gespiir fiir Gllrlllsltfllls“. ;

DaB einer keinen Sinn fiir Rhythmus hat, erkennt man an kaum merk-
lichen Feinheiten. Es kann sein, dafl er das Problem des Rhythmus durch-
studiert hat und daf} er d!aa‘uber anch theoretisch sehr gut Bescheid weil.
Sobald er aber zu singen anhebt, ist alles zu Ende. Das Eigentliche fehlt
ihm eben. — Eine Kzleumglk;ewt reicht hin, um dem Kundigen zu zeigen,

1 Der Aufsatz, der zuerst in der Zeitschrift der franzisischen Dominikaner ,La
Vie Spirituelle* ( Juli 1946, S.6 ff) erschien, wurde uns in freundlicher Weise zur
Veroffentlichung iiberlassen. Die Ubersetzung stammt von Heinrich Bac h t
S.]., Biiren i. W, Immakulatakolleg !

B




Das Gespiir fir Gott 97

dalB dmesetm oder ‘jenem der feine Geschmack abgeht Es ist also auch moge
lich, da main sich selbst dariiber klar wird, ob man fiir gewusse Dinge
ein Gespiir hat oder nicht.

 In diesem Sinne fragen wir nun also, ob wir das Gesrpur fiir Gott ver-
“loren haben. Nur diirfen wir uns nicht dadurch tiuschen lassen, daB wir
von Gott zn reden wissen und daf wir Seine Gegenwart zu erfassen
meinen.

Denn ein Sinn k-anm verloren gehen Er kann durch das Gespux fiir
andere Dinge .verdringt werden. Der Mensch, der ein o feines Emp-
finden fiir Freiheit oder Gerechtigkeit hat, ist derselbe, der das Gespiir
fiir Ordnung verloren hat. Wer efn feines Empfinden und ein waches -
Interesse hat fiir. Fortschyitf, der besitzt kein Gespiir mehr fiir Tradition.
Es vollzieht 'sich hier so etwas wie die AbstoBung zweier Pole: die eine
Orientierung verdringt die andere, weil die Krafi zum Ausgleich zn
schwach ist. In diesem Sinme sind wir Christen von heute mit schier un-
widerstehlicher Gewalt auf den Menschen und die Welt hin ausgerichtet.
Aber das feine Empfinden fiir Gott, wo ist das geblieben? — Es gibt
" gewisse Anzelichen, die uns Klarheit zu geben vermogen.

Zunichst: Wie steht es mit unserem Werk, mit unserer T at? Denn dort
suchen wir ja vor allem die Bewdhmng unseres Christentums. Worum
geht es uns? Wir wollen die Welt zu Gott fithren; oder deutlicher, wir
\wollen Gott in die Welt hineintragen. Der Unterschied niag geringfiigig
erscheinen, aber er ist bezéichnend. Im Vordergrund steht fiic uns die
Welt, steht der Mensch . . . Die Sorge um die menschliche Existenz steht in
unseren aposioh'schlem Bemiihungen obenan. Ehe wir von Gott predigen.
mochten wir die Existenz des, Menschen in Familie und Staat gesichert:
wissen. So werden Wirtschaft und Politik fiir uns zu vordringlichen Auf-

—gaben. Bin Apostel, der nicht mit den Problemen der Arbeit u. dergl. ver-
traut ist, der ist, so meinen wir, nicht wiirdig, das Eva;ngwethmm zZu ver-
kiinden. Die Llebe zu Gott reicht nicht aus dazu.

Als Paulus nach Korinth kam, hitte er auch mit Sozialreformen be- .

" ginnen konmen. Fr hifite in dieser Grofstadt mit threm Weltbiirgertum,
in der alle Laster sich breit machten, in dieser Handelsstadt, in der das
wirtschaftliche Leben so viel Ungerechtigkeit und Elend mit sich brachte,
sieh der rein menschlich-irdischen Not entgegenwerfen konnen. Er hitte
nach grundlegenden Reformmafinahmen suchen kénnen, um den Notlei-
denden jemes Minimum am Wohlstand zu verschaffen, ochne das sie das
Wort Gottes nicht aufnehmen konnen. Er hitte sich mit den Tridgern der
offentlichen Gewalt amseinandersetzen konnen, um die Hirten der Skla-
verei zu mildern ... Wir anderen hétten auf jeden Fall damit ange-
fangen. Raulus dagegen tat es nicht. Er hat diesen so weénig zugénglichen °
Heiden, mochten sie mitin reiich oder arm sein, nicht Indisches zn bringen.
Was er ihnen bringt, ist das Kreuz, ist die Torheit und das Argernis des
Kreuzes; kein wirtschaftlicher oder sozialer Reformplan, sondern eime

7



98 ‘ : Hyazinthe Paissac O.P.

iibernatiirliche Offenbarung, nichts anders, als Gott selbst! Ob wir bei
unserem Aktivismus wohl anch den Mut gehabt hétten, uns so wenig um
die rein natiirlichen Belange zu kiimmern? 'Ich ghlaube, wir hatten viel zu
viel Angst gehalit, ohne Erfolg zu bleiben.

Unser feinrs Empfinden fiir die menschlichen Gegebenheiten macht uns
Teicht zu Anpassungen bereit. Paulus dagegen schreibt an seime Gléu-
bigen in Rom, diesem anderen Sammelpunkt der Ungerechtigkeit: ,,PaBt
euch nicht dieser Welt an!* Gewil}, wir sagen nichit dias Gegentesl, es hamdielit
sich nur um feine Schattierungen. Immerhin haben wir doch nur diese
Sorge: uns den Leuten, die uns horen und die auf uns schaven, anzu--
passen. Wir sind nicht geneigt zu glwuben, dafl die Menschen sich dem
Gotteswort und der kirchlichen Liturgie anzupassen haben. Vielmehr
meinen wir, daf} Gotteswort und Zeremonien so weit umgeformt werden
miissen, daB sie kein Befremden und keinen Anstof mehr erregen kon-
nen. Die Glaubenslehren, die miglicherweise das moderne ¥mpfinden
verletzen konmten, werden geschickt verwischt und verharmlost. Wer
spricht denn noch von der ewigen Holle, und wenn er es einmal wagt,
in welch sanften Tonen geschieht es dann! Die Erbsiinde ist nur noch die
unbestimmte Summe aller Siinden, die auf Erden begangen werden,
und der letzte Roman von Simon de Beanvoir gibt uns die Moglichkeit,
von diesem so unzeitgemifen Thema zu spnevchne[n ohne allzusehr be-
schimt zu werden.

Was aber machen wir vor allem mit ldem Kre.uz? Wir haben auch dieses
Gewaltstiick fertiggebracht, es ,,anzupassen”. Wir haben das Kreuz zu
etwas gemacht, was der Entfaltung des Menschen dient. Wir .haben uns
lang und breit sagen lassen, dal} gerade das Kreuz dem Menschen die
Méglichkeit gibt, sich in seiner ganzen Schonheit zu zeigen. Denn nie sei
der Mensch schimer, als wenn er mit weitgetffneten Armen dastehe! Wie
wiirde ein Paulus da aufbegehren! Wir hingegen sind voll Bewunderung.
Das. Gespiir fiir den Menschen ist bei uns eben so stark entwickelt, daf
es uns den Sinm fiir die gottlichen Geheimnisse verlieren 1d8t. -

Schuld daran ist die Tatsache, daB wir mit unsefer Aktivitit um jeden
Preis Erfolg haben wollen, Wir passen uns ja nur deshalb so ,.glinzend™
an, weil wir die Welt bekehren wollen. Wir sind Eroberer, Kimpfer. Wir
hegen die Zuversicht, die ganze Welt fiir unsere Sache gewinnen zu kon-
nen. Dabei sind wir des guten Glaubens, fiir Gott titig zu sein. Aber
seien wir doch einmal ehrlich, unerbittlich ehrlich! Ist es wirklich im-
mer nur Gott, der diesen- Willen zur Bekehrung um jeden Preis be-
stimmt ... ? Selbst dann, wenn wir uns dabei die hirtesten Opfer auf-
erlegen? Ist Gott nicht doch bisweilen mur das herrliche Ideal oder sogar
nur dieser ,,Irgendjemand®, der uns die Moglichkeit gibt, unseten Ein-
fluf auf die Menschen zur Geltung zu bringen? Ist Gott nicht nur das
wundervolle Mittel, durch das wir die anderen zum Eintritt in unsere
schristliche Partei” oder zur Ubermahme unserer Lehre bestimmen?

N



’

Das Gespiir fiir Gott 99

Es mag sein, daB es sich hier nur um haarscharfe Unterscheidungen han-
delt. Aber unser Leben enischeidet sich nun eirmal an solchen Sub-
tilitdten. Wir bilden uns ein, die Sache Gottes zu betreiben und fiir
Gott "titig zu sein, in Wirklichkeit aber gebrauchen wir Gott, um die
Menschen fiir uns zu gewinnen. Es ist also wiederum der Menslch der sich
durchsetzt.

Beobalchten wir sodann einmal unser Inn endeben, und zwar dont,
wo nir der schlichte Wille steht, Gott zu gefallen. Unser Ideal ist natiir-
lich die Caritas, denn wir sind ja Christen. Aber in welcher Richiung

 fithlen wir uns instinktm&Big getrieben? Ist es nicht so, daB die dem
- Menschen titig dienende Caritas nns viel stirker anazieht, als die be-

schauliche Liebe zu Gott? Einige Anzeichen dafiir: Der kleinste Erweis
von Menschenliebe erfiillt uns mit Riithrung, auch dann, wenn es sich im
Grunde nur um heidnische Philanthropie handelt. Der Kameradschafts- -
geist, der doch nur ein blasser Widerschein der Camt‘as ist, erschemt uns
als Hochstwert. Wo wir ihn antreffen, sind wir bereit, um seinetwillen
Unlauterkeit und Ziigellosigkeit zu verzeihen. Da werden wir sehr nach-
sichtig. Aber der Ordensfrau, die sich in einsamer Beschauung ihrem Gott
hinschenkt, der sehen wir nichts nach von ihrer Enge und Naivitit...
In unserer Sicht der Dinge zdhlt so eine ,,gute Nonne®, wie wir zu sagen
belieben, einfach nicht mit. Wir verstehen es, mit Nalchdrruck die Heuchelei
eines scheinbar Gott geweihten Lebens anzuprangern, aber wir sind gar
nicht empfindlich gegeniiber dem etwaigen Pharisiismus der anderen,
von denen das Wort gilt: ;,,Wehe euch! Thr durchzieht Meer und Land,

um auch nur einen Jiinger zu werben, und wenn er es geworden lsrt

was macht ihr dann aus thm?“

Unser geistliches Leben ist zutiefst den anderen zugew.andt Will man
eine Formel, die unser Ideal mit einem Wort umreiBt, dann pafBi diese:
»Sein heift zunichst und vor allem: die Sorge fiir die Kameraden auf
sich nehmen.” Man konnte auch sagen: ,Sein, das heiflt zunichst ein-.
mal, sich Gott schenken®. Viélleicht werden wir sagen, das sei dasselbe.
Aber iu Kleinigkeiten verrit sich oft der wahre Geist. Das ,solus cum
solo Deo®, das Alleinsein mit dem alleinigen Gott, beunruhigt uns, die’

.Nachfolge Christi** erscheint uns als ein wertloses Buch, Die Menschen,
und nur die Menschen interessieren uns.

Selbst dort, wo ,.die andern” nicht mehr zur Frage stehen, bei der
Ubung unserer geheimsten Tugend, geht es uns um den Menschen in ums,
nicht so sehr um Gott. Das ist unser Anliegen: Wir wollen Menschen
sein, wollen Personlichkeiten sein, freilich innérhalb der iibernatiirlichen
Ordnung und als religiose Menschen, wie wir beifiigen. Aber es wird
eben nur beigefiigt, nur mitverstanden. Es ist nicht das, was zunichst in
die Amugen springt. Ob wir es uns auch nur ungern eungiestehen, so ist
es doch so: Goit ist fiir uns fast nur das Mittel, um uns selbst voll zu
entfalten. Ziel und Endzweck sind wir selbst. Darum betonen wir so

7" . . .



.

100 Hyazinthe Paissac O.P..

gerne, daB die Sakramente um des Menschen willen da sind. Aber wenn
schon alles fiir den Menschen da ist, bis hinanf zu Christus, warum dann
nicht auch Gott? Seher wir doch einmal, wie wir beispielsweise unseren
Rosenkranz beten: Das Weihnachisgeheimnis ist dazu da, um uns die
Loslésung vom Irdischen zu lehren. Das Olbergleiden Jesu soll uns zei-
gen, wie wir leiden sollen ... An die Glaubenslehre von der Menschwer-
dung Gottes denken wis vwe«nmgem, dafiir umso mehr am diese eine kleine
Tugendiibung, die uns helfen soll, Mensch zu werden. — Ein anderes

. Zeichen: Wie schwer wird es uns, dvas Opfer zu begreifen, das Gott einem

Menschen zumuten kann! Wie schnell sind wir geneigt, von ,,unmeunsch-
Yicher” Heiligkeit zu sprechen! Die evangelischen Réte und die Oridens-
geliibde, in denen jene in die Tat umgesetzt werden, erscheinen unserem
Humanitatsidelal wenig angemessen. Es ist ebaen nicht Gott, um den es
ums zu allererst geht. )

Gehen wir weiter in unserer Gwew1s|semserfor|sach!mmv Nicht nur in unse--
rem titigen und in unserem geistlichen Leben offenbart sich diese Fin-
stellung, sondern ebensosehr in unserm Denken und Urteilen.

Wenn wir an unser Christentum denken, so sehen wir darin viel mehr
die Geschichte' des erlosten Menschen als die Selbstoffenbarung Gottes.
Nicht die Lehre vom Dasein Gottes ist es, was uns in unserem Credo
am tiefsten beeindrudct. Es ist darum auch nicht sonderlich iiberraschend,
wenn man erfahrt, da der entsprechende Traktat in manchen Semi-
- narien nicht. mehr als Teil der Theologie gerechnet wird. Das Geheimmis
der Dreifaltigkeit interessiert uns erst von dem Augenblick an, wo wir
eine mogliche Begegnung mit unserem personlichen Leben erkennen. Rein
in sich gesehen, sind wir an der Frage nach dem Leben Gottes nicht son-
* dezlich beteiligt. Ein Vorwand ist dafiir leicht gefunden: Das Gehejmnis
ist zu schwierig, Gott ist Tiir ups zu groB ... Wir tun uns wviel leichter
mit der Menschwerdung und Erlésung. Denn da finden wir den Menschen
und seine Geschichte. Aber auch hier betrachten wir lieber-das ménsch-
liche Seelenleben Jesu, als daB wir uns in die schwierigen Uberlegungen
iiber die gottmenschliche Personlichkeit Jesu einlassen. Der Christus
der Gleichnisreidien spricht mnis viel unmiittelbarer an: als dier Christris idiem
groBen johanneischen Tempelreden. - Es ist eben im Grunde nicht Gott,
der uns anzieht und hinreifit, sonidern der Mensch in Gott, der Mensch
auf dem Wege zu Gott. Bestimmend ist fiir uns das Gespiir fiir dem Mem-
schen und seine in der Geschichie sich entfaltende Existenz. -

Natiirlich fehlt es uns nicht an Entlastungsgriindéen und an Entschul-
digungen . .. Wir wollen sie uns einmal néher anschauen. Unser Jahrhum-
“dert vollendet die Entdeckung des Menschen. Da ist es’ganz natiirlich,
daB wir als Kinder unserer Zeit von ihren Offenbarungen auch fasziniert
- werden. Aber es handelt sich dabei nicht um den Menschen an sich, auch
nicht einmal um den tatsdchlichen Menschen, so wie er einmal in ewiger
Seligkeit leben soll. Unser leidenschaftliches Anliegen ist der Mensch in



Das Gespiir fiir Gott, : 104

dér Welt. Von daher haben wir uns das feine Empfinden fiir Geschichte
- und den zeitlichen Ablauf des Daseins erworben. Des niheren geht es
uns um den schaffenden Menschen. Denn der Mensch kann nicht in der
Welt sein ohne seine Arbeit. Die Frage geht also nicht mehr um den
,homo sapiens”, der betrachtend die iiberirdischen Dinge verkostet, son-
dern um den ,,homo faber®, Fiir uns ist dias S chaf f en diewesensprigende
Tatigkeit des Menschén. Die Beschauwun g ist michts fiir ihm, Damit dst
alles weitere gegeben. Unser Menschenbild erwiichst aws den Zusammen-
hingen von Arbeit und Wirtschaft. Selbst unsere Metaphysik mochten
manche von hierher entwickeln. Um dieser Entdecdkung willen erscheint
uns Karl Marx als einer der Groflen in der neuzeitlichen Philosophie.

Der ,homo faber“! Schaffen. und produzieren, dias ist das westliche
und feruwestliche Ideal. Nicht nur titig sein, sondern eiwas machen,
‘etwas Niitzliches produzieren! So wird das Werkzeug zum sinngemiBen
Symbol: Hammer und Sichel! Es ist von hier ganz natiirlich, daB unser
Interesse auf das Tatsdchliche geht und anf das Geschichtliche, ndherhin
auf das, was man macht und machen kamn. Wie sollten wir da einen
unmittelbaren Zugang zu Got{ haben! Gott selbst schafft 'sich nicht, er
hat auch keine Geschichte. Noch viel weniger ist er unser Werk; auf der
ganzen Welt gibt es keine Maschine, mit der man-IThn machen kénnte.
" Gott ist also nicht ,,zur Hand“, so wie ein Werkzeug, dessen wir uns

. bedienen. Wir kénnen auf ihm auwch nicht einwirken, nichi einmal durch
unser Gebet. Er ist der lantere Akt unantastbaren Seins. Wie sollte die-
ser Gott fiir uns Heutige eine ,Zugknaft” haben! Gewifl, wir nehmen
Thn hin, aber eigentlich nur soweit, gls wir an Seiner Gegenwirtigsetzung
in dieser Welt mitschaffen konnen. Denn das ist der Sinn nnseres Aposto-
lates: Machen, daRl die Welt Gottes inné wird. Somit werden wir wieder
auf den Menschen zuriickgeworfen; hier liegt also wirklich der ganze Sinn-
gehalt unseres Bemiihens. — Eigentlich gibt es Gott gegeniiber nur eins
zu tun: ihn zu betrachten. Die Betrachtung Gottes kann aber nur in .
einem licbenden Aufblick unseres von der Liebe getragenen Erkennens
geschehen. Aber Jahrhunderte der Kritik umd des Zweifels haben ums
. mit Miftrauen gegeniiber unserem Verstand ' erfiillt, und djajrrum trauwen
wir auch dem beschauenden Erkennen nicht mehr. Wir haben Angst vor
der geistigen Schau, weil wir meinen, wir kénnten uns dann dem Zwang -
der Abstraktion nicht entziehem; Abstraktionen aber sind immer ver-
derblich. Das Tun; die Tat erscheint uns als viel besser, und darum bleibt
uns keine andere Wiahl.

‘Die Idee vom ,,homo faber" ist also einer der Griinde fiir unsere gmmd-
sitzliche Einstellung... Aber das ist moch nicht alles. Wir alle haben-
ein solches-Gefallen an Lemtumg und Erfolg, daB es natiirlich ist, daB wir
uns durch den Erfolg all der Gottlosen beeindrucken lassen. Die fithrenden
Personlichkeiten im Bereich des Geistes und der sozialen und politischen
Bewegungen .sind Menschen mit einem ausgepragten Sinm fiir das Ge-

LY



102 Hyazmthe Panssac O. P.

‘schichtliche und Existenztelle. Sie alle, mogen sie nun Philosophen des
Absurden oder Marxisten sein, gehen gemeinsam in der Ablehnung Got-
tes. Dabei sind ihre Erfolge iiberwiltigend. Sie erwecken unseren Neid,
ob wir wollen oder nicht. Wir leiden alle an einem fiir das moderne Chri-
stentum so bezeichnenden Minderwertigkeitskomplex. So versuchen wir,
es den anderen gleich zm tun. Gewil}, wir gehen nicht so weit, Gott zu
leugnen. Aber das feine Empfinden fiir Gott droht immer. mehr in unse-
“rem Herzen zu sehwinden.

Endlich wollen wir offen eingestehen, daB unsere Haltung eine be-
tonte Abwehrreaktion gegen die sogenannten ,Frommen® vergangener
Zeiten ist. Sie vermeinten, dies feine Gespiir fiir Gott zu haben, aber in
Wirklichkeit wollten sie nur nicht von ihren Devotionen und frommen
Praktiken lassen. lhre Frommigkeit bestand in Abtotung und #uBer-
licher Demutshaltung. Aber was haben sie aus der Welt gemacht. Von
den Anliegen des Menschen haben sie nnbegreiflicherweise keine Ahnung

"gehabt. Aus einer gremzenlosen Selbstzufriedenheit heraus kamen sie
nicht zur Erfiillung ihrer Sendyng. Auf keinen Fall wollen wir ihnen
folgen, darum halten wir uns von ihren 'R-eaihens fern. Aber unsere Reak-
tion geht zu weit. Uns Christen von heute wird es sehr schwer, dieses
ganze Stiick kirchlicher Vengangenheit als zu uns gehorig anzuerkenmen, -
‘namlich dieses ganze Mittelalter mit seiner Theokratie nnd Theologie, wo
Gott zunachst und vor allem maBgebend war. Wir sind mit dem Mittel-
allter nachsichtig, insofiern es bestimmie Reformen dumchgefiithrt hat odier

weil es schlieBlich doch noch den vélligen Bruch mit der Herrschaft des
Feudalismus vollzogen hat. Aber wir sind seinen Theologen bdse, weil
sie unfihig waren zum geschichilichén Denken, und weil sie kein Organ
hatten fiir die konkrete Existenz. Es ist nicht ausgeschlossen, daB wir
bei besserer Kenmimis ihrer Gedamkenwelt voll Uberraschung feststellen
wiirden, daf diese Kategorien ihnen doch nicht so unbedingt fremd waren,
wie es nms erscheint. Aber das dndert doch nichts daran, daB sie nach
unserem Eindruck zu sehr von Gott, und zeitweise einem allzu jenseitigen
Gott ,5absorbiert” waren.

Alles weist uns éomit in die gleiche Richtung, eine ganze Menge von
Faktoren verschiedener Art bestimmt unseren Humanismus, unsere Aus-
richtung auf den Menschen. GewiB, wir gehen nicht so weit, da wir an
Gott einfach nicht mehr denken; wir licben Ihn sogar iiber alles, wenig-
stens haben wir den festen Vorsatz. Aber es geht uns wie dem Unter-
nehmer, der die Gerechtigkeit zwar kennt und auch zu lieben vorgibt,
der aber kein Gefiihl mehr fiir sic hat, weil er innerlich ganz ayf die
Ordnung des Gesamtbetriebes hin ausgerichtet ist.

" Es geht also darum, das rechte Gleichgewicht wiederzufinden. Wir Chri-
sten, oder wenn man so will, die Kirche des 20. Jahrhunderts, wir haben
endlich die Biirde des newen Menschen auf uns genommen. Die Kirche
hat sich auf ihrem Weg zur Ewigkeit einst der Romer des ersten Jahr-



Das Gespiir fiir Gott C 103

hunderts angenommen, danach der germanischen Einwanderer, spiter des
-mittelalterlichen Menschen und des Menschen der Renajssance. " Jeder
Neuwanksmmiling beldentet zundichst elnte Stérung dies vorhanidemen: Glieich-
gewichtszustandes. Die Last eines neuen Menschen verursacht eine Lage-

- . verschiebung, shnlich wie die Ladung, die ein Seeschiff aufnimmt. Es

- hat Zeit gebraucht, bis wir den modernen Menschen verstanden haben.

Wozu sich dariiber wundern oder sich daran stoflen! Inzwischen ist das |
‘Werk getan. Aber das Schiff hat moch Schlagseite. Es bediirfte eines
klugen Steuermannes, eines Genies, vor allem aber eines Heiligen, um
das Gleichgewicht wieder herzustellen und das Steuer wieder fest in die
Hand zu bekommen.

Wir brauchen keine Angst zu haben, es ist-gut, daB wir ein so stark
entwidkeltes Empfinden fiir die meuschlichen Belange haben. Das Schiff-
lein Petri hat nichts zu befiirchten. Wir wissen ja, wenn ein Schiff unter
Segel geht, mul es sich zur Seite neigen. Nur im Hafen stehen die Masten
senkrecht. Aber da. gibt es auch keine Bewegung. Ein statisches Gleichge-
wilcht, das ja doch nur Zeichen einmer Todesstarre wire, kann gar mnicht
unser Wunsch sein. Aber andererseits kann es bei groBler Geschwindig-
keit einen Augenblick geben, wo die Grenze der zulissigen Neigung er-
reicht ist. Eine weitere Neigung bedeutet dann die Gefahr, zu kentern.
Daun heiBt es das Steuer herumwerfen und sich ganz auf die andere Seite
legen, nm vor dem Umschlagen sicher zu sein. Vielleicht ist dieser Augen-
blick fiir uns jetzt da. . Vielleicht ist es sogar hohe Zeit fiir uns Christen
von hemte, daB wir die Richtung auf Gott nehmen und uns auf Thn hin

- ausrichten. Wir brauchen dabei nichts von dem menschlich' Wertvollen

preisgeben, das wir seither gewonnen haben. Wohl aber miissen wir einen
Ausgleich schaffen. .

Das retiende Gegengewicht ist die einfache Anerkenntnis des Daseins
Gottes. Wir miissen zum vollen Sinn diéses Wortes wieder zuriickfinden.
Gott ist da, und was immer sonst da ist, existiert fiir Ihn, und nichts
existiert ohne lThn. Er ist da und umfingt alles mit seiner Macht, die -
lantere Wirklichkeit ist. Er gibt allem das Dasein, auch all dem, was
ich in der-iuBersten Einsamkeit jn freier Tatsetze. Und Gott ist all-
gegenwirtig. Es'ist sein Wesen, daf# Er alles in dieser Welt, anch das
Unscheinbarste, durch und durch erkennt nnd es mit Seiner ganzen unbe- -
siegbaren Kraft umfingt. Ohne Gott gibt es nichts, existiert nur das
Nichts. Gerade der Theologe, der am sorgsamsten iiber die Wahrung der
kreatiirlichen Rechte wacht, scheut sich nicht, zu schreiben: ,, Jedes Ge-
schopf ist, in sich selbst betrachtet, einfach nichts.” (Summa theol. I, IT,

109, ad 2).

-Das geniigt; wir haben ]etZ'ttdle noﬁwemdlgen Voraussetzungen, um dne
Nichtigkeit der Kreaturen und des Menschen insbesondere zu erfassen.
Jetzt verstehen wir das ,Nichts” der Karmelmystik und konmen die
. Offenbarung ngchvoll'zieh'en., die der heiligen Katharina von Siena zuteil

»



104 Co Hyazinthe Paissac O.P.

wurde: ,,Ich bin, der ich bin, und du bist durch dich selbst ein Nichts .. .* _
So sprechen die Heiligen, als jene, die ein*wachés Empfinden fiir Gott
haben. — Aber lassen wir die ,,Frommen“ beiseite, da ihre Werturteile
moglicherweise nicht ganz objektiv sind. Gehen wir lieber einmal zu den
Theologen, und zwar zu einem der scharfsinnigsten unter 1hnen Er soll’
dlas Gegengewidht vermitteln, dessen wir bediirfen.

" Wenn Gott existiert, dann ist er es zunéchst und vor allem der ,,zahlt®,
Inmerhalb der christlichen Wieltomdnumg steht -die kontemplative Liebe
zu Gott an Wert absolut iiber der Liebe, die sich um die anderen bemiiht.
Gott ist kein Objekt unseres titigen Bemiihens, und Er ist ebensowenig
unmittelbarer Gegenstand einer natiirlichen Erkenntnis. Aber wenigstens
unser iibernatiirlicher Glaube und unsere iibernatiirliche Liebe erreichen

~ihn ganz unmittelbar . .. Das geschieht in der Beschauung. Sie ist freilich
kein natiirliches Werk; das wuBten schon die Griechen, die sich bereits
gegen eine allzn nahe liegende Versuchung zu wehren hatten. So schreibt
Aristoteles: ,.Nach allen weisen Lebhrern darf mam nicht nmr an Mensch-
liches denken. Der Vorwand, wir seien ja nur Menschen, ist nicht stich-
haltig. Vielmehr sollen wir so viel wie moglich nach Unsterblichkeit stre-
ben durch die Beschauung. Was ein Aristoteles nur vorausahnen konnte,
dias hat uns Christus gebracht, ndamiich die Freiheit zur Gottesschiau. Denn -
das Evangelium offenbart uns ja nicht blof die Vollendung der schénen
Philanthropie der Heiden in der Caritas, die den anderen dient, es bringt
uns viel mehr die Liebe, die, wie Magdalena zu Fiilen Jesu, betrachtend
bei dem Geliebten verweilt.

Darin liegt aber ausgesprochen, daB der Besitz des feinén Gespiirs fiir
Gott sich darin bekundet, da wir den Geschmack am kontemplativen
Leben wiedergewinnen ... Die eigentliche Titigkeit des vergotilichten

- Menschen wire dann die Schau Gottes. Und alles andere, Arbeit und Ge-
rit, miifite hoheren Zielen dienen, die jenseits der irdischen Zwecksetzung
stehen, nimlich der Betrachtung und der Bewunderung Gottes. ,,Richtig
gesehen erscheinen alle Tatigkeiten der Menschen zum Dienste derer be-
stimmg, welche die Wahrheit betrachten® (Summa c. gent: 3, 37).

Gott ist so herrlich und grof, daB Sein heller Glanz die Menschheit, ihre
Geschichte und ihre Existenz in Dunkelheit taucht... Diese Finsternis
wird noch dichter durch die Siinde, durch dieses ganze Reich des Bosen,
das, wenigstens innerhalb der Menschenwelt, viel weitrdumiger ist als dlqr
Anrteul des Guten: ,Nur beim Menschen scheint das Bose haufiger 2u sein
als das Grube“ (Summa theol.-1,49,3 ad 5). Man hat Thomas den Opti-
‘misten unter den Theologen genannt. Er hatte die Gabe der Wissenschaft,
denn er besa@ dies feine Gespiir fiir Gott. Aber er hatte auch die Gabe der
Tranen, da er waltte, was es bedeutete, wenn er allabendlich in der Kom-
plet von den ,,gementes et flentes exules filii Evae" sang..

Gott ist so voller Herrlichkeit, daB Er das Herz dessen, der Thn gliubig
erkannt hat, vollstindig iiberwiltigt. Danm wird jedes Opfer leicht und



Das Gespiir fiir Gott , 105 -

jedes Kreuz gesegnet, wenn es pur zur Vereinigung mit ihm hilft. Was
sollte einer nicht alles hergeben, wenn es um Seinen Besitz geht! Wir
- wissen es gut: ,,Der Mensch kann sehr wohl zur ewigen Seligkeit gelan-
gen, wenn er die Dinge dieser Welt in Gebrauch nimmt. Aber er Wmd
leichter und schneller d;ahmgela:mgen wenn er den Erdengiitern entsagt®
(Summa theol. I, I, 108, 4).. Dana 6ffnet sich dem gottsuchenden Menschen
‘ein Weg. Es geht dann nicht mehr nur um die Ubung der ,,biirgerlichen”
Tugenden, wie sie hinreichen, wenn man ein ehrenwerter Staatsbiirger-
und ein Glied einer Gemeinschaft sein will. Viel mehr ist eine ,,Klugheit
gefordert, welche alles nur von Gott her beurteilt, eine Selbstzucht, welche
die irdischen Wiinsche verachtetgein Starkmut, welcher iiber die Leiden-
schaften hinweggeht, endlich eine Gerechtigkeit, die einen ewigen Bund
mit Gott geschlossen hat... Das sind die Tugenden dieser Kernschar, die
hier anf Erden die ganz Vollkommenen umfaBt“ (Summa theol. I,1I,
61,5). Gewil es ist widhtig, daR einer Mensch wind, aber moch wichtiger,
daf} er fiir Gott da ist. Ein feines Gespiir fiir Gott haben! Das besagt, das
man in seinem Leben alles unterdriickt, was der Gottesliebe zuwider ist,
ja, da man auch das iiberwindet, ,,was unser Herz daran hindert, sich
ginzlich Gott hinzuschenken® (ebd. II,II,184,2)... Da geniigt Tugend
allein nicht mehr. Der Hl. Geist muB mit seinen Gahen dxa.s Herz uber-
méchtigen .. R
. Aber wie stebt es mit den anderen? Wo bleibt der Dienst am Na.chste;m
diese zweite Seite der Caritas? Wir braudren unsere natiirlichen Gefiihle
nicht zu vergewaltigen; es geht ja nur um die Herstellung des Gleichge-
wichtes in unserem Leben. Wir sollen die anderen wirklich mit ganzer
Kraft lieben,wenn aueh nicht mehr als uns selbst, so doch wenigstens mehr
als unseren Leib, sobald es sich um ihre Seele handelt. ,,Vollendung der
Liebe ist es, sich zur Rettung des Nachsten freiwillig der Todesgefahr
‘auszusetzen” {ebd. II,11,26,5 ad 3)... Aber unser Herz mul} begreifen,
dal Gott den Vorrang hat. Das zweite Gebot ist dem ersten ,dhnlich”,"
aber es ist damit nicht identisch, es bleibt nachgeordnet. Denn:,,der Grund,
weshalb wir den Néchsten lieben, ist Gott: das, was wir im Néchsten lieben
- sollen, ist dies, daB er in Gott ist” (ebd. II,11,25,1). Zuerst der Dienst
Gottes! ... Die Gottesliebe ist stark genug, uns zum Dienst an den ande-
ren, die nun einmal da sind, anzutreiben, ,,Der apostolische Mensch wird es
bisweilen hinnehmen, daf er der Befriedigung der gittlichen Beschauung
entrissen wird, damit Gottes Wille geschehe und Gott geehrt werde.” (ebd.
II,11, 182,2); denn man kann ja nun einmal nicht gleichzeitig t4tig sein
und in Beschauung versunken. Erst in der beseligenden Gottesschau des °
Jenseits werden nur noch die Wonnen der Beschauung bleiben, Hier unten
‘bietet sich unserem verlangenden Herzen alles dar: apostolische A rbeit,
Eroberung, sozialer Einsatz. All das ist groB und wertvoll, freilich nur
unter einer Bedingung, daf es fiir Gott geschieht und daf} unser Bemiihen
- wesenhaft dahin geht, daB wir die Menschen zu Gott. fithren und fiir



106 Hyazinthe Paissac O.P. .

Gott aufnahmefihig machen. Der wertvollste Dienst, den wir unseren
Briidern ... erweisen konnen, besteht nicht darin, da@ wir ihnen Arbeits-
stitten oder Gesetze geben, sondern darin, daB wir sie zu Gott hinfiihren
und daB wir sie daran gewohnen, Seiner Gegenwart in einem Aufblick
betrachtender Liebe inne zu werden. Wer, ganz von Gott erfiillt, die Last
eines Teiles der leidenden Menschheit auf seine Schultern nimmt, ,.der
wird das Elend des gegenwirtigen Lebens viel tiefer mitempfinden und
wird auch viel starker danach Sehnsucht tragen, davon frei zu werden und
zu Gott zu gelangen® (ebd. I, 20. 4 ad 3). '

Aber ist das nun wirklich damit gemeint, wenn wir von dem feinen
Gespiir fiir Gott sprechen? Oder haben wir eben nicht vielmehr fiir einige
Augenblicke in der uns fremden Welt mittelalterlicher Philosophie gelebt,
die belastet ist mit den Restbestinden irgendwelcher griechischer Philo-
sophien? Was sagt die HI. Schrift dazu; denn auf sie allein kommt es doch
schlieBlich an. — Seien wir unbesorgt. Noch ist das Wort Gottes die Seele
unserer Theologie.

Erinnern wir uns an die Botschaft des hl. Johannes. Seit jenem Tage,
da der Taufer, mit gebanntem Blick auf den voriiberschreitenden Heiland
schauend, sein ,,Ecce Agnus Dei” stammelte, seit jener Stunde, da er hin-
gegangen war, den Meister anfzusuchen, der ihn angeschaunt hatte, lebt
dieser Freund Jesu nur noch fiir Gott. Kein. anderer hat inniger als er
den Menschen in Christus geliebt, . .. aber auch kein anderer hat so nach-
driicklich gelehrt, daB in Christus der Logos ist, und daB der Logos Gott
ist. Der Visiondr von Patmos ist es gerade, der immer wieder die Mahnung
gibt: LaBt uns einander liecben! Aber er weill auch den Grund dieses Ge-
botes: ,.Denn die Liébe kommt von Gott. Weil Gott uns zuerst geliebt
hat, darum miissen wir einander liecben“. Er hat uns nicht die lieblichen
Gleichnisreden von Galilda aufgezeichnet, sondern die gewaltigen Selbst-
offenbarungen von Jerusalem: ,Jthe Abraham ward, bin ich”. Wirklich,
Gott ist die grofe Leidenschaft seines Leben.

Und bei St. Paulus ist es nicht anders. Fiir ihn ist alles auBer Ch»rustus
abgetan. Thn begeistert an Christus nicht der harmonische Mensch oder
" der geniigsame Arbeitsmann, sondern nur der Gekrenzigte mit seinem ab-
griindigen Geheimnis.- ,,Ich kenne nichts als ihn*. Was bedeutet ihm die
Welt? ,Die Welt ist fiir mich gekrenzigt, wie aunch ich der Welt gekreu-
zigt bin“. Menschliche Riicksichten, die ihn bestimmen konnten, scheinbar
wertvolle Giiter festzuhalten, kennt er micht. ,,Aus Liebe zu Thm habe ich
alles preisgegeben; denn dch erachte alles als Kehmicht, nm nur Christus
zu gewinnen’. Thm ist nur eines bedieoutsam: mit Christus leben und daf
Christus in ihm lebe! Er hat Wesentlicheres zu tun, als sich um die Ent-
fdltuwng der menschlichen Personlichkeit zu bemiihen. In seiner geschicht-
lichen Betrachtung steht die Tragodie der Siinde und die blutige Hin-
opferung von Golgotha im Mittelpunkt seiner Schau... Nur eine Sehn-
sucht lebt in seinem Herzen: ,,Aufbrechen, um bei Christus zu sein! Denn



Das Gespiir fiir Gott : 107

das ist ja weitaus das Beste”. Wenn er sich damit abfindet, noch auf Erden
zu bleiben, dann nur um des Dienstes an den Briidern willen ... Aber die
- Sehnsucht erlischt nicht. ,,Komm, Herr Jesun!* — So schreibt er ,,mit eigener
Hand“. — Und auch seine Glaubigen lehrt er nichts anderes. ,,Suchet das,
was droben ist, wo Christns zur Rechten Gottes sitzt™, gebt euch den himm-
lischen Dingen hin, nicht dem Erdenkram, denn unser Leben ist ja mit
Christus in Gott verborgen. Ertotet darnm alle allzn irdischen Wiinschie! -
Klarer kann man nicht sprechen. ~,,Unser Blick hingt nicht am Sichtbaren,
~ sondern am Unsichtbaren. Denn das Sichtbare ist nur fiir eine kurze Zeit,
aber das Unsichtbare dst ewig, Sollange wir i diesem Zelte weilen, stohnen
wir umter der Last, erfiillt von dem gliithenden Verlangen, mit umserer
himmilischen Wohmung iiberkleidet zu werden*. Und dabei ist es kein Pla-
toniker, der so schreibt, oder ein ,.geistlicher Schriftsteller”, sondern der
Vilkerapostel! Wie Johannes mahnt .er? Znerst die Liebe! Aber er ver-
wechselt diese Liebe nicht mit irgendeinem Dienst am Nachsten: ,,Wenn
ich alle meine Habe zur Speisung der Armen verteilen wiirde, nnd wenn
. ich meinen-Leib den Flammen ausliefern wiirde, hitté aber die Liebe
nicht”, dann wire all das wertlos. Wenn ich die ganze Welt mii meiner -
sozialen Gerechtigkeit und meiner wintschaftlichen Planuing anf den Kopf
stellen wiirde, so daff die Erde wieder znm Paradies wiirde, hitte aber
kein gliihendes Verlangem nach Gott, dann wire all das nichts! Alles
andere wird ja vergehen; die Wissenschafi, Seelsorge nnd Apostolat, Kon-
ferenzen und theologische Speknlationen — alles wird ein Ende haben, nni

die Liebe, die liebende Schan Gottes wird bleiben ...

Und dies ist auch die Boischaft der ganzen Heiligen Schrift und aller, die
um Jesussind. .. Vorallemdie Botschaft des Herrn selbst. Christus ist Gott.
Somit gibt es bei ihm keinen Raum fiir die Frage, inwieweit Gotit fiir Thn
an erster Stelle steht. Aber manche seiner Gebédrden sind wie ein wirknngs-
voller Amschauwumgsunterricht. Er legt Wert darauf, nns zu verstehen zm
geben, daB drei kurze Jahre offemtlichier Tatigkeit unter den Menschen
dreiflig Jahre eines verborgenen Lebens in engster Gotigemeinschafi vénans-
setzen; nnd daB man nnter Umstinden den Mut haben mnB, die Volks-
masse zu entlassen und ganz allein auf den Berg zn steigen, nm zo beten. ..
Er lehrt uns, daB alles fiir Gott und zwar fiir Gott allein zu geschehen
hat. ,,Wenn du betest, dann geh in deine Kammer und schlieBe die Tiir
zn, und bete zu deinem Vater, der im Verborgenen ist”. Alles muB zuriick-
treten, sobald dér Wille des Vaters zur Frage steht. Seine Eltern suchen
Thn; das isi verstandlich. Und seine Antwort? ,,WunBtet ihr denn nicht,
daB ich bei meinem Vater sein muB?“ Seine Apostel laden ihn nach der
Zwiesprache mit der Samariterin ein, mit thnen das Mahl zu teilen; auch
das ist menschlich verstandlich: , Meister, B! — ,,Ich habe eine Speise zu
éssen, die ihr nicht kennt. Meine Spelse ist es, den’ Willen dessen zu tun,
der mldn gesandt hat®™.



Ty
" 108 ' . Hyazinthe Paissac O. P.

. Im gleichen Geiste bildet er seine Apostel. Um der Sicherheit ihres Got-
tesbesitzes willen diirfen sie vor keiner Entsagung zurtickschrecken. Die
Eltern, der Besitz, das Leben —, all das kann ein Hindernis sein. Sie
miissen sich bereit halten, daB} sie all das hingeben miissen. Und wenn sie
alles getan haben werden, was Gott von ihnen in einem der Selbsthei-
ligung und dem Apostolat geweihten Leben verlangt, dann werden sie
sagen miissen: ,,Wir sind nur unniitze Knechte”. Als einmal das mensch-
liche Gefiihl des guten Petrus sich gegen den Gedanken des blutigen
Opfers auflehnt, hilt~Jesus mit Seinem Zorn nicht zuriick: , Zuriick, Satan,
du denkst nicht, was Gottes ist!“

Dieser Meister, der so giitig ist nnd so reich an zarter Liebe gegen uns,
verlangt vor allem, daB wir uns um das Gottesreich bemiihen. Es geht
nicht darum, daB wir Menschen werden, daB wir die- Welt fiir Seine Sache
erobern, daB wir uns in seinem Dienste verzehren. Es geht diarum, dal
wir Gott lieben ... Das ist also dasmnamgehsche Lebensideal, wie iiber-
haupt dasjenige . der ganzen HL Schrift: ,,Von Gott ergriffen sein!*,,Meine
Seele diirstet nach dem lebendigen Gott“. — Wir dagegen, wir haben
Angst vor Gott. Wir haben Angst, uns von Thm iibermichtigen zu lassen,
- wir bangen darum, daf wir uns vom Menschen und von der Welt loslésen
miissen. Freilich, wenn der Besitz des feinen Gespiirs fiir Gott bedeuten
wiirde, daB wir die Empfanglichkeit fiir die menschlichen Belange ver-
lieren, dann konnte darin nicht unser Ziel bestehen. Aber darum geht es
ja auch gar nicht. Wir sollen uns nur um den Ausgleich zwischen zwei
entgegengesetzten Anziehungskriften bemiihen. Es geht nicht darum,
das eine auf Kosten des anderen zu verdringen, weil die beiden Krifte
zwei verschiedenen Ordnungen angehtren. Wir wollen zom Schluf anch
noch dieses zu begreifen suchen. -

Wir haben den Christen in dieser gehmmnusrvolﬂen Dialektik zu sehen,
die ihn von Gott zum Menschen treibt und vom Menschen wieder zu Gott,
um ihn so schlieBlich zu seinem Ziele zu fithren. Rings um uns hérum
verkiindigen jene, die ein besonderes Gespiir fiir den Menschen und fiir die
Welt haben, daB es keinen Gott gibt, daB es fiir die Menschheit nur dann’
Heil gibt, wenn Gott ein fiir allemal abgetan ist ... Auf der anderen Seite
vermeinen jene, die ganz fiir Gott leben, da die Welt ihrer Aufmerksam-
- keit nicht wert sei. Diese ,,Frommen” weigern sich entschieden, sich in das
weltliche Getriebe hineinverwickeln zu lassen. Die Welt ekelt sie an, sie
finden es fiir ratsam, sich an ihr nicht die Hinde schmutzig zu machen.
Ein biBchen billige Frommigkeijt, eine regelmiBige Gewissensreinigung;
und Gott ist zufriedengestelit. ’

‘Wir anderen sind entschlossen, uns gegen ‘eine solche Einstellung zu
wehren, und dies ist unsere erste Bekehrung als Christen. Wir begreifen
seitdem, daf} das wahre Christentum nicht in einer allzu billigen Flucht
vor den. innerweltlichen Aunfgaben bestehen kanm. Aus dieser Abwebr- ~
haltung heraus haben wir den Sinn und das Gespiir fiir den Menschen



‘ Das Gespiir fiir Gott j : 109
und die We!lt med:erge{umden Aber nun sind wir in Gefahr, zu weit mit-
gerissen zu werden. Wer konnte leugnen, da die Welt das Herz beriicken
kann! Zudem haben wir ja die Pflicht, in ihr mit allem Nachdrud und
Ernst tatig zu sein. So befillt uns die Verisuchung, es denen gleich zu tun,
die darin besonderen Erfolg_haben, und so zu leben, als gibe es keinen
Gott. Dadurch wird dann unser seellsches Gleichgewicht gefdhrdet. Aber
wir wissen nun, wie wir den notwendigen Ausgleich zu schaffen haben. °

Gleiciwohl bleibt noch ein banger Zweifel. Kann uns ein Kompromil3
iiberhaupt helfen? Nein, wenn Gott und die Welt der gleichen Ordnung
angehoren wiirden; dann gibe es keine Losung. Aber es geht auch'gar
nicht um einen ‘Kompromifl. Gott ist der transzendente Schopfer. Gerade -
deshalb aber kann er auch der Welt in einem solchen Mafle immanent sein,
daf alles hienieden seinen Gang nehmen kann, gleich als ob Gott gar nicht
existierte. Seine Gegenwart ist so unabdingbar, daB sie gar nicht mehr
auffdallt. Damit etwas amffdllt, muBl es abwesend gewesen sein und sich
dann erneut zeigen. Gott dagegen ist schlechierdings gegenwirtig. Er ist
wie das Milieu, in welchem man lebt, das man aber nicht mehr wahr-
nimmt. So wird es begeiflich, da wir in der Welt tatmg sein und so tun

kénnen, als kénnten wir Gott vergessen.

" Wir suchen uns gegen diese Versuchung zu wehren, und das wird daun
unsere zweite Bekehrung sein. Der hl. Paulus kann uns dabei die auf den
ersten Blidk widerspriichliche Losung bieten. Die wahren Christen stehen
im Einverstindnis mit der Welt, ,,sie haben Frauen, sie weinen und sind
froh, sie kaufen und verkaufen®. ,,Aber die, welche die Welt gebrauchen,
miissen tun, als wenn:sie sie nicht gebrauchten. Denn die Gestalt dieser
Welt schwindet dahin.“ Dasist das Echoder Bergpredigt: ,,Selig die Armen

_im Geiste!” Sie konnen ruhig grofle Reichtiimer ihr Eigen nennen, kénnen
reich sein an allen Tugenden, konnen durch Wort und Tat die Menschen
beherrschen. Aber sie sind nicht an die geschaffenen Giiter gebunden, ihr
Herz ist in ihrem Apostolat oder in ihrem Heiligkeitsstreben nicht starr
geworden, sie haben das Gespiir fiir Gott bewahrt. Selig, die H»u,n)gxel:\m.d
Durst haben — nicht nur nach der sozialen Gerechtigkeit, denn das hiefle
das Evangelium verkiirzen] — sondern nach dem Besitz Gottes! Der echie
‘Christ hat nichts zu tun mit jenem Menschen, der in der Zufriedenheit
dahinlebt, der alles zu besitzen glaubt, weil er die Welt besitzt. Und wenn
ein Guy de Larigaudie ein grofler Christ ist, dann nicht deshalb; weil ez
die Welt gebnarucht hat, sondern wveal er sie so gebrauchte, als gebrauchte
er sie nicht. .

Ein letzbes Bedenkem bleibt noch zu zerstreuen. Wenn wir uns so von

* der Welt lsoslo'secn mussen, fallen wir dann nicht doch wieder in die Schar

jener ,JFrommen“ zuriick, die sich nicht mit dem Menschen abgeben

wollen, und die jene so aufreizende Haltung einnehmen?... Hier wird
eine weitere Reaktion gefordert, die zugleich unsere lertzbe Bekehmung ‘dar-
stellen wind.



’
[

110 - . Hyazinthe Paissac O. P.

Tatsdchlich konnten wir auf Grund der inneren Losschiilung zu einer
volligen Gleichgiiltigkeit gegeniiber den Erdendingen gelangen. Aber da-
mit wiinden wir den Gedanken des hl. Paulus und des hl. Johannes vom
Kreuz verraten, und dann wiirden wir adch die Worte Jesu falsch ver-
stehen. In dem MaBe, wie das Feingespiir fiir Gott in unserem Hérzen
erstarkt, haben wir das Recht und die Pflicht, nicht nur die Welt zu
gebrauchen, sondern sogar so zu tun, als wiire die Welt in Wahcheit inter-
essant. Und wenn die Versuchung uns iiberkommt, der Welt zu entflichen,
weil die Sehnsucht nach Gott zu groB ist; dann “wird gerade darin dic
Bewiahrung der religivsen Einstellung bestehen, daB wir es uns zur Pflicht
machen, uns so sehr der Welt zu widmen, als wire sie alleine da. Mit
ebensoviel Ubemzeugung wie unsere ungldubigen Briider werden wir fiir
das Gliick der Ménschen uns einsetzen und dabei doch wissen, dal® es ein
Paradies auf Erden nicht mehr gibt. Wir werden uns abmiihen und
plagen, als ob es eines Tages doch einen endgiiltigen Frieden hienieden
gibe, als ob das Elend verschwinden, der HaB sich legen und alle Men-
schen einander lieben wiirden. Wir werden Reden halten und Biicher ver-
fassen, als ob wir sicher wiren, alle Menschen bekehren zu kénnen, und
als ob wir kein anderes Ziel kennten, als die Welt zu erobern... Das
wahre Motiv dieses unseres Einsatzes wird dabei freilich etwas ganz
anderes sein als das, wodurch die glaubenslose Menge sich treiben l#Bt.
aber es wird in Gott verborgen sein.

Spielt der Christ demnach Theater?

Nicht mehr und nicht weniger als die andern auch. Alle spielen wir die
»Menschliche Kom#édie“, dessen Thema ist: das Dasein in Freiheit vor dem
" Auge Gottes. Der Christ spielt fiir den, der ihm zuschaut. Die andern
spielen fiir sich selbst. Der Christ bemiiht sich gar nicht um die gleich-
giiltige Miene, die nur den schlechten Spieler verrit. Er nimmt seine Rolle
ganz ernst. Aber er vermag frei iiber den Rand der Biihne hinauszu-
schauen. Gott ist zugegen und folgt seinem Darsteller mit Seinen Augea ...
Der Christ fiihlt sich' bei seinem Spiel vom Blick Gottes getragen, der
auf thm ruht. Er ist um dieses Blickes willen und um dieser Gegenwart
Gottes willen in dieser Welt tdtig. Von daher empfingt sein Leben
iberhaupt seinen Sinn. Er weiB, daB er eines Tages sein Kostiim ab-
legen muBl und daB er dann dem Amtor vorgefithrt wird, um seine Gliick-
wiinsche zu empfangen nnd um seines vertrauten Umganges gewiirdigt zu
wenden ... Gott hat keinen herrlicheren Lohn zu gebén als die Offen-
barung Seines Herzens und Seines Lébens ... Schon jetzt lebt der Christ
von dieser Seligkeit. Er hat sich seinem Autor. hingegeben, weil das
Spiel keinen anderen Sinn hat als Ihn. Alle seine Gebidrden wollen
nur moglichst deutlich die Absichten Gottes zur Darstellung bringen ..
Seing eummgte Leidenschaft ist Gott. Auf Thn sind seime Gedanken, seive
_ Haltung, seine Gefiihlie, sein Wiollem, seine Nelgumo, alles, was er tut, aus-
gerichtet. Der Christ ist eben ein Mensch, der das Gespiir fiir Gott besitzt.





