
Ill 

Gebet und Beschallung 
nach dem heiligen Kirchenlehrer Robert Bellarmin1 

Von Emerich Raitz von Frentz S. J., Schloß «Bürg, b. Neuenstadt a. Kocher 

Robert Bellairmdn hat, wie bekannt, außer seiner großen Kontrovers- 
theologie auch eine Reite von geistlichen Schriften verfaßt2, die zur 
Aufhellung seines inneren Lebens Wesentliches.beitragen. Begreiflicher 
Weise handelt er darin auch vom wichtigsten Gegenstand unserer Fröm- 
migkeit, der unmittelbaren Verbindung des Menschen her zens mit Gott, 
dem Gebet. Der hl. Augustinus, sagt er einmal3, •nennt die Gabe des 
Gebetes mit vollem Recht das beste und ganz unfehlbare Zeichen der 
Gnade der Barmherzigkeit (Behairirliehkeit). Denn, denen Gott befiehlt, 
immerdar zn beten und denen er zugleich den Geist des Gebetes schenkt 
und den Geist des beharrlichen Bittens um den Beistand der göttlichen 
Barmherzigkeit bis ans Ende, denen entzieht er auch zweifelsohne seine 
Barmherzigkeit nicht bis ans Ende". Besonder? notwendig ist das Ge- 
bet für diejenigen, die ein vollkommenes Leben führen wollen. Der hl. 
Franz von Assiisi" hat sich die volle Bekehrung durch Gebet erfleht und sie 
beim Anblick eines Kreuzes erlangt, das er vorher wohl schon oft ohne 
Rührung angesehen hatte. •Man muß also beharrlich darum bitten. Si 
non es tractus ora, ut traharis, sagt St. Augustiin4", •wenn du noch nicht 
von Gott gezogen wirst, bitte darum, daß er dich zieht". Vor allem die 
Opferbereitschaft lernt man nicht ohne Gebet. Der Oelberg ist der Berg 
der Vollkommenheit, von dem Christus zum Himmel auffuhr. Etr konnte 
aber nur auffahren, weil er zuvor denselben ölberg als Berg des Ge- 
betes bestiegen hatte, um dadurch Kraft zu gewinnen, den Kalvarienberg, 
d. h. den Berg der Abtötnng besteigen zu kön'nen. •Glaubt darum jemand, 
er könne sogleich seine Begierden "abtöten, so täuscht er sich; es wird 
ihm nicht gelingen. Er muß bedenken, daß die Abtötung eine Gnade 
Gottes ist und man deswegen täglich den darum bitten muß, von dem 
diese Gabe kommt"5. 

1 Über die Aszetik des hl. Robert Bellarmin vgl. vom gleichen Verfasser in dieser 
Zeitschrift: 5 (1930), 215 ff; 7 (1932), 1 ff. 

2 Die angeführten Schriften des Heiligen werden folgendermaßen abgekürzt: 
Asc.m., gr. i = De ascensione mentis ad Deum, gradus 1, Vom Aufstieg der Seele 
zu Gott, 1. Stufe; Aet.fel. = De aeterna felicitate Sanctorum, Das ewige Glück der 
Heiligen; Gem.col. = De gemitu columbae, Das Seufzen der Täube; Septem verba 
= De septem verbis a Christo in cruce prolatis, Die' sieben Worte Christi am 
Kreuz; De arte = De arte bene moriendi, Die Kunst, gut zu sterben; Exh. dorn. = 
Exhortationes domesticae, Unterweisungen vor den Mitbrüdern; Expl. in Ps. • 
Explanatio in Psalmos, Psalmenerklärung; Cont. = Contiones habitae LoDaniir 
Predigten*aus der Löwener Zeit; Cogn. Dei = De cognitione Dei, Von der Gottes- 
erkenntnis; Epist. fam. = Epistolae familiäres, Kurze, gedruckte Brief Sammlung; 
Contr. = Disputationes de controoersiis christianae fidei adversus huius temporis 
haereticos, Erörterungen über die Streitfragen des christlichen Glaubens gegen die 
Irrlehrer unserer Zeit. 

3 Gem. col. 1. 2, c. 11. • 4 Exh. dorn. S. 29 • 5 Ebd. S.289 und 292. 



112 Emerich Raitz von Frentz S. J. 

Unter den verschiedenen Arten des Gebets gebührt dem inneren, be- 
trachtenden Gebet ein vorzüglicher Ramg. Es ist viel besser und wert- 
voller zur Erlangung der Vollkommenheit als Lesung, oder Anhören der 
Predigt. Das Wesen der Vollkommenheit besteht ja in der Liebe. Die 
Liebe aber wird durch nichts so sehir geweckt als durch die betende Er- 
wägung der Majcbt Gottes, seiner Güte usf., was eben im der Betrachtung 
geschieht6. Hierin steht das innere Gebet auch weit über dem münd- 
lichen7. •Manchmal dringen wir mit der ganzem Kraft unseres Flehens , 
besser au den Ohren Gottes, wenn wir uns allen Wortgeräusches ent- 
halten, als wenn wir mit Herz und Mund zugleich beten"8. •Ich glaube mit 
voller Wahrheit behaupten zu können, daß ohne die Übung des inneren 
Gebetes niemand ein geistlicher Mensch wird oder zu irgendeiner Stufe der 
Vollkommenheit gelangt"'. Der Grund dafür, daß so viele leben, als gäbe 
es für sie keinen Gott, und daß selbst so viele Priester trotz der-nl. Messe 
und des Breviers in der Liebe kalt bleiben und voller Leidenschaften 
sind, ist gerade der, daß §je sich keine Zeit für die Betrachtung der himm- 
lischen Dinge gönnen10. Der nützlichste Gegenstand der Betrachtung ist 
das Leiden Christi11, Was Bellarmin selbst für seine Seele aus der Passion 
geschöpft hat, zeigt uns das Büchlein ,Über die sieben Worte Jesu am 
Kreuiz'. 

Die Betrachtung soll nicht eine trockene und kalte Angelegenheit des 
Verstandes bleiben, sondern vielmehr dem Kebendan' Herzen entspringen 
und darum eine heilige Leidenschaft atmen. Liebe und Affekt sind so- 
wohl Ursache wie auch Wirkung des geistlichem Trostes. Ihn hat Bel- 
larmiin, der Mann der Wissenschaft, außerordentlich hoch geschätzt. Mögen 
irdisch gesinnte Menschen, schreibt er einmal, eines geringfügigen Ge- 
winnes oder eines nichtssagendem Vergnügens willen, sich über alle Ge- 
bote hinwegsetzen, so bleibt doch wahr, daß die, Beobachtung des gött- 
lichen Gesetzes nützlicher und wonnevoller ist als alle Reichtümer und 
Freuden der Welt12. Wenn die Welt meint, die Diemer Gottes könnten 
nicht ohne Traurigkeit sein, so irrt sie. Wenn man mich um mein Zeugnis 
fragt,~so kann ich ohne Lüge behaupten, daß, ich nie eine so echte undT 
daiuerihafte Freude gefühlt habe, als von der Zeit an, da ich Gott (im 
Orden) zu dienen verlangte13. Wie glücklich der ist, der mit dem Pro- 
pheten sagen kann: Du hast, o Herr, meine Fesseln zerbrochen, darum 
will ich dir ein Lobopfer darbringen (Ps. 115), weiß nur derjenige, der 
es erfährt. Denn es ist ein verborgenes Manna, das nur derjenige kennt, 
der es empfängt14. •O Herr, süß und mild und von großem Erbarmein", 
betet er daher, •wer würde dir nicht von ganzem Herzen dienen, wenn 
er auch nur ein wenig die Süßigkeit deiner väterlichm Herrschaft zu kosten 
begänne? ... Was ist leichter, angenehmer und süßer als die Güte, Schön- 

6 Ebd. S. 165. • 7 Cont. 1 de orat. • 8 Contr. torn. 4, contra princ. 3,'l. 1, c. 2. 
» Cont. 1 de Orat. • V> Ebd. und Expl. in Ps. 62. • « Cont. 2 de Orat. 
12 Expl. in Ps. 18.  •  13 Cont. 6 de Dom. III. Adv. •  "   Exh. dorn. S. 11. 



Gebet und Besdiauung nach dem heiligen Kirchenlehrer Robert Bellarmin   113 

heitund Liebe zu lieben, die d>u selber ganz bist, Herr, mein Gott?"15. Wer 
sie einmal am sich erfahren hat, der kann durch keim Leid mehr beun- 
ruhigt werden,. •Je mehr daher jener (Zisterzienser Arnulf),vom Schmer- 
zen geplagt wurde, um so lauter rief er aus: , Wahrhaftig, die geistliche 
Fremde (an dem hi'mmilischen Gütern), die man jetzt nur der Hoffnung 
nach besitzt, überwiegt hundert- und tausendmal die Fremde an der Welt, 
die man in Wirklichkeit besitzt18.". Selbst das Kreuz ist dem willkommien, 
der liebt. Dann die' Liebe ist ein öl, das alles Harte weich macht- •Seht 
die Kraft dieses Öles: es macht nicht rnnir jede Last erträglich, es macht 
sie sogar begehirenswerVals wäre sie süß... Der Grund diafür ist, daß 
jeder sich freut, wenn er erreicht hat, was er will... Wer aber liebt, ver- 
langt nichts mehr, als dem Geliebten zu gefallen und ihm seine Liebe 
zu zeigen, und das geschieht am besten'durch Leidem. Leidet darum je- 
mand für Gott, so kann er gar nicht anders als sich überaus freuen, weil 
er so am besten seine Liebe zeigt"17. In diesem Sinn führt Bellarmin öfter 
das Wort des hl. Bernhard an: multi videmt crucem nostram, sed non 
viderit unctionem nostram; viele sehen nur unser Kreuz, aber nicht die 
innere Salbung18, und das andere Wort des El. Franz vom Assisi, es sei 
schwer, bei der Süßigkeit der Liebe Gottes den Bedürfnissen des Leibes 
zu dienen18. 

Die geistliche Freude ist sowohl ein Lohn für den Dienst Gottes als 
auch ein Mittel des geistlichen Fortschritts. Wenn Christus, sagt Bellarmin, 
denen, die um seinetwillen alles verlassen, Hundertfältiges im diesem , 
Lebern verbeißem bat, so hiaStem dtais dlie Manischem ziwa<r blotß für Worte. 
•Wir sehen ja die Diener Gottes meist arm* elend gekleidet, verächtlich, 
ernst; von dein Hundertfältigen aber seben wir nichts! • Im der Tat,, 
so ist es: der indisch gesinnte Mensch sieht jenes Hundertfältige nicht, 
weil er keinen Blick dafür hat, weil er nie den echten Trost gekostet hat, 
den ein reines Gewissen und wahre Gottesliebe verkosten"20.   Als Mittel 
ist der Trost sogar unbedingt notwendig für das geistliche Leben. Wenn 
nämlich der Mensch in innerer Trockenheit lebt, dann gibt ihm der Teufel 
Vorstellungen ein, von Welt, Fleisch, irdischen Genüssen, falscher Frei- 
heit ü.s.i. und der Mensch, der an Gott keinen Geschmack findet und doch 
ohne Freude nicht leben kann* gibt sich jenen Gedanken hin. Das Übel 
wächst allmählich, die Seele wird krank und stirbt*1.   Selbst solche, die 
Gott treu dienen, aber keine Andacht im Gebete finden, dürfen nie nach- 

• lassen, sich um den wahren Trost zu bemühen. Sonst beisteht die Gefahr, 
daß die äußere Verhärtung des Herzens nach innen dringt. Darum muß 
man nach der Vollkommenheit jener streben, die verkosten, was Got- 
tes ist, und die ohne Mühe sich abmühen22. Nur darf man dabei nicht ver- 

rgessen, daß der Trost nmr ein Mittel ist, nur eine zeitweise Leihgabe, um 
15 Asc. m., gr. 1. • " Septem verba 1. 1, et 5 • 17 Exh. dorn. S. 165-c 
18 Ebd. • " Ebd. S. 132. • 20 Septem verba 1. 1, c. 5. • " Exh. dorn. S. 175. 
88 Ebd. S. 24. 



114 Emerich Kaitz von Frentz S. J. 

uns zum Guten anzuspornen, nicht ein dauerndes Geschenk23. Man muß 
daher sein Herz, wie von jeder Anhänglichkeit, so auch von der an geäst- 
liche Tröstungen, frei machen. 

Für unser so ganz auf dem Vorrang der Vernunft aufgebautes, auf 
Zweck und Leistung eingestelltes Zeitalter mag es schier unfafilich er- 
scheinen, daß ein So nüchterner und den Intellekt so stark betonender Ge- 
lehrter wie Bellarmin eine nach außen überströmende Wirkung des inne- 
ren Affekts besonders hochgeschätzt hat, die übernatürliche Gabe der 
Tränen. •Wenn jemand auf dem Weg des Herrn voransehreiten und 
es zu irgendeinem Grad der Vollkommenheit bringein will, dann darf 
er sich nicht mit Kleinigkeiten zufrieden geben wie Leute, die beim Ver- 
gießen von einigen Tränen oder bei der geringsten Rührung meinen, sie 
seien, schon im sicheren Hafen... Die Erde bedarf vielmehr reichlichen 
Regens, um Blumen und Früchte hervorzubringen. Darum müssen wir in 
unseren Betrachtungen um einen ganzen Strom von Tränen bitten, den 
weder der Wind der Trübsal noch die Glut der Leidenschaften auszu- 
trocknen vermag Wenn wir aber eine so außerordentliche Fracht nicht 
sofort erlangen, dürfen wir deswegen nicht verzweifeln"24. •Die Tränen- 
giabe ist zwar eine unverdiente Gnade Gottes, wir dürfen abiar gleich- 
wohl nichi erwarten, daß sie uns verliehen werde, während wir schlafen 
und nichts tun Wiir müssen vielmehr mit großem Vertrauen und mit 
nicht geringerem Verlangen um sie anhalten26." 

* Für wie bedeutsam der Heilige die Tränen für das geistliche Leben hielt, 
geht schon daraus hervor, daß er ein eigenes Büchlein über diesen Gegen- 
stand schrieb: •De gemitu columbae", •Vom Seufzen der Taube". Er 
leitet es in einem Brief an seine Mitbrüder mit folgenden Worten ein: Tn 
meinen letzten geistlichen Übungen •empfand ich unter dem Einfluß Got- 
tes ein glühendes Verlangen, die Christgläubigen anzuregen, die Gabe • 
geistlicheir Tränen zu verKosten, ich meine jene Gläubigen, die dieses 
große Gut noch nicht aus eigener Erfahrung kennen gelernt haben". In 
drei Büchern behandelt er dann die Notwendigkeit, die Quellen und 
Früchte der Tränen. Im ersten Buch führt er alk? entsprechenden Stellen 
des Alten und Neuen Testamentes an, ferner solche aus den Kirchenvätern 
und den liturgischen Gebeten, in denen wir durch -Wort und Beispiel be- 
lehrt werden, wie gut und notwendig es sei, aus Liebe zu Gott und um des 
ewigen Heiles willen, vor dem Angesichte der göttlichen Majestät zu 
weinen und zu wehklagen. Die Quellen, d. h. die Ursachen der Tränen 
sind besonders die Sünde und ihre zeitlichen und ewigen Strafen, die 
Versuchungen und die Unsicherheit des Heiles, das Leiden Christi und 
das Verlangen nach Gott. Den Ursachen entsprechen die Wirkungen wie 
Reueschmerz, Gottesfurcht, Wachsamkeit usw., die im letzten Buche ge- 
schildert werden. Dem affektiven, tränenreichen Gebet schreibt schon der * 

29 Ebd. S. 23. • ** Cont. 2 de orat. • 25 Gem. col., Vorwort. 



Gebet und Beschauung nach dein heiligen Kirchenlehrer Robert Bellarmin   115 

'junge Prediger vom Löwen die vollständige Umwandlung des inneren 
Menschen zn. Er gebraucht dabei das Gleichnis vom Habicht, der nach 
Süden, der Sonne zu, fliegt, im Flug die alten Federn abwirft und gleich 
darauf neue erhält. •Den alten Menschen ans- und den neuen anziehen, 
welche Änderung, welche Wandlung! Und doch ist sie nicht nur möglich, 
sondern leicht. Wir müssen nur das Antlitz unserer Seele (nach dem Vor- 
bild des Habichts) den Flammenstrahlen der Sonne der Gerechtigkeit 
zuwenden und die Flügel unserer Sehnsucht diesem Licht entgegen aus- 
breiten timid in Bewiegiumig setzen, indem wir bitten, beschwören uimd flehen, 
nicht mit Worten, sondern mit Seufzern und Tränen, daß uns- der gu te 
Geist zuteil wende. O, wie schnell werden bei diesem Flügelrauschen die 
alten Federn abgeworfen! Wie schnell und leicht wird da unsere Jugend 
gleich der des Adlers erneuert!"26. 

, Auch mit der Frage des immerwährenden Gebetes hat sich 
Bellarmin öfter in seinen Schriften beschäftigt. Die Worte: hian muß 
immerdar beten (Lk. 18.1) und: betet ohne Unterlaß (1 Thess 5,17; vgl. 
Rom 12,12 und Kol 42) bedeuten nicht, daß wir außer dem Gebete nichts 
anders tun, sondern daß wir mit Beharrlichkeit bitten sollen, wie die 
Witwe dies Evangeliums _und der ungestüme Freund, der nächtens bei 
seinem Freunde anklopft, • daß wir nicht nur zu den festgesetzten Stun- 
den, sondern so oft wir bei Tag iind bei Nacht Zeit und Gelegenheit haben, 
uns dem Gebete hingeben27, • daß wir das Gebet zu unserer höchsten und 
wertvollsten Beschäftigung rechnen und nicht zulassen, daß es von asiderea 
Dingen gestört werde28. Ohne Unterlaß beten heißt aber vor allem, daß 
wir immerdar unter den Augen, Gottes, in seiner Gegenwart wandeln sol- 
len. Den Antrieb, in Gottes Gegenwart zu wandeln, gibt vor 
allem die Liebe. •Die Liebe führt zur Ekstase, sagt der Areopagit, d.h. 
sie reißt die Seele hiniauf und heftet sie 'am Gott fesit> eo d)aß eile ühm immer 
anschaut und allzeit ian ihn denkt, ihn immer schöner, größer und erhabe- 
ner findet und nie genug seiner gedenken kann.... Wer vollkommen liebt, 
gibt sich nie anderen Geschäften so völlig hin, daß er nicht auch in irgend- 
einer Weise auf den Geliebten schaut; ist er tber frei, dann schwingt er 
sich sofort zu Gott empor"29. Schon irdische Liebe läßt bei allen Geschäften 
an den Geliebten denken. •Was*Wunder also, wenn der menschliche 
Geist, der einmal die Herrlichkeit der göttlichen Schönheit geschaut hat, 
derart vom Feuer der Liebe zu Gott erfaßt wird, daß er-die Augen des 
Herzens nicht mehr von ihm abzuwenden vermag"80. Die Frucht aber 
eines solchen Wandels vor Gott ist außer der Reinheit des Herzens das 
Gefühl der Sicherheit im Schütze des Vaters81. 

Über die Art und Weise, Gott immer vor Augen zu haben, empfiehlt 
Bellarmin seinem Ordensbrüdern, folgendes zu beobachten: wir können 
uns öfter unter Tags, beim Aufsiehem, vor der Schule, vor dem Essen usw. 

28 Cont. 1 de orat. • « Contr. t. 4, contr. princ. 3, 1.1, c. 9. • 28 Expl. in Ps. 131. 
29 Exh. dorn. S. 210.   •  30 Cont. .1 de orat.  •  31 Exh. dorn. S. 40•42. 

8* ' 



116 Emeridi Raitz von Frentz S. J. 

erinnern, wie Gott uns sieht'2. Der hl. Bernhard lehrt, bei jedem Stun- 
denschlag das, Herz zu Gott zu erheben. Das könnte man an verschie- 
denen Tagen auf verschiedene Weise machen: etwa am Freitag im Ge-i 
danken an das Leiden Christi, am.Samstag an die Muttergottes, am Sonn- 
tag an die Auferstehung usw., oder so, daß man sich immer auf ein heran- 
nahendes Fest vorbereitet. Ist man in der Gesellschaft anderer, so betet 
man nur still im Herzen, ist man allein, so auch mit Mund, Augen und 
Händen33. Bellarmins erste geistliche Schrift: •Vom Aufstieg des Herzens 
zni Gott auf der Leiter der Geschöpfe" ist im Grunde nichts anderes- als 
eine Anleitung zum Wandel in Gottes Gegenwart. Er betrachtet darin 
die ganze geistige und materielle Schöpfung, um von ihrer Größe und 
Schönheit den Weg zum Schöpfer zu finden. Dann erwägt er die Eigen- 
schaften Gottes selbst, seine Unendlichkeit und Ewigkeit, Weisheit und 
Macht, Güte und Gerechtigkeit, wie sie sich in den Geschöpfen spiegeln 
und auswirken. So lehrt er in allen Dingen Gott suchen und finden und 
zeigt zugleich durch die eingestreuten Anmutungen und Gebete, wie 
schmackhaft diese Übung der Seele werden kann und offenbar dem Ver- 
fasser auch selbst geworden ist. 

Es hie#e etwas die Frömmigkeit Bellarmins in ganz besonderer Weise 
Kennzeichnendes unterschlagen, würde man nicht die geistliche Lesung 
erwähnen, die die Betrachtung teils vorbereitet, teils ergänzt und zwar 
vor allem die Lesung von Heiligenleben. Der Verkehr mit den Heiligen 
wirkt wie feurige Kohlen, die erwärmen, ja glühend machen, je naher 
man ihnen kommt34. Darum las der Theologieprofessor und Bischof selbst 
gern diese Leben, führte in seinen Unterweisungen ständig Beispiele aus 
ihnen an und empfahl ihre Lesung Geistlichen und Laien. •Es gibt"» 
schreibt er einem Grafen, •keine klarere Erläuterung zu den Evangelien 
und Apostelbriefen als die Beschreibung des Lebens und der Taten der 
Heiligen"35. Mönchen rät er, das Buch des Kreuzes ständig zu lesen, aber 
als Kommentar dazu die Leben der Heiligen zu benutzen36. •Das hilft 
mehr als alle Predigten", sagte er von der Kanzel herab. •Ich kenne 
Leute, die viele Predigten gehört und viele Bücher gelesen haben und sich 
nur schwer entschließen konnten, Heiligenleben zu lesen. Als sie es aber 
taten, wurden sie schnell verändert, hei+igmäßige und vollkommene Men- 
schen"8'. . 

Füredsne besondere Art des Gebetes, das liturgische, hatte Bellarmin 
allezeitwn tiefes Verständnis. Aus seinem Leben ist bekannt, wie er, wenig- 
sten® als Kamdiinial, dia er uinaibhängiigieir üibar sieäne Zeil verfügen komm tie, 
jeden Teil des kirchlichen Stundengebeites zu der ihm zukommenden Zeit 
verirdicbtete; dm diiieser Gewohnheit ließ er sich weder durch driiingiemdie Ar- 

" beiten noch durch Besuche stören. Darum war es ihm eine-Herzensange- 
legenheit, auch andere das Brevier, besonders die Psalmen schätzen zu 

82 Cogn. Dei c. 4; Asc. m. gr. 12. • 33 Exh. dorn. S. 29•30. • 34 Exh. dorn. S. 30: 
35 Epist. fam. ep. 31.  • 36 Septem verba, Widmung.  • 37 Cont. 9 de fide 



Gebet und Beschauung nach dem heiligen Kirchenlehrer Robert Bellarmin   117 

lehren. Seinen Zuhörern unter der "Kanzel von Löwen erklärte er, die 
Psalmen seien- ein kurzer Abriß des gesamten Alten Testamentes, da sie 
die ganze heilige Geschichte enthielten, dazu zahlreiche Weissagungen, 
zumal über den Messias, Belehrungen für jeden Stand und jede Lage. Sie 
seien als Lieder gedichtet, weil Gott selbst es uns habe leicht machen 
wollen, ihn zn loben, und weil das Lied auch ernstere und unangenehmere 
Wahrheiten besser sagen könne38. Die jüngeren Ordensbrüder erinnert 
er daran, wie sie ganz gewiß ihre Lektion für die Schule nicht oberfläch- 
lich läsen, sondern aufmerksam' und mit Überlegung, um sie zn verstehen. 
•Wie oft aber lesen wir die kanonischen Tagzeiten bloß rezitierend, wie 
wenn Kinder etwas auswendig lernen, da sie doch als Gebet undGottesIob 
gesprochen werden müßten oder, wie wenn wir Gott zu uns reden hörten. 
Wahrlich, wer es verstünde, die Hören nicht nur mit dem Munde, son- 
dern auch mit dem Herzen zu beten, bei den Psalmen sich die Gesinnungen 
dessen zu, eigen zu machen, der sie geschrieben hat, und bei den Lesun- 
gen so aufzumerken, als läse er einen Trost- oder Mahn- oder Lehrbrief 
von Gott, dem würde das Offizium nicht zu lange dünken, er hätte keine 
Zerstreuungen und würde große Fortschritte machen"8*. 

Als Bellarmin Bischof geworden war, kümmerte er sich bis ins einzelne 
um die liturgischen Funktionen in seiner Kirche. Denn nun trug er sowohl 
für die Kanoniker als auch für die jungen Kleriker von Kapua Verant- 
wortung. Deshalb gab er den einen ein.gutes Beispiel, indem er täglich 
ins Chor kam, die anderen ließ er gründlich in die hl. Liturgie einführen. 
Der Eifer für den Dienst Gottes klingt häufig in seinen Schriften, zumal 
in der Psalmenerklärung wieder. Diese ist weniger ein wissenschaftliches 
Werk als eine Frucht meiner Liebe zu den Liedern des Hl. Geistes. Bald 
mahnt er darin zu freudigem Gesang, bald tadelt er die Nachlässigkeit, 
die er beim Chorgebet beobachten mußte. Der hl. Benedikt sagt in seiner 
Regel, die Psalmodie sei ein Gotteswerk, und daher allen übrigen Wer- 
ken vorzuziehen; der hl. Bernhard spricht in seiner 47. Homilie über das 
Hohelied: ich mahne euch GeKebte, mit reinem Herzen und mit Eifer am 
Lob Gottes teilzunehmen. Mit Eifer, d. h. ihr sollt nicht nur ehrfürchtig, 
sondern auch frisch und freudig vor Gott stehen, nicht träge und schläfrig 
sein und gähnen. Ihr sollt nicht eure Stimme schonen wollen, nicht halbe 
Worte verschlucken, ganze auslassen, ihr sollt nicht mit gebrochener und 
leiser Stimme psalmieren, nicht nach Weiberart näseln, sondern mit männ- 
lichem Ton und Ausdruck die Worte des Hl. Geistes aussprechen"40. 
•Psallite sapienter! Denn der Dienst, der dem Höchsten geleistet wird, 
muß mit aller Sorgfalt ausgeführt werden"41. • Energisch tadelt der hl. 
Kardinal die weltliche Musik, wie sie damals "in der auch darin barocken 
Zeit beim Gottesdienst üblich war. •Der Gesang in der Kirche soll dem 
Geiste dienern und nicht nur dem Ohrenschmaus. Ebenso wie diejenigen, 

»s Cont. 1 super Ps. 90. •. »• Exh. dorn. S. 20. • 4» Expl. in Ps. 46. -<- "Ebd. 



118 . EmeHch Räitz von Frentz S. J. 

die verständlich und andächtig singen, die Herzen der Zuhörer erheben, 
so inachem diejenigen, die theaitirailiisclhe Gesänge im dier Kirchte aiutffühinein, 
die Kirche Gottes zu einer weltlichen Bühne"48. 

Besonders schmerzte es den Erzbischof, die hl. Messe von Priestern nach- 
lässig gefeiert zu sehen. •Wie traurig und be weinenswert, käme uns, wenn 
wir die Augen des Geistes geöffnet hielten, das Schauspiel vor, einen 
Priester zu sehen, der ganz kalt und wie geistesabwesend nicht beachtet, 
was er tort, und nicht versteht, was er spricht, Gesten und .Worte über- 
stürzt, um zum Ende zu kommen. Und es stehen doch bei den heiligen 
Geheimnissen die Engelchöre staunend und zitternd und laut jubelnd in 
der Runde"43. •Reichliche Tränen müßte man über die Nachlässigkeit und 
Unfrömmigkeit mancher Priester vergießen, die die hochheiligem Geheim- 
nisse so ungeziemend vollziehen, als glaubten sie nicht an die Gegenwart 
der Majestät Gottes. Sie bringen das hl. Opfer ohne innere Anteilnahme 
ihres Geistes und Herzens dar, ohne Furcht und Zittern und mit un- 
glaublicher Hast, als sähen sie nicht im Glauben Christus, den Herrn vor 
sich oder glaubten nicht daran,, von ihm gesehen zu werden. Ich übergehe, 
daß am manchen Orten die hl. Gefäße und Gewänder schlecht und schmut- 
zig sind, völlig unwürdig für die Feier der sehreckenerregenden Geheim- 
nisse. Doch vielleicht sind diejenigen, die sie gebrauchen, arm? Das ist 
möglich. Dann sollten sie wenigstens, wenn sie schon keine kostbaren 
Dinge anschaffen könnten, reime und.saubere besorgen. Wie steht es aber 
in Wirklichkeit damit? Ich war einmal auf einer Reise bei einem vorneh- 
men und reichen Bischof zu Gast. In dessen Sälen glänzten Silbergefäße, 
sein Tisch trug auserlesene Speisen, die Tischtücher und alles andere war 
rein und wohlduftend. Als ich dann aber am folgenden Tag in aller Frühe 
in die Kirche ging, die neben dem Palaste lag, um das hl. Opfer zu feiern, 
fand ich alles gerade umgekehrt, nämlich so schlecht und schmutzig, daß 
ich kaum wagte, an diesem Ort und mit solchen Gerätschaften die hei- 
ligen Geheimnisse zu feiern"44. So durfte ein Kirchenfürst und Heiliger 
tadeln, der •mit glühenden Wangen und solcher Andacht, Ehrfurcht, Be- 
scheidenheit und Würde die hl. Messe feierte, als sähe er mit seinen Augen 
Gott umsern Herrn4?". 

Zusammenhängend hat der hl. Robert Bellarmin nie über das mysti- 
sche Gebet gehandelit. Wenn er gelegentlich davon spricht, beweist er 
seiil6 Ansichten nicht, sondern setzt sie als bewiesen voraus. Doch'lassen 
sich seine kurzen, aber häufigen Bemerkungen über die Besehauumg zu 
einieim GeisianniMld veirienmiigiemi, dlais umis zeriigt, wile eir übar die Haiup't- 
punkte der Mystik dachte. Als eine, wenn auch nicht streng wissenschaft- 
liche Begriffsbestimmung kann man es ansehen, wenn er ein- 

42 Expl. in Ps. 4J.   • 43 De arte 1. 1, c. 15: '• "4 Gem. col. 1. 2, c. 5. 
46 P. Nikolaus Lancicius (Lecycki) S. J., Schüler Bellarmins, selbst ein heilig- 

mäßiger Mann und bedeutender aszetischer Schriftsteller, in einem Brief vom 
15. 8. 1623, angeführt in •Romana beatifieationis ...", Romae 1920, S. 188/89. 



Gebet und Beschauung nach dem heiligen Kirchenlehrer Robert Bellarmin   119 

mal auf der Kanzel sagt: •Die Betrachtung darf nicht trocken und nüchtern 
sein. Man muß sie mit der Salbe heiliger Leidenschaft und dem öl der 
Liebe salben. Kommen diese zwei Dinge hinzu, dann redet man nicht' 
mehr von Betrachtung, sondern von Beschauung. Die Beschauumg ist näm- 
lich nichts anderes als ein wohlschmeckendes, süßes, affektvolles Nachden- 
ken"49. In der Sprache der mittelalterlichem Mystiker iredet er, wo er die 
höchste Erkenntnis darin findet, daß der Mensch •mit der Spitze des Gei- 
stes Gott selbst berührt (a'cie mentis attingit), der das unzugängliche Licht 
bewohnt"47. 

Gewöhnlich wendet jedoch Bellarmin die dem Mystikern geläufigen 
Umschreibungen an. Er redet vom Erfahren Gottes und der geistlichen 
Dinge oder von den unmittelbaren Wahraehmfumgen der einzelnem Sinne: 
vom Schauen, Kosten usw. •Selig ist, der durch eigene Erfahrung oder 
besser durch das Zeugnis Gottes an seinen Geist weiß, daß Gott ihn an 
sich gezogen hat"48. Neben der so-aus^edrückten Erfahrung des Gnaden- 
standes gibt es eine ähnliche der Gegenwart Gottes, •wenn du, o Herr, 
auf wunderbare Weise meinem Herzen deine süßeste Gegenwart schenkst 
und die beengende Trübsal in frei und gelöst machende Freude ver- 
wandelst"49. Darum sind auch diejenigen, die zum Ansehauen des Ant- 
litzes Gottes entrückt und in der Betrachtung seiner Schönheit von Liebe 
entflammt werden, vor den Anfeindungein der Menschen sicher. Sie woh- 
nen immerdar und unbeirrt in der Wohnung ihres Gottes, die Er selber 
ist50. •So wie man in der Welt anders liebt, was man nur vom Hören- 
sagen als was man durch eigene Anschauung oder Verkosten kennt, • 
denn das Hören entzündet keine heftige Liebe wie das Sehen • so 
liebem wir Gott aus dem Anhören der Glaubenswahrheiten über alles, 
weil wir Uns gläubig sagen: Gott ist das höchste Gut Manche aber 
wissen nicht nur vom Anhören der Glaubenslehre, sondern durch ein ge- 
wisses inneres Verkosten, daß es so ist"61. Zu diesem Verkosten gelangt 
man aber nur, wenm Gott zu uns spricht. •Diia eiipen beten, erhalten aber 
fee&nie Antwort und wiissian nicht, ob sie gehört wandten:; die zrwedtem haben 
einige Anzeichen, daß sie gehört werden, aber auch sie erhalten keine 
Antwort; die drittem •reden wahrhaft mit Gott und Gott redet mit 
ihnen...., Diese empfangen Licht, haben keine Zerstreuungen, ermüden 
nicht beim Gebet, weil sie mehr hören als reden"52. •Wer mit dem gei- 
stigen Geruchsinn den überaus süßen Duft wahrzunehmen beginnt, den 
die Geduld, Demut und Liebe Christi aushaucht, der kann nicht anders 
als ihm nacheilen (vgl. Hoheslied 1.3) und duldet lieber alle Qualen, als 
daß er siich von ihm trennen ließe."63 Der Weg zm solcher Höhe aber ist 
ein tugemdreiehes Leben- Dieses bewirkt, •daß die Seele, wie durch Er- 
fahrung, die Süßigkeit Gottes fühlt"54. Diese Erfahrung kann auf den 

« Cont. 2 de Orat. • " Expl. in Ps. 4. • « Ebd. in Ps. 62 u. 67. 
48 Expl. in Ps. 4. • 5»Ebd.inPs.30. • 51 Exh. dorn. S. 211. • 52 Ebd. S. 232. 
5S Expl. in Ps. 44. • 54 Ebd. in Ps. 76. 



120 Emeridi Raitz von Frentz S. J. 

Höhen der Beschämung einem erquickenden Schlaf gleichen, der mehr als 
die eigene Anstrengung des gewöhnlichen Gebetes zur Erhaltung und 
zum Wachstum des göttlichen Lebens der Seele beiträgt. Schlaf wird sie 
deswegen gemannt, weil in solchen Zuständen die Sinne schweigen. Wie 
der Wein die Eigenschaft hat, einzuschläfern, •so macht die Liebe, daß 
die Seele dem (Weiih)Tiajuich das Gebetes zium Haupt, dias ist Christus., em- 
porsendet und manchmal in jenen Schlaf der vollkommenen Beschauung 
versenkt wird, wo sie so in Gott ruht, daß sie wirklich die Sinne des Kör- 
pers verläßt"55. 

Bellartmin unterscheidet, wie wir sahen, die Beschauumg vom gewöhn7 

liehen Gebet, auch der Betrachtung, und von der einfachen Glauben s- 
erkemntmis. Ist sie ihm deshalb vielleicht eine Vorausnähme" der seligen 
Anschauung? Einmal nennt er sie allerdings •eine gewisse Teilnahme am 
seligen Leben"5'. Er spricht auch von der ganz außerordentlichen Gnade, 
in den Himmel entrückt zn wenden, wie sie dem hl. Paulais zuteil wurde57. 
Dasselbe scheimit er ziu meinten, wemm er die Heiligem, zum Tnoisit umd zur 
Stärkung in ihren Bedrängnissen, wie wir schon oben angeführt, zum 
Schauen des Antlitzes Gottes entrückt werden läßi. Auf der anderen Seite 
trennt er aber scharf die Gotteserkemnnis des irdischen und des himm- 
lischen Lebens. •Worin Speise und Trank der Gottesstadt bestehen, das 
vermögen wir nur schwach zu vermuten; begreifen können wir es nicht 
und werden es nicht können, bevor wir in jene Stadt gelängen68." •Für 
die Seligen fließt der Quell der Weisheit (= der liebenden Beschämung) 
reichlich, ums aber, die wir in der Wüste und in der Pilgerschaft weilen, 
wird nicht so. sehr Wemsihedit, als ein bdßchiem Dumistt oder Duft der Weisheit 
zuteil59." Über der gewöhnlichen Erkenntnis aber steht die Beschallung 
so hoch, dafisie weder zm erklären noch zu lehren ist. •Wahrhaft; vielfältig 

_ist, o Herr, dein Trost, den du in die verborgenstem Tiefen des Herzens 
derer eingießt, die dich lieben. Das ist das verborgene Manna, das nur 
dier kenmit, der es emipfämigit."60 Iunerhiallb der Besichiaiuung sellbsit umtär- 
echieidet Bellammim im Anschluß an die im Mittelalter gebräuchliche Auf- 
fassung, die an die Lehre von den Geistesgabeu anknüpft, zwei Stufen: 
durch die Gabe des Verstandes versteht und durchdringt der Mensch die 
göttlichem Geheämmisse; die Weisheit fügt die Liebe himizu, die alles auf 
Gott hinordnet, und den Affekt, der die Beschaummg wohlschmeckend 
macht81. Daneben kennt er als außerordentliche Gaben und Charismen: 
die Entrückung (raptus), die Entzückung, in der die Seele die Sinne ver- 
läßt, die Herzemsschau, die Prophezeiung, das wunderwirkende Ver- 
trauen, die Trämengabe". 

Die Beschauung bringt die süßen Früchte der Liebe, der Freude, der 
Verachtung der irdischen Genüsse hervor. Die gekostet haben, daß Gott 

B» Exh. dorn. S. 160. • «• Ebd. S. 32. • " Asc. m., Vorwort. • 5S Aet. fei. 1. 2, c.,8. 
58 Asc. m. gr. 4. • «• Expl. in Ps 30. 91 Didiiarazione della dottrina cristiana c. 13. • ,2 Exh. dorn. S. 7 und S. 214. 



Gebet und Besdiauung nadi dem heiligen Kirchenlehrer Robert Bellarmin   121 

das höchste Gut ist, •wenden vom heftiger Liebe ergriffen und ein Funke 
dieses lebendigen Feuerbrandes genügt, daß man alles Geschaffene für 
nichts hält'und verachtet 3. •Eimern Frieden, dior jedem Begriff üibetrsteigt, 
beginnt der zu verkosten, der auf den Flügeln der Beschauung vom Ab- 
bild, der Menschenseele, zum Urbild, Gott, hinaufsteigt, dort dessen un- 
endliche Schönheit betrachtet und darüber alles andere für nichts ansieht. 
So fest haftet er mit den Banden der Liebe Tin Gott, daß er alle anderen 
Dinge ganz vergißt, und keine Bedrängnis der Welt vermag den Frieden, 
dein ein soiLcheir Mensch im Gott besitzt, zu stören."64 

Von besonderem Interesse ist für uns heute die Frage, wie das bescbn u- 
liehe Gebet in dem göttlichen Heilsweg einzuordnen ist. Auch darüber gibt 
Bellanmin einige Auskunft. Seine Aufzählung der sieben Gaben und 
der acht Seligkeiten belehrt uns, daß die Beschauung zum normalen 
Fortschritt auf dem Weg der Vollkommenheit gehört, also weder wie ein 
reines Charisma, das bloß, zu sozialen Zwecken gegeben wird, außerhalb 
des persönlichen Heilsweges liegt, noch wie die Entrückung in solcher 
Höhe, daß es nur ganz wenigen zuteil würde. Ist sie aber deshalb schon 
jedem, der eifrig nach ihr strefot,*eirreichbar? Direkt antwortet der Heilige 
nicht Vuf diese Frage, vielleicht, weil diese Fragestellung damals noch 
wenig' akut wan-. Nur indirekt äußerst er sich dazu, wenn er Abtötuimg 
Betrachtung und Liebe als ihre notwendige Vorbereitung bezeichnet. Von 
selten des menschlichen Tuns ist die Abtötung besonders wichtig. •Ei,n 
heiliger Lehrer schreibt, im gpoßeim Irrtuim befänden sich diejenigen, düe 
nach der Beschauung verlangem und nicht auf die Abtötung der Affekte 
und Leidenschaften sehen... Darum sagt jener Heilige, wer schnell zur 
höchsten Vollkommenheit der Beschauung gelangen wolle, müsse nichi 
nach oben sehen, sondern nach unten; d. h. er muß hauptsächlich auf die 
Abtötung der Neigungen achten und sich vom den Fesseln frei machen, die 
ihn niederdrücken, aber im übrigen Gott die Sorge überlassen, der ihn 
nach oben ziehen wiiid."66 Wer walhrthaft arm im Geiste ist und am nichts 
hienieden sein Herz hängt, mag er noch so einfältig und ungelehrt sein, 
für den genügt die geringste Berührung (der Gnade), um ihn zu den 
Hohem der Beschiaiuning au erheben68. Autch äußiere Tätigkeit ist diamm kein 
Hindernis. Wer frei ist von irdischen Begierden, sammelt sich leicht, wann 
er will, auch wenn er im der Seelsorge sehr beschäftigt ist, et vacabit et 
videibits quiia Donnimus ipse siolius eist Deus; er wind ausruhen umd schauem, 
daß der Herr allein Gott ist. So wurden David, Paulus und Gregor der 
Große trotz ihrer vielen äußerem Ablenkungen der tiefsten Beschauung 
teilhaft67. • Aus alledem ergibt sich mit Sicherheit, daß niemand ohne 
Selbstverleugnung und Betrachtung zur Beschauung kommt, wenigstens^ 
umter der gewöhmiLichetn Führung Gottes.  Daß aber auch uimgeikethrt die 

68 Ebd. S. 211. • M Expl. in Ps. 84. 
« Exh. dorn. S. 7.  • «8 Ebd. S. 144. • •' Expl. in Ps. 45. 



122 August Brunner S. J. 

eifmlge Vodbeireiitiuing dies Manschen zuir Beschlaiuiwnig fülhirit, läßt siich nficbt 
miit Sicherheit, aber dtoch mit einer guitiem WanrscfoetinlüchkeiLt, ails BeJiliar» 

" minis Lebre diartun. 
Noch weniger gibt der heilige Kirchenlehrer auf eine zweite, heute recht 

umstrittene Frage eine eindeutige Antwort, ob man nämlich zwischen 
erworbener und eingegossener Bescbauung unterscheiden müsse. 
Als etwas ganz Passives und Außergewöhnliches stellt sich ihm nur die 
Entrückung dar, die einem Apostel Paulus und einigen anderen Heiligen 
zuteil wurde68. Im übrigen ist nach ihm bei der Beschauung nur eine 
größere Passivität und Gnadeinhaftigkeit festzustellen als bei der Tugend 
der Liebe, die sicher zur erworbenen Heiligkeit gehört. 

Zusammenfassend kann man sagen, daß Bellarmin selbst ein großer 
Betrachter war und daß er zur Höhe der Beschauung erhoben wurde. Was 
'seine Lebensbeschreibuntg von seiner Frömmigkeit berichtet, kann ohne 
sie kaum erklärt werdlem, und auich seine Ausifiihnumgtein- sind die eines 
Mannes, der die Bescbauung nicht nur aus Büchern, sondern aus eigener 
'Erfahrung kennt. Auf der anderen Seite hält er sich doch durchweg an 
die besonders seit Thomas traditionellen Formulierungen, die erst die 
Karmeliterschule vertiefen und psychologischen Fragestellungen anpassen 
sollte.; 

Vom Wesen und von der Würde der Liebe 
Von August Brunner S. J., München 

Liebe ist Geben. Das ist ihr tiefster Grund. Liebe verschenkt 
nicht bloß und nicht so sehr das, was sie hat, sondern vor allem sich selbst 
und alles andere gleichsam nur als Vermittlung ihrer selbst. Damit scheint 
sie auf den ersten Blick der Vollendung des Menschen entgegenzustehen. 
Denn dies© wind doch gerade in der vollen Entwickilumig seiner Persön- 
lichkeit gesehen, also darin, daß er voll und ganz er -selber sei und seine 
höchsten Möglichkeiten verwirkliche. Das Wegschenken seiner selbst in 
der Liebe aber scheint viel eher auf einen Selbstverlust denn auf eine 
Selbstvollendung hinzudeuten. Und doch ist nach christlicher Lehre die 
wahre, selbstlose Liebe nicht nur ein Mittel zur Vollkomnienheit,' sondern 
sogar diese selbst. Darum konnte der Herr nach dem Zeugnis Pauli auch 
sagen: Geben sei seliger denn Nehmen (Apg 20,35). Warum ist nun die 
Liebe das Größte, so daß Gott selbst nichts ist als dreipersönliche Liebe? 
Und wie ist sie trotz des gegenteiligen Anscheins die Vollendung des 
Menschen? 

Man kann eingedenk des Vergleiches bei Mt 5,45 die Liebe als eine 
Ausstrahlung verstehen, bedingt von der Seinsglut des Liebenden, Die 
Sonne sucht sich nicht erst die Gegenstände, die ihrer Beleuchtung wert 
sind; sie schließt die unschönen Dinge nicht von ihrem Lichte aus. Un- 

68 Asc. m., Vorwort; Expl. in Ps. 30. 




