111

, Gebet und Beschauung -
nach dem heiligen Kirchenlehrer Robert Bellarmin !

Von‘Emerlch Raitz von Frentz S. )., bchloﬁ-.Burg_, b. Neuenstadt a. Kacher

Robert Bellarmin hat, wie bekannt, auller seiner groBen Kontrovers-
theologie auch eine Reihe von geistlichen Schriften verfaBt?, die zur
Aufthellung seines inneren Lebens Wesentliches beitragen. Begreiflicher
- Weise handelt er darin auch vom wichtigsten Gegenstand unserer From-
migkeit, der unmittelbaren Verbindung des Menschenherzens mit Gott,
dem Gebet. Der hl. Augustinus, sagt er einmal®, ,,nennt die Gabe des
Gebetes mit vollem Recht das beste und ganz unfehlbare Zeichen der
Gnade der Barmherzigkeit (Beharrlichkeit). Denn, denen Gott befiehlt,
immerdar zu beten und denen er zugleich den Geist des Gebetes schenkt
nnd den Geist des beharrlichen Bittens um den Beistand der gottlichen
Barmherzigkeit bis ans Ende, denen entzieht er auch zweifelsohne seine
Barmherzigkeit nicht bis ans Ende”. Besonder® notwendig ist das Ge-
bet fiir diejenigen, die ein vollkommenes Leben fiihren wollen. Der L.
Franz von Assisi hat sich die volle Bekehrung durch Gebet erfleht und sie
beim Anblick eines Kreuzes erlangt, das er vorher wohl schon oft ohne
Riihrung angesehen hatte. ,Man muf also beharrlich darum bitten. S:
non es tractus ora, ut traharis, sagt St. Augustin®”, ,,wenn du noch nicht
von Gott gezogen wirst, bitte darum, daB er dich zieht”. Vor allem die
Opferbereitschaft lernt man nicht ohne Gebet. Der Oelberg ist der Berg
der Vollkommenheit, von dem Christus zum Himmel auffohr. Er konnte
aber nur auffahren, weil er zuvor dénselben Olberg als Berg des Ge-
betes bestiegen haﬁe, um dadurch Kraft zu gewinnen, den Kalvarienberg,
d. h. den Berg der Abtstung besteigen zu konnen. ,,Glaubt darum jemand,
er kénne sogleich seine Begicrden “abtéten, so tauscht er sich; es wird
ihm nicht gelingen. Er muB bedenken, daB die Abtétung eine Gnade
Gottes ist und man deswegen tdglich den darum bitten muB, von dem
diese Gabe kommt'®,

t Uber die Aszetlk des hl. Robert Bellarmin vvl vom gle1c11en Verfasser in dieser
Zeitschrift: 5 (1930), 215 ff; 7 (1932), 1 ff.

2 Die angefiihrten Schriften des Heiligen werden folgendermaBen abgekiirzt:
Asem., gr.1 = De ascensione mentis ad Deum, gradus t, Vom Aufstieg der Seele
zu Gott 1. Stufe; Aet.fel. = De aeterna felicitate Sanctorum, Das ewige Gliick der
Hexhgen Gem.col. = De gemitu columbae, Das Seufzen der Taube; Septem verba
= De septem verbis a Christo in cruce prolatls Die sieben Worte Christi am
Kreuz; De arte = De arte bene moriendi, Die Kunst, gut zu sterben; Exh. dom. =
Exhortationes domesticae, Unterweisungen vor den Mitbriidern; Expl.inPs. =
Explanatio in Psalmos, Psalmenerklarung; Cont. = Contiones habitae Lovanii,
Predigten.aus der Lowener Zeit; Cogn. Dei = De cogmtwne Dei, Von der Gottes-
erkenntnis; Epist. fam. = Eplsiolae familiares, Kurze, gedruckte Briefsammlung;
Contr. = Disputationes de controversiis christianae fidei adversus huius temporis
haereticos, Erorterungen iiber die Streitfragen des christlichen Glaubens gegen die
Irrlehrer unserer Zeit. :

3 Gem. col. 1. 2, c. 11. — 4 Exh. dom. S.29 — 5 Ebd. S.289 und 292.



-

112 ] Emerich Raitz von Frentz S. J .
R L4

Unter den verschiedenen Arten des Gebets gebiihrt dem inneren, be -
trachienden Gebet cin vorziiglicher Rang. Esist viel besser und wert-
voller zur Erlangung der Vollkommenheit als Lesung oder Anhéren der
Predigt. Das Wesen der Vollkommenheit besteht ja in der Liebe. Die -
Liebe aber wird durch nichts so sehr geweckt als durch die betende Er-
wiigung der Macht Gottes, seiner Giite usf., was eben in der Betrachtung
geschieht®. Hierin steht das innere Gebet auch weit iiber dem miind-
lichen’. ,Manchmal dringen wir mit der ganzen Kraft unseres Flehens

. besser zu den Ohren Gottes, wenn wir uns allen Wortgerdusches ent-
halten, als wenn wir mit Herz und Mund zugleich beten‘®. ,,Ich glaube mit
voller Wahrheit behaupten zu konnen, daB ohne die Ubung des inneren
Gebetes niemand ein geistlicher Mensch wird oder zu irgendeiner Stufe der
Vollkommenheit gelangt*®. Der Grund dafiir, daB so viele leben, als gabe
es fiir sie keinen Gott, und daf selbst so vigle Priester trotz der-fil. Messe
und des Breviers in der Liebe kalt bleiben und voller Leidenschaften
sind, ist gerade der,"dal ge sich keine Zeit fiir die Betrachtung der himm-
lischen Dinge gonmen!®, Der niitzlichste Gegenstand der Betrachtung ist
das Leiden Christi', Was Bellarmin selbst fiir seine Seele aus der Passion

 geschopft hat, zeigt uns das Biichlein ,Uber die siecben Worte Jesu am
Krenz'. : o ' v

Die Betrachtung soll nicht eine trockene und kalte Angelegenheit des
Verstandes bleiben, sondern vielmehr dem liebender Herzen entspringen -
und darum eine heilige Leidenschaft atmen. Liebe und Affekt sind so-
wohl Ursache wie auch Wirkung des geistlichen Trostes. Thn hat Bel-
larmin, der Mann der Wissenschaft, auBerordentlich hoch geschiitzt. Mogen
irdisch gesinnte Menschen, schreibt er einmal, eines geringfiigigen Ge-
‘winmes oder eines nichtssagenden Vergniigens willen, sich iiber alle Ge-
bote hinwegsetzen, so bleibt doch wahr, dafl die, Beobachtung des gott-
lichen Gesetzes niitzlicher und wonnevoller ist als alle Reichtiimer und
Freuden der Welt®. Wenn die Welt meint, die Diener Gottes konnten
nicht ohne Traurigkeit sein, so irrt sie. Wenn man mich um mein. Zeugnis
fragt, so kann ich ohne Liige behaupten, daf ich nie eine so echte und”
damerhafte Freude gefiihlt habe, als von der Zeit an, da ich Gott (im.
"Orden) zu dienen verlangte®®. Wie gliicklich der ist, der mit dem Pro-
pheten sagen kann: Du hast, o Herr, meine Fesseln zerbrochen, darum
will ich dir ein Lobopfer darbringen (Ps. 115), weifl nur derjenige, der
es erfahrt. Denn es ist ein verborgenes Manna, das nur derjenige kennt,
der es empfangt®. ,,O Herr, sii und mild und von grofem Erbarmen”,

~betet er daher, ,,wer wiirde dir nicht von garizem Herzen dienen, wenn
er auch nur ein wenig dieSiiBigkeit deiner viterlichen Herrschaft zu kosten
begianme? ... Was ist leichter, angenehmer und siiBler als die Giite, Schon-

8 Fbd. S.165. — 7 Cont. 1 de orat. — & Contr. tom. 4, contra prine. 3,'1. 1, c. 2.
» Cont. 1 de Orat. — 1 Ebd. und Expl. in Ps. 62. — 1t Cont. 2 de Orat.
12 Expl. in Ps. 18. — 13 Cont. 6 de Dom. IIl. Adv. — % Exh. dom. S. 11.

>



Gebet und Beschanung nach dem heiligen Kirchenlehrer Robert Bellarmin 113

heit und Liebe zu lieben, die du selber ganz bist, Herr, mein Gott?*. Wer
sie einmal an sich erfahren hat, der kann durch kein Leid mehr beun-
ruhigt werden. ,, Je mehr daher jener (Zisterzienser Arnulf), von Schmer-
zen geplagt wurde, um so lauter rief er aus: ,Wahrhaftig, die geistliche
Freude (an den himmlischen Giitern), die man jetzt pur der Hoffnung
nach besitzt, iiberwiegt hundert- und tausendmal die Freude an der Welt,
die man in Wirklichkeit besitzt'®." Selbst das Kreuz ist dem willkommen, -
der liebt. Denn die’ Liebe ist ein Ol, das ailes Harte weich madht. ,,.Seht
die Kraft dieses Ules: es macht nicht nur jede Last ertriglich, es macht
sie sogar begehrenswert,-als wire sie sii8... Der Grund dafiir ist, daf
jeder sich freut, wenn er erreicht hat, was er will... Wer aber liebt, ver-
langt nichts mehr, als dem Gelicbten zu gefallen und ihm seine Liebe
zu zeigen, und das geschieht am besten durch Leiden. Leidet darum je-
mand fiir Gott, so kann er gar nicht anders als sich iiberauns. freuen, weil
.er so am besten seine Liebe zeigt™’. In diesem Sinn fithrt Bellarmin 6fter
das Wort des hl. Bernhard an: multi vident crucem nostram, sed non
videnit unctionem nostram; viele sehen nur unser Kreuz, aber nicht dic
.inmere Salbung®, und das andere Wort des hl. Franz von Assisi, es sei
schwer, bei der Siifligkeit der Liebe Gottes den Bedurfmssen des Leibes-

zu dienen®.

Die geistliche Freude ist sowohl ein Lohn fiir ‘den Dienst Gottes als
auch ein Mittel des geistlichen Fortschritts. Wenn Christus, sagt Bellarmin,
denen, di¢ um seinetwillen alles verlassen, Hundertfiltiges in diesem
TLebem verheiffem hat, so haltem dias diie Menschen zwar blof# fiir Worte.
,»Wir sehen ja die Diener Gottes meist arm; elend gekleidet, ‘verichtlich,
ernst; von dem Hundertfiltigen aber sehen wir nichts! — In der Tat, .
so ist es: der irdisch gesinnte Mensch sieht jenes Hundertfiltige nicht,
weil er keinen Blick dafiir hat, weil er nie den echten Trost gekostet hat.

" den ein reines Gewissen und wahre Gottesliebe verkosten®. Als Mittel -
ist der Trost sogar unbhedingt notwendig fiir das geistliche Leben. Wenn
némlich der Mensch in innerer Trockenheit lebt, dann gibt ihm der Teufel
Vorstellumge‘n ein_von Welt, Fleisch, irdischen Geniissen, falscher Frei-.
heit u.s.f. und der Mefnsdl, dneﬂ‘ an QGott keinen Geschmack ﬁn'det ood doch
ohne Freude nicht leben kann, gibt sich jenen Gedanmken hin. Das Ubel
wiichst allméhlich, die Seele wird krank und stirbt®. Selbst solche, die
Gott treu dienen, aber keine Andacht im Gebete finden, diirfen nie nach-

- lassen, sich um den wahren Trost zu bemiihen. Sonst besteht die Gefahr,
daf die duBere Verhirtung des Herzens nach innen dringt. Darum muf
man nach der Vollkommenheit jener streben, die verkosten, was Got-
tes ist, und die ohne Miihe sich abmiihen®. Nur darf man dabei nicht ver- _

/gessen, dall der Trost nur ein Mittel ist, nur eine zeitweise Leihgabe, um @

" 18 Ase.m., gr. 1. — 10 Septem verba . 1, ¢t 5 — 17 Exh. dom. S. 165,
18.Ebd, — 19 Ebd. S.132. — 20 Septem verba L. 1, ¢.5. — t Exh. dom. S.175:
22 Fbd. S 24, ; .

8

\



114 Emerich Raitz von Frentz S. J. _
uns zum Guten anzuspornen, nicht ein dauerndes Geschenk®. Man muf
daher sein Herz, wie von jeder Anhanglichkeit, so auch von der an geist-
liche Trostungen, frei machen.

Fiir unser so ganz auf dem Vorrang der Vernunft aufgebautes auf
Zweck und Leistimg eingestelltes Zealter mag es schier unfaBlich er-
scheinen, daB ein so niichterner und den Intellekt so stark betonender Ge-
lehrter wie Bellarmin eine nach auflen iiberstromende Wirkung des inne-
ren Affekts besonders hochgeschitzt hat, die iibernatiirliche Gabe der
Tréanen. ,Wenn jemand auf dem Weg des Herrn voranschreiten und
es zu irgendeinem Grad der Vollkommenheit bringen will, dann darf
er sich nicht mit Kleinigkeiten zufrieden geben wie Leute, die beim Ver-
gieBlen von einigen Tridnen oder bei der geringsten Riithrung meinen, sie
seien schon im sicheren Hafen... Die Erde bedarf vielmehr reichlichen
Regens, um Blumen und Friichte hervorzubringen. Darum miissen wir in

- unserem Betrachtungen um einen ganzen Strom von Tridnen bitten, den
.weder der Wind der Triibsal noch die Glut der Leidenschaften auszu-
- trocknen vermag. ... Wenn wir aber eine so aulerordentliche Frucht nicht
sofort erlangen, diirfen wir deswegen nicht verzweifeln*®. ,Die Trianen-
gabe ist zwar eine unverdiente Gnade Gottes, wir diirfen aber gleich-
wohl nicht erwarten, daB sie uns verlichen werde, wihrend wir schlafen
und nichts tun.... Wir miissen vielmehr mit groBem Vertrauen und mit
nicht geringerem Veérlangen um sie anhalten®.”
® Fiir wie bedeutsam der Heilige die Trinen fiir das geistliche Leben hielt,
geht schon daraus hervor, daB er ein eigenes Biichlein iiber diesen Gegen-
stand schrieb: ,De gemitu columbae®, ,,Vom Seufzen der Taube®, E:
leitet es in einem Brief an seine Mitbriider mit folgenden Worten ein: In
meinen letzten geistlichen Ubungen ,.empfand ich unter dem Einflul} Got-
tes ein glithendes Verlangen, die Christglaubigen anzuregen, die Gabe
geistlicher Trinen zu vérkosten, ich meine jene Gldaubigen, die dieses
grofle Gut noch nicht aus eigener Erfahrung kennen gelermi haben®. In
drei Biichern behandelt er dann die Notwendigkeit, die Quellen und
Friichte der Trianen. Im ersten Buch fiihrt er alle entsprechenden Stellen
‘des Alten und Neuen Testamentes an, ferner solche aus den Kirchenvitern
und den liturgischen Gebeten, in denen wir durch Wort und Beispiel be-
lehrt werden, wie gut und notwendig es sei, aus Liebe zu Gott und um des
- ewigen Heiles willen, vor dem Angesichte der gottlichen Majestit zu
weinen und zu wehklagen. Die Quellen, d.h. die Ursachen der Trinen
sind besonders die Siinde und ihre zeitlichen und ewigen Strafen, die
Versuchungen und die Unsicherheit des Heiles, das-Leiden Christi und
das Verlangen nach Gott. Den Ursachen entsprednen die Wirkungen wie
Reueschmerz, Gottesfurcht, Wachsamkeit usw., die im letzten Buche ge-
schildert werden. Dem affektiven, tranemeuchen Gebet schreibt schon der -

28 Fbd. S. 23. — 2 Cont. 2 de orat. — * Gem. col,, Vorwort. N



Gebet und Beschauung nach dem heiligen Kirdmefnlehrer‘ Robert Bellarmin 115

‘junge Prediger von Lowen die vollstindige Umwandlung des inneren
Menschen zn. Fr gebraucht dabei das Gleichnis vom Habicht, der nach
Siiden, der Sonne zu, fliegt, im Flug die alten Federn abwirft und gleich”
darauf neue erhilt. ,Den alten Menschen aus- und den neuen anziehen,
welche Anderung, welche Wandlung! Und doch ist sie nicht nur moglich. .
sondern leicht. Wir miissen nur das Antlitz unserer Seele (nach dem Vor-
bild des Habichts) den Flammenstrahlen der Sonne- der Gerechtigkeit
zuwenden und die Fliigel unserer Sehnsucht diesem Licht entgegen aus-
breiten und in Bewegung setzen, indem wir bitten, beschworen und flehen,
nicht mit Worten, sondern mit Seufzern und Trinen, daB uns.der gute
Geist zuteil werde. 'O, wie schnell werden bei diesem Fliigelrauschen diz
alten Federn abgeworfen! Wie schnell und leicht wird da unsere Jugend
gleich der des Adlers erneuert!*®.

, Auch mit der Frage des immerwihrenden Gebetes hat sich
Bellxarmm 6fter in seinen Schriften beschiftigt. Die Worte: man muB
immerdar beten (Lk. 18.1) und: betet ohne UnterlaB (1 Thess 5,17; vgl.
R6m 12, 12 und Kol 4, 2) bedeuten nicht, daft wir auller dem Gebete nichts
anders tun, sondern dal wir mit Beharrlichkeit bitten sollen, wie die
Witwe des Evangeliums _und der ungestiime Freund, der nichtens bei
seinem Freunde anklopft, = daB wir nicht nur zu den festgesetzten Stun-
den, sondern so oft wir bei Tag tnd bei Nacht Zeit und ‘Gelegﬁenheaﬁ haben,
uns dem Gebete hingeben®, — daB wir das Gebet zu unserer hochsten und
wertvollsten Beschiftigung rechnen und nicht zulassen, daR es von anderen
Dingen gestort werde®. Ohne Unterlaf beten heifit aber vor atlem, daf}
wir immendar unter den Augen Gottes, in seiner Gegenwart wandeln sol-
len. Den Amtrieb, in Gottes Gegenwart zu wandeln, gibt vor
allem die Liebe. ,Die Liebe fithrf zur Ekstase, sagt der Areopagit, d. h.
sie reiBt die Seele hinauf und heftet sie an Gott fest, so daR sie ihn immer
anschawt und allzeit an ihn denkt, ihn immer schoner, gréBer und erhabe-
ner findet und nie genug seiner gedenken kann. ... Wer vollkommen liebt,
gibt sich nie anderen Geschaften so vollig hin, daB er nicht auch in irgend-
einer Weise auf den Geliebten schaut; ist er &ber frei, dann schwingt er
sich sofort zu Gott empor*®. Schon irdische Liebe it bei allen Geschiften
an den Geliebten denken. ,Was®*Wunder also, wenn der menschliche
Geist, der einmal die Herrlichkeit der gottlichen Schonheit geschaut hat,
derart vom Feuer der Liebe zu Gott erfaBt wird, dal} er.die Augen des .
Herzens nicht mehr von ihm abzuwenden vermag™®. Die Frucht aber .
eines solchen Wandels vor Gott ist auBler der Reinheit des Herzens das
Gefiihl der Sicherheit im Schutze des Vaters®™.

Uber die Art und Weise, Gott immer vor Augen zu haben, empﬁehltv .
Bellarmin seinen Ordemsbru»dern folgenrdes zu beobachten: wir konunen
uns ofter unter Tags, beim A-ufsrtehen, vor der Schulve; wvor dem Essen usw.

2 Cont, 1 de orat. — 27 Contr. t. 4, contr. princ. 3, 1.1, ¢.9: — 28 Expl. in Ps. 131.

2 Exh. dom. S. 210. — * Cont. 1 de orat. — * Exh. dom. S. 0—42.

Bi ! .



~

116 Emerich Raitz von Frentz S.‘],/

erinnern, wie Gott uns sieht®®. Der hl. Bernhard lehrt, bei jedem Stun-
denschlag das, Herz zu Gott zu erheben. Das konnte man an verschie-
denen Tagen auf verschiedene Weise machen: etwa am Freitag im Ge-,
danken an das Leiden Christi, am Samstag an die Muttergottes, am Sonn-
tag an die Auferstehung usw., oder so, daB man sich i immer auf ein heran-
nahendes Fest vorbereitet. Ist man in der Gesellschaft anderer, so betet
man nur still im Herzen, ist man allein, so auch mit Mand, Augen und
Handen®. Bellarmins erste geistliche Schrift: ,,Vom Aufstieg des Herzens
zu Gott auf der Leiter der Geschopfe” ist im Grunde nichts anderes: als

‘eine Anleitung zum Wandel in Gottes Gegenwart. Er betrachtet darin

die ganze geistige und materiglle Schopfung. um von ihrer Grifle und
Schonheit den Weg zum Schopfer zu finden. Dann erwigt er die Eigen-
schaften Gottes selbst, seine Unendlichkeit und Ewigkeit, Weisheit und
Macht, Giite und Gerechtigkeit, wie sie sich in den Geschdpfen spiegeln
und avswirken. So lehrt er in allen Dingen Gott suchen und finden und
zeigt zugleich durch die eingestrenten Anmutungen und Gebete, wie
schmadchaft diese Ubung der Seele werden kann und offenbar dem Ver-
fasser auch selbst geworden ist.

Es hiefle etwas die Frommigkeit Bellarmins in ganz besonderer Weise
Kennzeichnendes unterschlagen, wiirde man nicht die geistliche Lesung
erwahnen, die die Betrachiung teils vorbereitet, teils erginzt und zwar
vor allem die Lesung von Heiligenleben. Der Verkehr mit den Heiligen
wirkt wie feurige Kohlen, die erwarmen, ja glithend machen, je niher
man ihnen kommt*. Darum las der Theologieprofessor und Bischof selbst
gern diese Leben, fiihrte in seinen Unterweisungen stindig Beispiele ans
ihnen an und empfahl ihre Lesung Geistlichen und Laien. ,,Es gibt®
schreibt er einem ‘Grafen, ,keine klarere Erlauterung zu den Evangelien
und Apostelbriefen als die Beschreibung des Lebens und der Taten der
Heiligen"*. Monchen rit er, das Buch des Kreuzes stindig zu lesen, aber
als Kommentar dazu die Leben der Heiligen zu benutzen®.. ,Das hilft
mehr als alle Predigten”, sagte er von der Kanzel herab. ,.Ich kenne
Leute, die viele Predigten gehort und viele Biicher gelesen haben und sich .
nor schwer entschlieBen konnten, Heiligenleben zu lesen. Als sie es aber
taten, warden sie schnell veréndert, heuhgmaﬁlge und vollkommene \1en-

- schen .

Fiir eine besondere Art des Gebetes, das litdrgische, hathe Bellarmin
allezeitein tiefes Verstdndnis. Aus seinem Leben ist bekannt, wie er, wenig-
stens als Kardinal, da er unabhingiger iiber seine Zeit verfiigen konnte,
jeden Teil des Lirchlichen Stundengebetes zu der ihm zukommenden Zeit
verrichtete; in dieser Gewohnheit lieB er sich weder durch dringende Air-

- beiten noch durch Besuche storen. Darum war es ihm eine-Herzeusange-

legenheit, anch andere das Brevier, besonders die Psalmen schitzen zu -

32 Cogn. Dei c. 4; Asc. m. gr. 12. — 33 Exh. dom. S. 29—30. — 3¢ Exh. dom. S. 30:
3 Epist. fam. ep. 31. — 3 Septem verba, Widmung. — '3 Cont. 9 de fide.



.8 !

Gebet und Beschauung nach dem heiligen Kirchenlehrer Robert Bellarmin 117

lehren. Seineg Zuhorern unter der Kanzel von Lowen erklirte er, die
Psalmen seien ein kurzer Abrif} des gesamten Alten Testamentes, da sie
die ganze heilige Geschichte enthielten, dazn zahlreiche Weissagungen,
zumal iiber den Messias, Belehrungen fiir jeden Stand und jede Lage. Sie
seien als Lieder gedichtet. weil Gott selbst es uns habe leicht machen
wollen, ihn zu loben, und weil das Lied auch ernstere und unangenehinere
Wahrheiten bésser sagen konne®, Die jiingeren Ordensbriider erinnert
er daran, wie sie ganz gewi ihre Lektion fiir die Schule nicht oberflach-
lich ldsen, sondern aufmerksam und mit Uberlegung, um sie zu verstehen.
»Wie oft aber lesen wir die kanonischen Tagzeiten bloB rezitierend, wie
wenn Kinder etwas auswendig lernen, da sie doch als Gebet und Gotteslob
gesprochen werden miiften oder, wie wenn wir Gott zu uns reden hirten.
Wabhrlich, wer es verstiinde, die Horen nicht nur mit dem Munde, soh-
~ dern auch mit dem Herzen zu beten, bei den Psalmen sich die Gesinnungen
“dessen zu. eigen zu machen, der sie geschrieben hat, und bei den Lesun-
gen so aufzumerken, als lise er einen Trost--oder Mahn- oder Lehrhrief
von Gott, dem wittde das Offizium nicht zu lange diinken, er hiitte keine
- Zerstrenungen und wiirde grofle Fortschritte machen*®.

Als Bellarmin Bischof geworden war, kiimmerte er sich bis ins einzelne
um die liturgischen Funktionen in seiter Kirche. Denn nun trug er sowohl
fiir die Kanoniker als auch fiir die jungen Kleriker von Kapua Verant-
wortung. Deshalb:gab er den einen ein,gutes Beispiel, indem er tiglich
ins Chor kam, die anderen lieB er griin.di.idq in die hl. Liturgie einfiihren.
Der Eifer fiir den Dienst Gottes klingt haufig in seinen Schriften, zumal
in der Psalmenerkldarung wieder. Diese ist weniger ein wissenschafiliches
Werk als eine Frucht seiner Liebe zu den Liedern des HIL.. Geigtes. Bald
mahnt er darin zu frendigem Gesang, bald tadelt er die Nachlassigkeit.
die er beim Chorgebet beobachten muBte. Der hl. Benedikt sagt in seiner
Regel, die Psalmodie sei ein Gotteswerk, und daher allen iibrigen Wer-
ken vorzuziehen; der hl. Bernhard spri®hit in seiner 47. Homilie iiber das
Hohelied: ich mahne euch Geliebte, mit reinem Herzen und mit Eifer am
Lob Gottes teilzunchmen. Mit Eifer, d. h. ihr sollt nicht nur ehrfiirchtig,
- .sondern auch frisch und freudig vor Gott stehen, nicht triige und schlifrig
sein und géhnen. Thr sollt nicht eure Stimme schonen wollen, nicht halbe
Worte verschlucken, ganze auslassen, ihr sollt nicht mit gebrochener und .
leiser Stimme psalmieren, nicht nach Weiberart nédseln, sondern mit ménn-
lichem Ton und Ausdruck die Worte des Hl. Geistes aussprechen™®.
JPsallite sapienter! . Denn der Dienst, der dem Hochsten geleistet wird.
muf} mit aller Sorgfalt ausgefithrt werden*. — Energisch taidelt der hl.
Kardinal die weltliche Musik, wie sie damals'in der auch darin barocken
Zeit beim Gottesdienst iiblich war. ,.Der Gesang in der Kirche soll dem
Geiste dienen und nicht nur dem Ohrenschmaus. Ebenso wie diejenigen,

% Cont. 1 super Ps. 90. —  Exh. dom. S.20. — * Expl. in Ps. 46.- — * Ebd.



118 . Emetich Raitz von Frentz S. J.

die verstindlich und andichtig singen, die Herzen der Zuhorer erheben,
so machen diejenigen, die theatralische Gesdnge in der Kirchie amsffiihmem,
die Kirche Gottes zm einer weltlichen Biihne“".

Besonders schmerzte es den Erzbischof. die hl. Messe von Priestern nach-
lissig gefeiert zn sehen. ,,Wie tranrig und beweinenswert kime nns, wenn
wir die Angen des Geistes gedffnet hielten, das Schanspiel vor, einen
Priester zu sehen, der ganz kalt und wie geistesabwesend nicht beachtet,
was er tut, nnd nicht versteht, was er spricht, Gesten und .Worte iiber-
stiirzt, -um zum Ende zu kommen. Und es stehen doch bei den héiligen
Geheimnissen die Engelchore stannend und zitternd und laut jubelnd in
der Runde“®. , Reichliche Tréanen miifite man iiber die Nachlassigkeit und
Unfrommigkeit mancher Priester vergieBen, die die hochheiligen Geheim-
nisse so ungeziemend vollziehen, als glaubten sie nicht an die Gegenwart
der Majestiit Gottes. Sie bringen das hl. Opfer ohne innere Anteilnahme
ihres Geistes und Herzens dar, ohne Furcht und Zittern und mit un-
glaublicher Hast, als sihen sie nicht im Glauben Christus, den Herrn vor
sich oder glanbten nicht daran, von ihm gesehen zu werden. Ich iibergehe.
daf} an manchen Orten die hl. GefiBe und Gewinder schlecht und schmut-
zig sind, vollig unwiirdig fiir die Feier der schreckenerregenden Geheim-
nisse. Doch vielleicht sind diejenigen, die sie gebranchen, arm? Das ist
moglich. Dann sollten sie wenigstens, wenn sie scon keine kostbaren
Dinge anschaffen kénnten, reine und saubere besorgen. Wie steht es aber
in Wirklichkeit damit? Ich war einmal auf einer Reise bei einem vorneh-
. men und reichen Bischof zu Gast. In dessen Silen glinzten SilbergefiBe.
sein Tisch trug auserlesene Speisen, die Tischtiicher und alles andere war
rein und wohlduftend. Als ich dann aber am folgenden Tag in aller Friihe
in die Kirche ging, die neben dem Palaste lag, um das hl. Opfer zu feiern,
fand ich alles gerade umgekehrt, ndmlich so schlecht und séhmutzig, daB
ich kaum wagte, an diesem Ort und mit solchen Geritschaften die hei-
ligen Geheimnisse zu feiern““. o durfte ein Kirchenfiirst und Heiliger -
tadeln, der ,.mit glithenden Wangen und solcher Andacht, Ehrfurcht, Be-
scheidenheit und Wiirde die hl. Messe feierte, als sihe er mit seinen Augen
Gott unsern Herrn,

Zusammenhéngend hat der hl. Robert Bellarmin nie tiber das mys t1-
sche Gebet gechandelt. Wenn'er gelegentlich davon spricht, beweist er
seiné Ansichten nicht, sondern setzt sie als bewiesen vorans. Doch’lassen
sich seine kurzen, aber hiufigen Bemerkungen iiber die Beschauung zu
einem Gesamtbild vereinigen, das ums zeigt, wie er iiber die Hampt-
punkte der Mystik dachte. Als eine, wenn auch nicht streng wissenschaft-
liche Begriffsbestimmung kann man es ansehen, wenn er ein-

2 Expl. in Ps. 41. — #® Dearte L. 1, c. 15: * * Gem. col. 1. 2, ¢. 5.

# P, Nikolaus Lancicins (Lecycki) S.J., Schiiler Bellarmins, selbst ein heilig-

miBiger Mann und bedeutender aszetischer Schriftsteller, in einem Brief vom
15. 8. 1623, angefiihrt in ,,Romana beatificationis .. ., Romae 1920, S. 188/89.



Gebet und Besdmuung nad1 dem he111gen Kirchenlehrer Robert Bellarmin 119

mal auf der Kanzel sagt: ,,Dle Betramtung darf nicht trocken und niichtern
sein. Man mufl sie mit der Salbe heiliger Leidenschaft und dem Ol der
Liebe salben. Kommen diese zwei Dinge hinzu, dann redet man nicht:
mehr von Betrachtung, sondern von Beschauung. Dle Beschauung ist nim- -
lich nichts anderes als ein wohlschmeckendes, siiBes, affektvolles Nachden-
ken™#. In der Sprache der mittelalterlichen Mystiker redet er, wo er die
hichste Erkenntnis darin findet, daB der Mensch ,,;mit der Spitze¢ des Gei-
stes Gott selbst beriihrt (acie mentis attingit), der das unzugéngliche Licht
bewohnt*,

Gewdhnlich wemdet jedoch Bellarmin die den Mystikern gelauflge'n
Umschreibungen an. Er redet vom Erfahren Gottes und der geistlichen
Dinge oder von den unmittelbaren Wahrnehmungen der einzelnen Sinne:
vom Schauen, Kosten usw. ,Selig ist, der durch eigene Erfahrung oder
besser durch das Zeugnis Gottes an seinen Geist weifl, daB Gott ihn an
sich gezogen hat“®. Neben der so-ausgedriickten Erfa]mmmg des Gnaden-
standes gibt es eine dhmliche der Gegenwart Gottes, ,,wenn du, o Herr,
auf wunderbare Weise meinem Herzen deine siiBleste Gegenwart schenkst
und die beengende Triibsal in frei und gelost machende Freude ver-
wandelst™®, Darum sind auch diejenigen, die zum, Anschauen des Ani-
litzes Gottes entriickt und in der Betrachtung seiner Schonheit von Liebe
entflammt werden, vor den Anfeindungen der Menschen sicher. Sie woh-
nen immerdar und -unbeirrt in der Wohnung ihres Gottes, die Er selber
ist®, ,,.S0 wie man in der Welt anders liebt, was man nur vom Héren-
sagen als’was man durch eigene Anschauung oder Verkosten kennt, —
denn das Héren entziindet keine heftige Liebe wie das Sehen — so
liecben wir Gott aus dem Anhéren der Glaubenswahrheiten iiber alles,
weil wir uns gliubig sagen: Gott ist das- hochste Gut.... Manche aber
wissen nicht nur vom Anhoren der Glaubenslehre, sondern durch ein ge-
wisses inneres Verkosten, daB es so ist*®™. Zu diesem Verkosten gelangt
man aber nur, wenn Gott zu uns sprichit. ,,Dme einen beten, erhalten aber -
kiefime Amtwomt wnd wissen nicht, ob sie gehort wenden; die zweiten haben
einige Anzeichen, daB} sie gehdrt werden, aber auch sie erhalten keine:
Antwort; - die dritten ,reden wahrhaft mit Goit und Gott redet mit
ihnen.. .. Diese empfangen Licht, haben keine Zerstreuungen, ermiiden
nicht beim Gebet, weil sie mehr horen als reden”®. ,,Wer mit dem gei-
stigen Geruchsinn den iiberaus siifen Duft wahrzunehmen beginnt, den
. die Geduld, Demut und Liebe Christi aushaucht, der kann nicht anders
als ihm nacheilen (vgl. Hoheslied 1.3) und duldet lieber alle Qualen, als
daf er sich viou ihm trennen liefe.* Der Weg zu solcher Hohe aber ist
ein fngendreiches Leben. Dieses bewirkt, ,,daB die Seele, wie durch Er-
fahrung, die Suﬁagkelt Gottes fiihli“**. Diese Erfahrung kann auf den

 Cont. 2 de Orat. — ¢ Expl. in Ps. 4. — 4 Ebd. in Ps. 62 u. 67.

4 Fxpl.in Ps.4. — 5 Ebd. in Ps.30. — 5 Exh dom. S.211. — % Ebd. S. 232.
53 Expl in Ps. 44. — 54 Ebd. in Ps. 76



120 Emerich Raltz von Frentz S. J

Hoh:en der Besdmurung einem erquadienden Schlaf gleichen, der mehr als
die eigene Anstrengung des gewohnlichen Gebetes zur Erhaliung nnd
zum Wachstum des gottlichen Lebens der Seele beitrigt. Schlaf wird sie
deswegen gemannt, weil in solchen Zustinden die Sinne schweigen. Wie
der Wein die Eigenschaft hat, einzuschlifern, ,.s0 macht die Liebe, daf3
die Seele dem (Weih)rauch des Gebetes zum Haupt, das ist Christus, em-
porsendet und mmndlmal in jenen Schlaf der vollkommenen Beschauung
versenkt wird, wo sie so in Goit ruht, daB sie wirklich die Sinne des Kor-
pers verldft*®,

Bellarmin untensdleﬂdet wie wir sahen, die Beschauung vom gewidhn-
lichen Gebet, auch der Betnadltung, und von der einfachen Glaubens-
erkenntnis. Ist sic ihm deshalb vielleicht eine Vorausnahme der seligén
Ansdhanung? Einmal nennt er sie allerdings .eine gewisse Teilnahme am
seligen Leben®. Er spricht auch von der ganz auBerordentlichen Gnade,
in den Himmel entriickt zu wenrden, wie sie dem hl. Paulus zuteil wurde®.
Dasselbe scheint er zu meinen, wenn er die Heiligen, zum Trost und zur
Stiirkung in ihren Bedréngnissen, wie wir schon oben angefiihrt, zum
Schauen des Antlitzes Goltes entriickt werden 1iB¢. Auf der anderen Seite
trennt er aber scharf die Gotteserkennnis des irdischen und des himm-
lischen Lebens. ,,Worin Speise und Trank der Gottesstadt bestehen, das
vermogen wir nur schwach zu vermuten; begreifen konnen wir es nicht
und werden es nicht kénnen, bevor wir in jene Stadt gelangen®.” ,Fiir
" die Seligen flieBt der Quell der Weisheit (= der litcbenden Beschanung)
reichlich, uns aber, die wir in der Wiiste und in der Pilgerschaft weilen,
wird nicht sq sehr Weisheit, als ein biflchen Dunst oder Duft der Weisheit
zuteil®.” Uber der gewohnlichen Erkenntnis aber steht die Beschanung
60 hoch, daf-sie weder zu erklaren noch zu lehren ist. ,,Wahrhaft; vielfiltig
_ist, o Herr, dein Trost, den du in die verborgensten Tiefen des Herzens
derer emgleﬂt die dich lieben. Das ist das vetborgene Manna, das nur
der kennt, der es empfangt."® Iunerhalb der Beschauung selbst unter- -
scheidet Bellarmin im AnschluB an die im Mittelalter gebrauchliche Auf-
fassung, die an die Lehre von den Geistesgaber ankniipft, zwei Stufen:
durch die Gabe des Verstandes versteht und durchdringt der Mensch die
gottlichen Geheimmisse; die Weisheit fiigt die Liebe himzu, die alles awnf
Gott hinondmet, und den Affekt, der die Beschauung wohlschmedkend
macht®. Daneben kennt er als anferordentliche Gaben und Chansmqn
die Entriickung (raptus), die Entziickung, in der die Seele die Sinne ver-
 1dBt, die Herzemsschau, die Prophezemumg das wumderwnkende Ver- .
trauen, die Tranengabe®.

Die Beschauung bringt die siilen Friich te der Liebe, der Freude. der
Verachtung der irdischen Geniisse hervor. Die gekostet haben, dalt Gott

s Exh. dom. S. 160. — 5 Ebd. S. 32. — %" Asc. m., Vorwort. — 58 Aet. fel. 1. 2, c. 8.

5% Asc. m. gr. 4. — % Expl. in Ps 30.
61 Dlduaragzmne della doitrina cristiana c. 13. — % Exh. dom. S. 7 und S. 214



H
- N

Gebet und Beschauung na&x dem heiligen Kirchenlehrer Robert Bellarmin 121/

das hochste Gut ist, ., werden von heftiger Liebe ergriffen und ein Funke
dieses lebendigen Feuerbnaudes geniigt, da man alles Geschaffene fiir
nichts hilt und verachtet*, .. Einem Frieden, der jeden Begriff tibersteigt,
beginnt der zu verkosten, der auf den Fliigeln der Beschauung vom Ab-
bild, der Menschenseele, zum Urbild, Gott, hinaufsteigt, dort dessen un-
endliche Schonheit betrachtet und dariiber alles andere fiir nichts ansieht.
~ So fest haftet er mit den Banden der Liebe an Gott, dafl er alle anderen

Dinge ganz vergiBt, und keine Bedringnis der Welt vermag den Frieden,
~ den ein solicher Mensch in Gott besitzt, zm stéren.” \

Von besonderem Interesse ist fiir uns héfute die Frage, wie das beschau-

liche Gebet in den gottlichen Hellsweg einzuordnen ist. Auch dariiber gibt
Bellarmin einige Auskunft. S»e»me ‘Aufzihlung der sieben Gaben und
der acht Seligkeiten belehrt uns, daB die Beschauung zum normalen
Fortschritt auf dem Weg der Vollkommenheit gehort, also weder wie ein
reines Charisma, das bloB zu sozialen Zwecken gegeben wird, auﬁ/erhalb
des personlichen Heilsweges liegt, noch wie die Entriikung in solcher
Hohe, daB es nur ganz wenigen zuteil wiirde. Ist sie aber deshalb schon
jedem, der eifrig nach ihr strebt,serreichbar? Direkt antwortet der Heilige
nicht Yauf diese Frage, vielldicht, weil diese Fragestellung damals noch
wenig' akut war. Nur indivekt duBerst er sich dazu, wenn er Abtotumng
Betrachtung und Liebe als ihre notwendige Vorbereltumg bezeichnet. Von
seiten des menschlichen Tuns ist die Abtotung besonders wichtig. ,,Ein
bheiliger Lehrer schreibt, im grofem Trrtum befanden sich diejenigen, die
nach der Beschanung verlangen und nicht auf die Abtotung der Affekte
und Leidenschaften sehen ... Darum sagt jener Heilige, wer schnell zur
hochsten Vollkommenheit der Beschauung gelangen wolle, miisse nichi
nach oben sehen, sondern nach unten; d.h. er muB hauptsdchlich auf die
Abtstung der Neigungen achten und sich von den Fesseln frei machen, die
ihn niederdriicken, aber im iibrigen Gott die Sorge iiberlassen, der ihn
nach oben ziehen wird.“® Wer wahrhaft arm im Geiste ist und an nichts
hienieden sein Herz hingt, mag er noch so einfiltig und ungelehrt sein,
fiir den geniigt die geringste Beriihrung (der Gnade), um ihn zu den
Hohen der Beschauung zu erheben®. Awch duBere Tatigkeit isi damn kein
- Hindernis. Wer frei ist von irdischen Begierden, sammelt sich leicht, warn
er will, anch wenn er in der Seelsorge sehr beschiiftigt ist, et vacabit ef
videbit, quia Dominus ipse solus est Dems; er wird ausruhen und schawen,
daf} der Herr allein Goit ist. So wurden David, Paulus und Gregor der
GroBe trotz ihrer vielen duleren Ablenkungen der tiefsten Beschauung .
teilhaft®. — Augs alledem ergibt sich mit Sicherheit, da niemand ohue
Selbstverleugnung und Betrachtung zur Beschauung kommt, wenigstens =
unter der gewohulichen Fiith'rusng Gottes. Dall aber auch umgekehrt die

6 Fbd. S. 211. —  Expl. in Ps, 84.
% Exh. dom. S. 7. — % Ebd. S 144. — ¢ Expl. in Ps. 45



122 ‘ ‘ August Branner S. J.

eifrige Vorbereitung des Menschen zur Beschauung fiihmt, lafit sich nidcht
mit Sicherheit, aber doch mit einer guten Wahrscheinlichkeit, als Bellar-
- mins Lehre dartun.. ,

Noch weniger gibt der heilige Kirchenlehrer auf eine waelte heute rechi
umstrittene Frage eine eindeutige Antwort, ob man n&mlich zwischen
erworbener u'ndv eingegossener Beschauung unterscheiden miisse.
Als etwas ganz Passives und AuBergewthnliches stellt sich ihm nur die
Entriickang dar, die einem Apostél Paulus und einigen anderen Heiligen
zuteil wurde®. Tm iibrigen ist nach ihm bei der Beschauung nur eige
groflere Passivitdt und Gonadenhaftigkeit festzustellen als bel der Tugend
der Liebe, die sicher zur erworbenen Heiligkeit gehort.

Zusammenfassend kann man sagen, daf} Bellarmin selbst ein groﬁe
Betrachte‘r war und daB er zur Hohe der Beschanung erhoben wurde. Was
‘seine Lebensbeschreibung von seiner Frommigkeit berichtet, kann ohne
sie kaum erkildrt werden, und auch seine Ausfithrungen- sind die eines
Mannes, der die Beschauung nicht nur aus Biichern, sondern aus eigener
Erfahrung kennt. Auf der anderen Seite hilt er sich doch durchweg an
die besonders seit Thomas traditionellen Formulierungen, die erst die
Karmeliterschule vertiefen und psychologischen Fragestellungen anpassen
sollte. - ‘

Vom Wesen und von der Wiirde der Liebe
Von August Brunner S. T, Mundlen

Liebe ist Geben. Das ist ihr tiefster Grund. Liebe vers'ch-enl\t
nicht bloB und nicht so sehr das, was sie hat, sondern vor allem sich selbst
und alles andere gleichsam nur als Vermittlung ihrer selbst. Damit schéint
sie auf den ersten Blick der Vollendung des Menschen entgegenzustehen.
Denn diese wird doch gerade in der vollen Entwicklung seiner Perstn-

“lichkeit gesehen, also darin, daB er voll und ganz er selber sei und seine

hochsten Moglichkeiten verwirkliche. Das Wegschenken seiner selbst in
der Liebe aber scheint viel eher anf einen Selbstverlust denn auf eine
Selbstvollendung hinzudeuten. Und doch ist nach christlicher Lehre die
~wabhre, selbstlose Liebe nicht nar ein Mittel zur Vol‘lk-o‘mmenh‘eit,‘ sondern
sogar diese selbst. Daruam konnte der Herr nach dem Zeugnis Pauli auch
sagen: Geben sei seliger denn Nehmen (Apg 20,735). Warum ist nun die
Liebe das GroBite, so daB Gott selbst nichts ist als dreipersénliche Liebe?
Und wie ist sie trotz des gegenteiligen Anschelns die Vollendung des
Menschen?

Man kann eingedenk des Vergleiches bei Mt 5,45 die Liebe als eine
Ausstrahlung verstehen, bedingt von der Seinsglut des Liebenden. Die
Sonne sucht sich nicht erst die Gegenstinde, die ihrer Beleuchtung wert
sind; sie schlieBt die unschonen Dinge nicht von ihrem Lichte aus. Un-

8 Asc. m., Vorwort; Expl. in Ps. 30.

~

i





