
Aus dem Leben der Kirche 153 

Sinn und Bedeutung der Apost. Konstitution 
über die • WeMitnen Institute" 

Von Jakob Gemme I, S. J., Pullach bei München. 

Die Mahnung des Herrn: •Seid auch 
ihr vollkommen, wie euer Vater im Him- 
mel vollkommen ist" (Mt 5.48), wurde von 
jeher in der Christenheit als eine Auf for- 
derung an alle zum Streben nach Voll- 
kommenheit aufgefaßt. Im Laufe der 
Zeit bildete sich sogar ein eigener, von 
der Kirche anerkannter •Stand der Voll- 
kommenheit", "der diejenigen umfaßte, die 
berufsmäßig der Vollkommenheit leben 
wollten. Den Stand des berufsmäßigen 
Strebens nach Vollkommenheit bilden in 
der Hauptsache die Ordensleute und die 
bereits durch das neue Kirchliche Gesetz- 
buch von 1917 anerkannten ordensähnli- 
chen Vereinigungen mit gemeinsamem 
Leben. Außer diesen sind nun neuerdings 
auch die mancherorts schon in herrlichster 
Blüte stehenden Vereinigungen, die mit- 
ten in der Welt, ohne gemeinsames Le- 
ben, die Vollkommenheit der Evangeli- 
schen Räte zu verwirklichen und mit apo- 
stolischer oder karitativer Tätigkeit zu 
verbinden suchen, dem •Stand der Voll- 
kommenheit" eingegliedert worden. Die 
kirchliche Anerkennung dieser Vereini- 
gungen als eines •kanonischen" Standes 
der Vollkommenheit erfolgte durch die 
Konstitution Pius XII.': •Die Kirche, die 
sorgsame Mutter" (Provida Mater Eccle- 
sia) vom 2. Februar 1947. Sie wurde im 
Osservatore Romano Vom 14. März ver- 
öffentlicht, ist also gemäß ean. 9 drei 
Monate später, am 15. Juni 1947, in Kraft 
getreten. Die Ausführungen der Konstitu- 
tion über den Geist und die Verfassung 
der neuen Genossenschaften seien hier 
sinngemäß wiedergegeben. 

Der Geist des kirchlichen Gemein- 
schaftslebens entstammt zutiefst dem Ge- 
heimnis der heiligsten Dreifaltigkeit. 
Hier sehen wir eine Personengemein-r 
schaft in vollkommenster Einheit, in der 
Einheit des Wesens Gottes. In dem leben- 
digen Wissen um diesen Urquell aller 
Liebesgemeinschaft gründete \ Christus 
seine Kirche als deren gnadenhaftes Ab- 
bild. •Laß sie alle eins sein! Wie du, 
Vater in mir und ich in dir bin, so laß 

sie in uns eins sein, damit die Welt es 
glaube, daß du mich gesandt hast" (Joh 
17. 21). Der Gemeinschaftsgedanke sollte 
sich in der Kirche in wunderbarer Weise 
entfalten. In mannigfaltigen Abwand- 
lungen entstand eine Vielzahl religiöser 
Gemeinschaften, die sich auf Christi Wort 
berufen können und in ihm die Mitte 
ihres Lebens sehen: •Wo zwei oder drei 
in meinem Namen, versammelt sind, da. 
bin ich mitten unter ihnen" (Mt 18.20). 
Sie alle sind im Grunde eine Ausweitung 
des Geheimnisses von der Einheit der 
göttlichen Personen in der Gemeinsam- 
keit desselben Lebens. Aber auch das 
irdische Ziel aller menschlichen Ge- 
meinschaft • entsprechend ihrem wich- 
tigsten soziologischen Grundgesetz: der 
Bildung der Persönlichkeit • ist in den 
kirchlichen Vereinigungen, vor allem in 
den Orden und ordensähnlichen Ge- 
meinschaften in außerordentlicher Weise^ 
verwirklicht. Ein Franz von Assisi, 
ein Thomas von Aquin, ein Franz 
Xaver wären wohl ohne die Ge- 
meinschaft, der sie dienten und die sie 
trug, nicht so ausgeprägte Persönlichkei- 
ten geworden. Des Zaubers und der per- 
sönlichkeitsprägenden Kraft des., gemein- 
schaftlichen Lebens und Wirkens wollen 
auch die neuerkannten Institute nicht 
entbehren. 

Der Grad und die1 Art des Zusammen- 
seins jedoch kann recht verschieden sein. 
Die Orden und die ordensähnlichen Ver- 

xeinigungen mit gemeinsamem Leben for- 
dern eine auch räumlich vereinte Ge- 
meinschaft, wenigstens in dem Sinne, daß 
jedes Mitglied einer bestimmten Nieder- 
lassung zugeteilt sein muß, von der es 
sich nur nach Maßgabe des Gehorsams 
entfernen darf. Den neuen Vereinigungen 
fehlt diese Gebundenheit. Und doch bil- 
den auch sie eine echte Gemeinschaft. 
Nur ist es zunächst ein rein gei- 
stiges Band, das ihre Mitglieder um- 
schlingt;. Sie stehen vor der Welt da wie 
Weltleute, auf sich selbst gestellt. Die 
geistige Bindung ist bei den ein- 



154 Aus dem Leben der Kirche 

zelnen Vereinigungen ' sehr verschieden. 
Hierin gleichen sie den ordensännlichen 
Vereinigungen mit gemeinsamem Leben. 
Wie bei diesen finden sich auch bei den 
neuen Vereinigungen keine öffentlichen, 
d. h. im Namen der Kirche entgegenge- 
nommenen Gelübde. Wohl kann auch bei 
ihnen die Bindung durch Gelübde ge- 
schehen, die freilich dann den Charakter 
von Privatgelübden behalten; sie kann 
aber auch durch einen Eidschwur, eine 
Weihe (Konsekration) oder ein Verspre- 
chen erfolgen. Nur muß die Bindung • 
die Vorbereitungen vorausgesetzt • 
ewig sein, soll die Vereinigung der 
kirchlichen Anerkennung teilhaft werden, 
ewig wenigstens in der Art, daß Bin- 
dungen auf Zeit mit der Absicht und 
Aussicht eingegangen werden müssen, 
daß eine spätere Erneuerung erfolgt. Fer- 
ner muß • gerechter Weise • diese Bin- 
dung auch gegenseitig sein, d. h. 
sie muß die Mitglieder wie auch die Lei- 
tung des Instituts verpflichten. Wie die 
Mitglieder sich diesen und seinen Zie- 
len restlos und für immer hingehen, so 
jnuß auch das Institut die Verantwortung 
für Leib und Seele, für Tun und Lassen 
se'iner Mitglieder übernehmen und dafür 
Sorge tragen, daß ihnen jeder Zeit aller 
Schutz und alle Hilfe zuteil wird. Die 
•sorgsame Mutter", die Kirche, beweist 
durch diese Bestimmung ihre erfahrene 
Voraussicht. Das Institut muß eine Art 
geistiger und geistlicher Elternschaft über 
ihre Mitglieder ausüben. 

So stehen in diesen Vereinigungen 
Menschen vor uns, die mitten in der Welt 
in erster Linie und unter Umständen 
ausschließlich durch' das hohe Ziel der 
Verwirklichung des Geistes der Evange- 
lischen Räte miteinander verbunden sind. 
Wir verstehen, daß der Papst in der Kon- 
stitution durchblicken läßt, er fühle sich 
mit besonderer Liebe zu jenen hingezo- 
gen, die trotz der Gefahren der Welt, in 
der sie bleiben, bewußt und berufsgemäß 
ihr Leben und Tun nach den Grund- 
sätzen christlicher Heiligkeit gestalten 
wollen. Solche Vereinigungen verdienen 
ohne Zweifel, dem •Stande der Vollkom- 
menheit" zugerechnet zu werden. 

Innerhalb des gemeinsamen Rahmens 
des Strebens nach Vollkommenheit zeigt 

sich bei den neuen religiösen Gemein- 
schaften in der Welt ebenso wie bei den 
alten Orden und den ordensähnlichen 
Vereinigungen mit gemeinsamem Leben 
die größte Mannigfaltigkeit. Die zahl- 
reichen Versuche, die angestellt worden 
sind, um die Orden zu typisieren, ent- 
behren gewiß nicht eines berechtigten Sin- 
nes. Letztlich wird man aber bei jeder 
echten, zumal der religiösen Gemein- 
schaft immer wieder die alte Weisheit be- 
wahrheitet finden: •Individuum est inef- 
fabile", das Einzelwesen ist unaussprech- 
lich. Man darf nicht vergessen, daß in der 
Kirche, dem mystischen Leib Christi, der 
Hl. Geist weht, wo er will. Er ist es, der im 
Ordensstifter sein Werkzeug ergreift, der 
ihm die durch seine Gnade gebildeten 
Berufe zuweist und ihnen allen seine 
Sendung erteilt. Das menschlich Berech- 
nende und Berechenbare steht hier an 
letzter Stelle. Ein Ignatius, von Loyola 
sammelt, von Liebe zu Christus getrie- 
ben, eine Schar, die sich ganz Christus, 
dem ewigen Herrn und König, zur Ver- 
fügung stellen soll • er denkt für das 
Hl. Land. Die göttliche Vorsehung aber, 
wie das Brevier sagt, hat ihn längst da- 
zu ausersehen, der Gefahr des allgemei- 
nen Kii-dienabfalls entgegenzutreten. 
Auch unsere Konstitution betont aus- 
drücklich, die neuen Vereinigungen, die 
schon auf den Anfang des 19. Jahrhun- 
derts   zurückgehen,   seien   •nicht   ohne 

," Walten des Gottesgeistes" entstanden. 
Unsere Konstitution will deshalb auch 
nicht als ein Aufruf zu seiner Neuschöp- 
fung gedeutet rwerden. Die Kirche will 
durch sie • wie die freudige Mutter ihr 
Kind begrüßt • das Gottesgeschenk der 
neuen Gemeinschaften in ihre Obhut und 
ihren Schutz nehmen. Die kirchliche Au- 
torität freut siclT jeder Initiative des 
christlichen Volkes, in der der Hl. Geist 
spürbar ist. Die Bestätigung und Rege- 
lung der Weltlichen Institute durch die 
Kirche bedeutet darum für diese eine 
ehrenvolle Anerkennung und den Segen 
der Kirche zu blühendstem Gedeihen, in 
keiner Weise aber eine Behinderung oder 
Bevormundung, wohl • die Konstitution 
deutet dies in zarter Weise an • einen 
Schutz  gegen überstürzte Neugründun- 

' gen durch Unberufene. 



vAus dem Leben der Kirche 155 

Die Anerkennung der neuen Vereini- 
gungen ist also letztlich weder darin be- 
gründet, daß sie wegen ihrer Unauf- 
fälligkeit und Beweglichkeit unter Um- 
ständen einmal der einzige Ersatz für die 
in einer Verfolgung aufgehobenen Klö- 
ster werden könnten, noch darin, daß sie 
eine • gewiß willkommene • neue Hilfe 
in der immer schreiender werdenden see- 
lischen und leiblichen Not der Menschheit 
bilden, noch schließlich darin, ^daß nun 
manchem vielleicht der Weg zur Voll- 
kommenheit erleichtert wird, dem der 
Eintritt in eine gemeinsame Lebensform 
aus. irgendeinem Grunde verschlossen 
bleibt. Das Wehen des Geistes kennt 
keine Grenzen. Es gibt eben Seelen, die, 
vom Geiste Gottes getrieben, auch in 
friedlichsten Zeiten der Kirche, auch ohne 
Ablehnung an einer Klosterpforte, sich 
gedrängt fühlen, im Berufsleben, in vor- 
derster und stürmischster Frontlinie des 
Kampfes um das Reich Gottes ihre Sen- 
dung zu erfüllen, dort, wohin niemals 
der Fuß eines Priesters oder einer unifor- 
mierten Ordensperson je hingelangen 
könnte. Gibt es nicht sogar eine unüber- 
sehbare Schar von Christen, • die Kon- 
stitution weist mit Feinheit auf sie hin 
• die ohne ein anderes geistiges Band als 
das der Kirche selbst ihren Weg in der 
Welt gehen und doch, von der Gnade ge- 

• tragen, zur höchsten christlichen Heilig- 
keit gelangen? Pius XI. sprach in seiner 
Franz von Sales-Enzyklika vom Jahre 
1923 • entsprechend dem Hauptanliegen 
dieses selbst im schönsten Sinne •welt- 
lichen" Heiligen • von solchen Philo- 
theaseelen. Wieviel mehr kann dann in 
den neuen Vereinigungen, die doch eine 
Familie bilden, unter dem Wehen des 
Geistes Gottes Heiligkeit in der Welt er- 
blühen. ^ 

Die Verfassung, die unsere Konstitu- 
tion für die neuen Gemeinschaften vor^ 
sieht, ist, wie der Geist Gottes, weit und zu 
kunftsoffen. Nur Rahmenbestimmungen 
werden gegeben. Das übrige bleibt den 
Satzungen, die kirchlich anerkannt wer- 
den müssen, vorbehalten. Zunächst emp- 
fangen die Vereinigungen einen amtlichen, 
kanonischen Namen, der sie von den 
Orden und den ordensähnlichen Vereini- 
gungen mit gemeinsamem Leben deutlich 

unterscheidet. Sie heißen von nun an im 
amtlichen kirchlichen Sprachgebrauch: 
•Instituta saecularia". •Weltliche Institute 
oder einfach •Institute". Sodann werden 
die beiden Bedingungen aufgestellt, 
ohne deren Erfüllung eine kirchliche An- 
erkennung nicht erfolgt. Die Satzungen 
müssen zum Streben nach der christlichen 
Vollkommenheit durch Beobachtung derj 

Evangelischen Räte • entsprechend der 
verschiedenartigen Bindung • verpflich- 
ten. . Ferner muß die Vereinigung ein 
äußeres apostolisches oder karitatives 
Werk zur Aufgabe haben. 

Die Evangelischen Räte umschließen 
den Gehorsam gegenüber den im Sinne 
der Kirche bestellten Vorgesetzten, so- 
dann ewige, jungfräuliche Keuschheit und 
eine Armut, die keinen Gebrauch der irdi- 
schen Güter außerhalb des Rahmens des 
Gehorsams kennt. Dieses erste Ziel: 
das Streben nach Vollkommenheit im 
Geiste der Evangelischen Räte, ist das 
entscheidende.. Hier wird das Feuer für 
die äußere Tätigkeit entzündet. Der 
Wichtigkeit steter Geistbelebung dient 
eine weise Bestimmung der Konstitution: 
jedem Institut muß wenigstens ein Haus 
zur Verfügung stehen für den Sitz der 
Verwaltung, aber auch für die erste Aus- 
bildung der Mitglieder sowie für deren 
regelmäßig wiederkehrende innere Er- 
neuerung. Das Haus soll ferner stets 
eine Heimat bieten für kranke, alte oder 
sonstwie behinderte Mitglieder. Diese 
Zentralen sollen ein spechendes Symbol 
für das sonst nur geistige Band sein, das 
die Gemeinschaft umschließt. 

Das zweite Ziel: Apostolatoder 
Karitas, ist ebenfalls bedeutsam. Die 
Institute wollen und sollen den großen 
Nöten der Zeit dienen. Kraft ihrer Eigen- 
art, der Entfaltung einer starken religiö- 
sen Persönlichkeit, die in den Stürmen 
der Welt zu leben gewohnt ist, können 
sie die leibliche und seelische Not aus in- 
nerstem Verstehen heraus dort anpacken, 
wo sie fast ausweglos zu sein scheint. 
Ihre Mitglieder sollen gleich Paulus Got- 
tes besondere Werkzeuge unter den Hei- 
den sein. ,;Siehe, ich will euch in die 
Ferne unter die Heiden senden" (Ap 22. 
21); dort sollt ihr meinen Namen kün- 
den. 



156 Im Spiegel der Zeit 

Sind die "Bedingungen, die an die 
Gründung eines Instituts gestellt "wer- 
den, erfüllt, so wird der Verlauf der 
kirchlichen Anerkennung der- 
selbe sein, wie bei den Orden und ordens- 
ähnlichen Vereinigungen mit gemein- 
samem Leben (entsprechend den Nor- 
men: AAS 13 (1921), 312 ff.), so daß sich 
ein . näheres Eingehen darauf erübrigt. 
•Alles ist in die Hände des Ortsbischofs 
zu legen, der die' Einzelheiten mit der 
Religiosenkopgregation in Rom (für Pro- 
pagandabezirke mit der Kongregation 
der Propaganda unter Berücksichtigung 
der von dieser für Neugründungen von 
Ordensgenossenschaften erlassenen In- 
struktion vom 19. 3.1937) zu regeln hat. 

Die Konstitution über die •Weltlichen 
Institute" ist ein Geschenk des Licht- 
meßfestes. Das mag nicht unbedeutend 
sein. Die neuen Gemeinschaften sollen 
•ein Licht zur Erleuchtung der Heiden" 
sein • auch in den christlichen Ländern!. 
Sie werden darum mit der starken Frau, 

die auch ohne Ordenshaus in Bethlehem 
und, Ägypten die Evangelischen Räte 
verwirklichte wie niemand sonst, und 
durch deren Herz ein Schwert ging, ihr 
Opfermagnifikat singen. Mit dem Got-- 
teskinde das später nichts hatte, wohin 
es sein Haupt legen konnte, werden sie 
sich dem ewigen Vater schenken: •Sende, 
mich!" •Siehe, ich komme deinen Willen 
zu erfüllen". Und der Geist Gottes 
schwebt über dem neuen Schöpfungs- 
morgen. Wahrlich: •Deine Heiligen sind 
wie Helden aus fremden Ländern, und 
ihre Gesichter sind wie eine unbekannte 
Schrift. Dusonderst sie aus den Gesetzen 
der Kreatur aus, als wolltest du sie ver.- 
derben. Sie sind wie Wasser, die auf- 
wärts fließen gegen die Berge. Sie sind 
wie Feuer, die ohne Herdstatt brennen ... 
Sie sind wie große Opfer in der Stille tie- 
fer Wälder... Deine Entsagenden ver- 
schwenden, und deine Besitzlosen biingen 
fürstliche Gaben, deine Gebundenen er- 
lösen, und deine Einsamen sprechen von 
Einsamkeit los..." (G. von Le Fort). 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Ein protestantisches Buch über die Heiligen 
Von F r i e d r i c h W u 1 f, S. J., München 

Der Züricher evangelische Theologe 
Walter Nigg veröffentlichte im vori- 
gen Jahr ein Buch über die Heiligen1, 
das mit Recht einiges Aufsehen erregt 
hat, bei Katholiken sowohl wie bei Pro- 
testanten. Es hat ebenso begeisterte Zu- 
stimmung wie scharfe Ablehnung erfah- 
ren, letzteres nTcht nur auf evangelischer 
Seite. Wer jedenfalls unvoreingenom- 
men diese Heiligenleben zur Hand nimmt 
und darin liest, wird nicht mehr von 
ihnen loskommen. Sie sind interessant, 

* ja spannend geschrieben und geben nach 
unserer Meinung mit außerordentlicher 
Tiefe das Wesen der christlichen Heilig- 
keit, nach ihrer psychologisch erfahr- 
baren Seite hin, wieder. 

1 Nigg Walter, Große Heilige, Artemis- 
verlag, Zürich 1946, 441, gr. 8°. 

Das Buch übt eine eigenartige Wir- 
kung auf den Leser aus. Es ergeht 
einem, wie dem Verfasser selbst, mag 
man sich noch so oft und eindringlich 
mit dem Phänomen des heiligen Men- 
schen befaßt haben: man steht plötz- 
lich und wie traumumfangen vor einer 
neuen Welt, voller Wunder und Geheim- . 
nisse, seliger Tiefen und erschreckender 
Abgründe, und nur mit Ehrfurcht, in 
Sehnsucht und heiligem Schauer zugleich, 
wird man- sie betreten. Man muß aller- 
dings innerlich bereit sein für eine neue, 
dem gewöhnlichen Menschen unbekannte 
Welt, andernfalls wird es einem ergehen 
wie dem Blinden inmitten der Farben- 
pracht der Natur und dem Tauben, der 
immer nur das Wort des eigenen Herzens 
vernimmt. Man spürt es, wie der Verfas- 
ser selbst noch unter dem Eindruck der 




