
Geheimnis des Herzens 
Von Karl RahnerS. J., Pullach bei München 

Purpurnes Geheimnis aller Dinge • spricht die Kirche in einem Hymnus 
von Gertrud von Le Fort •, Du einsames Herz, Du allwissendes Herz, Du 
weltüberwindendes Herz ... 

Herz, das ist • so steht in den metaphysischen Gesprächen der Hedwig 
Conrad-Martius •, ;,die^Mitte des Menschen, in die sein ganzes Wesen, wie 
es sich in Seele, Leib und Geist gebiert, auseinanderfaltet und verströmt, 
wieder in eins genommen und gesetzt wird, in der es gleichsam zentral ver- 
knotet und befestigt ist, in der alle •Blutströme", alle Wege des persönlichen 
Lebens zusammenlaufen, um von ihr wiederum auszugehen. Nichts kann 
der Mensch als ganzer, er ganz persönlich, sagen, wollen'und tun, was nicht 
aus dieser Mitte seiner selbst stammt, in der allein eben sein ganzes Wesen 
in eins gesetzt ist. Alles andere ist leer, unsubstantiell und im persönlichen 
Sinne wesenlos". 

Herz nennen wir also die Einheit in der Vielfalt des Menschen, jenen 
letzten Grund des Wesens eines Menschen, aus dem heraus er in die Viel- 
falt seines Wesens, Denkens und Tuns ausgeht, aus dem sich all das ent- 
faltet, was er ist und wirkt, und in "dem dieses alles doch ursprüng-lich eins 
war, im Ausgang eins bleibt und end-lich wieder eins wird. Herz nennen 
wir den inneren Grund des menschlichen Wesens, in dem der Mensch sein 
Alles in einem hat, all-ein ist. Herz ist die All-einigkeit des Menschen, seine 
Einigkeit, seine Innigkeit, seine Ein-samkeit. Und diese All-einigkeit des 
Herzens offenbart und verhüllt sich zumal in allem, was der Mensch sonst 
noch ist und tut. Denn diese ganze Vielfalt des Menschen in Sein und Tun 
wäre nicht, wenn sie nicht wie aus einem lebendigen Grund erblühte aus 
dem Herzen des Menschen, und sie verhüllt zugleich diesen verborgenen 
Grund, weil seine Wasser nie ganz an jene Oberfläche treten, die wir im 
Alltag Wesen und Tun des Menschen nennen. 

Das Herz ist die All-einigkeit des Menschen. Aber darum ist der Mensch 
immer auch allein und einsam in dem Sinn, den der Alltag diesen Worten 
gibt, die Sprache des Marktes, die nicht mehr ahnt, welche Abgründe in 
menschlichen Worten verborgen sind. Denn dort, wo der Mensch ganz und 
unwiederholbar er selber ist und er ganz selber sein einmaliges Schicksal, 
dort, wo er nicht mehr sich und sein Werk in Stücken auf den Markt des 
Alltags tragen kann, dort also, wo er sein Herz ist, dort ist der Mensch mit 
dieser All-einigkeit seines Seins und Lebens auch allein und einsam. Allein, 
weil das Herz, das all-eine nie ein Gattungsbegriff ist, nie eine Münze ist, 
die durch viele Hände wandern kann, sondern immer riür je sich selbst und 
dem Gott, der es geschaffen, gehört. Und darum ist auch nur das Herz 
all-wissend, all-einwissend. Denn der Mensch weiß eigentlich nur, was ihm 
eigen ist. Denn was er sonst weiß, weiß er nur, weil es die Region seines 

» 
11 



162 Karl Rahner S. J. - 

eigenen Seins ist, in die hinein er die Vielfalt seines Lebens ausbreitet, die 
Welt, oder weil es das Geheimnis seines all-einen Herzens ist, Gott. Und 
darum ist alles innige, alles umfassende und ganze Wissen, das mehr ist als 
eine Summe von Gleichgültigkeiten, Wissen des Herzens, erlebtes und er- 
littenes Wissen der Mitte des Menschen, wo Geist und Leib, Licht und 
Liebe in einem Abgrund ungeschieden zusammenwohnen. Das Herz in sei- 
ner All-einigkeit ist all-wissend, weil es alles, was es weiß, in einem 
weiß, weil es sich selber besitzt. 

Aber was ist dieses alleine, allein-wissende Herz des Menschen, das Herz,, 
in dem die Welt innig wird und gesammelt, das Herz, das der dunkle Grund 
des Menschen und all seiner Taten ist? Ist dieses Wesen verweslich oder 
wesentlich? Schatten oder Wirklichkeit, Tod oder Leben? Ist die letzte Er- 
fahrung der Schrift an den rund tausend Stellen, wo sie vom Herzen spricht, 
die biitere Weisheit des Predigers: cor sapientium, ubi tristitia est, et cor 
stultorum, ubi laetitia (Der Weisen Herz weilt im Trauerhaus, doch im 
Haus der Freude das Herz der Toren [Pred 7,4]), oder der Glaube des 
Paulus, daß im Herzen der Morgenstern aufgeht und der Friede ewig froh- 
lockt? Wenn der Mensch sich sammelt in seinem Herzen, wenn alles Sein 
und Wirken aus der Zerstreuung letztlich immer wieder zurückfließt in den 
einen Grund, den wir das Herz nennen, was geschieht dann dort? Was er- 
fährt der Mensch, wenn er so im Herzen erfährt, was er zu eigen hat, jvas 
er eigentlich ist? Ist der Grund das Nichts oder die Fülle? Ist Fülle und 
Wirklichkeit nur in der Vielfalt und ist Alleinigkeit nur ärmliche Verein- 
samung? Grenzt das alleine Herz an die Unendlichkeit, oder ist^es als Ende 
aller Dinge und Wirklichkeit die Stelle, wo die Alleinigkeit zu sich selber 
kommt, um in ihre eigene Endlichkeit hineinzuversickern und zu verzwei- 
feln? Heißt Herz die Mündung aller Bäche unseres Seins ins Meer der Un- 
endlichkeit oder ist es das Tor, durch das alle sterbende Wirklichkeit sich 
müde hindurchträgt zum Tod, der bleibt? Ist das Zusammenrinnen all unse- 
rer Wirklichkeit im Herzen das Ende der Täuschung, w^r seien etwas, weil 
die ungesammelte Vielfalt nicht merken ließ, daß ihre innige Summe 
nichts ist? Ist es nicht so, daß ein Mensch schon in der Alltagserfahrung 
um so enger und leerer erscheinen kann, je gesammelter, und um so 
reicher, je zerstreuter und ausgegossener er ist? Scheint es nicht so: wer 
sich besitzt, hat eben nur sich, und das andere besitzen kann nur, wer sich 
an es verliert? Ist so nicht Sammlung auf das eine Herz Zerstreuung des 
Alls, und Zerstreuung in das All seine einzig mögliche Sammlung? Gibt 
es also doch keine Alleinigkeit und ist die einzige, die es gibt, die Alleinig- 
keit des leeren Herzens? Das ist also die letzte Not, die innerste Not, die 
Herzensnot: daß das Herz des Menschen, die endliche Mitte der Welt, nur 
der Ort zu sein scheint, wo die eigene Armut des Menschen über sich selber 
erschrickt und besten Falls die Endlichkeit aller Dinge entlarvt wird, die 
nie alles in einem sein können. Müssen wir unser Herz lieben und s u - 



Geheimnis des Herzens 163 

c h e n, weil wir nur s o bei uns sind, oder hasseiuund fliehen, weil wir in 
unserem Grund nur die Nichtigkeit unseres eigenen Wesens besitzen? 

Wir sind ja leicht mit einer Antwort bereit. So "schnell, daß es vielleicht 
besser wäre, wir hätten sie nicht s o rasch bei der Hand, daß wir die Frage 
nicht mehr verstehen. Wir sagen: Gott. Ach, das ist die Antwort, die ganze, 
gesetzt nur, daß wir sie verstehen. Ja, er ist die Alleinigkeit, die Fülle und 
nicht Leere, die Leben und nicht Tod ist. Er ist die Mitte, das Herz der 
Welt, in dem alle Wirklichkeit gesammelt und doch nicht in dumpfe Enge 
zusammengepreßt ist, der abgründige Schoß, in dem doch alles licht ist, die 
Einheit, die nicht durch Verneinung erkauft ist. Aus seinen Sergen strömen 
alle Wasser ewig hinab in das Tal unserer Niedrigkeit und die Kammern 
dieser Berge bleiben ewig gleich voll. Er ist nicht bloß, wie unser Herz, das 
Herz eines Menschen, sondern das Herz aller ^Wirklichkeit, die all-eine 
Innigkeit aller Dinge, die vor aller "Vielfalt und Zerstreuung ist und solcher 
Vielfalt nie bedarf, um alles zu sein. Er kann eines, sein, ohne einseitig, 
alles sein, ohne all-gemein zu sein. 

Aber haben wir damit eine Antwort für die Not unseres Herzens gefun- 
den? Haben wir das Herz unseres Herzens schon genannt, wenn wir Gott 
sagen? Ist damit schon gesagt, daß die Alleinigkeit auch unseres Her- 
zens Fülle und nicht Leere ist, Wirklichkeit oind nicht verzweifelte Einsam- 
keit, daß die innige Allwissenheit unseres Herzens das Unendliche und nicht 
unsere Nichtigkeit umschließt? Oder gerät nicht gerade durch diese so 
schnell hingesagte Antwort unser Herz, die Mitte unseres Seins, erst in die 
äußerste Gefahr? Denn ist er das Herz unseres Herzens, • selbst wenn^vir 
als Philosophen schnell und vorlaut ja sagen -*- ist dann unsere Herzensnot x 

gebannt oder erst ihre letzte Not genannt? 
Wir erklären so leicht mit der Weisheit der Welt Gott zum Herzen unseres 

Herzens, und wähnen damit gesagt zu haben, daß unser ist die volle Ein- 
heit und die eine Fülle, die unsere leere Einigkeit erfüllt, ohne daß sie 
ausgehen muß in die volle Zerstreuung. Aber auch wenn wir sagen, daß 
Gott das Geheimnis unseres Herzens, die Erlösung unserer Herzensnot ist, 
dann mag, wenn wir das recht bedenken, es uns in Furcht und Zittern schei- 
nen, daß es das Furchtbarste ist, wenn Gott die Mitte unserer Mitte wird. 
Ist denn seine eigene Unendlichkeit, in der alles dasselbe ist, nicht nur für 
ihn erträglich? E r freilich ist immer alles in jeder seiner Eigenschaften 
und in jeder seiner Taten. Er hat sein ganzes Herz in allem, was er ist 
und tut, so daß alles bei ihm immer reich und innig zumal ist. Aber 
wenn er so zu uns kommt? Dann ist er auch u n s in jedem alles. Er braucht 
nicht eigens zu sorgen, daß der Blitz seiner Allmacht, wenn er in unser 
Leben hineinfährt, für ihn auch das milde Licht seiner Weisheit sei. Er kann 
sein ganzes Sein in seine Macht hineinrauschen lassen, und seine Wasser 
sind doch von nirgends fortgeflossen und haben keine Möglichkeit frei- 
gegeben, die er nicht mehr mit seiner Wirklichkeit erfüllte. Er kann über 



164 Karl Rahner S. J. 

uns als unerbittliches Gericht kommen, und für sein Ohr ist sein ewiges 
Verdammungsurteil noch der Jubel, der seine unermeßliche Güte preist. 
Aber für uns und unsere Enge ist gerade das furchtbar und erschreckend 
und läßt alle Fugen unserer Endlichkeit auseinanderweichen. Er ist immer 
er selber ganz, ist immer sein Herz, wie immer er mit uns handelt, ob er 
uns liebt oder an uns vorbeigeht, ob seine Macht oder seine Güte, sein Ge- 
richt oder seine Barmherzigkeit an uns offenbar wird. Aber gerade weil er 
so die eine, die all-eine Unendlichkeit alles Seins ist und bleibt, wie immer 
auch er sich an uns erzeigt, darum wissen wir, wenn wir an seine alleinige 
Unendlichkeit Berufung einlegen, nicht, wie er zu uns ist, wissen nicht, 
wenn wir ihn kühn als das Herz unseres Herzens erklären, ob das Gericht 
oder die Gnade zur Mitte unseres Herzens wird. Gerade wenn wir sein Herz 
einsetzen wollen, damit die notvolle Rechnung unseres Herzens aufgehe, 
schreiben wir die rätselvolle Zahl seiner vieldeutigen Unendlichkeit, und 
die Rechnung unseres Herzens wird erst recht, erst eigentlich zu einem un- 
lösbaren Rätsel. Er soll die Mitte unseres Herzens sein und soll sich darum 
selbst uns schenken, er gibt das Herz seiner innigen, aber vieldeutigen Un- 
endlichkeit, undr macht so alle Fügung unserer Endlichkeit zunichte, wird 

. zur1 Bedrohung unseres Lebens, die uns aus jeder Sicherheit hinausscheucht. 

Die Philosophen wissen nur von Gott, daß wir ihn nicht kennen und müs- 
sen den selig preisen, dem das Licht seines Geistes so weit leuchtet. Wenn 
sie mehr von ihm zu wissen vorgeben, lügen sie. Denn sie können nicht wis- 
sen, ob er uns aus Gnade liebt oder gerechten Gerichtes haßt. Und was wis- 
serrwir von ihm, wenn wir das nicht wissen? Wie irrsinnig wäre es, über ihn 
nachzudenken und seine Eigenschaften aufzuzählen, wenn wir nicht wüß- 
ten, ob sie auf uns herniederfallen wie ein vernichtender Blitz oder wie 
segnender Tau. Alle Weisheit der Welt kann das nicht wissen. Denn sie hat 
nie gewußt vom Gericht Gottes, dem wir alle verfallen waren. Ohne das 
aber bleibt alle Wahrheit tragische Naivität oder Bosheit. 

Die Mitte unseres Herzens muß Gott sein, das Herz der Welt muß das 
Herz unseres Herzens sein. Er muß uns sein Herz schenken, damit unser 
Herz ruhig werde. Sein Herz muß es sein. Aber es darf nicht das Herz 
sein, das alles und jedes in unergründlicher Einheit umfaßt. Er muß zur 
Mitte unseres Wesens ein Herz machen, das wirklich das Herz des unend- 
lichen Gottes und doch ein Herz ist, daß nicht alles ist, das nur eines 
bedeutet, nur der Grund von einem ist. Er muß, damit das tödliche Er- 
schrecken über seine vieldeutige Unendlichkeit und unsere Herzensnot von 
uns weiche, sein Herz endlich werden lassen, zu der Eindeutigkeit werden 
lassen, die unser Leben ist, es eingehen lassen in unsere Enge, damit es die 
Mitte unseres Lebens werden könne, ohne daß es das enge Haus unserer 
Endlichkeit, in dem allein wir leben und atmen können, zerstört. 

Und er hat es getan. Und sein Herz heißt Herz Jesu Christi! Es ist ein end- 
liches Herz und doch das Herz Gottes. Wenn e s uns liebt und so die Mitte 



Der Laie und die Askese 165 

unseres Herzens wird, ist alle Herzensnot von uns genommen. Denn sein 
Herz ist Gottes Herz und hat doch nicht die erschreckende Vieldeutigkeit 
seiner Unendlichkeit. Aus diesem Herzen sind Menschenworte emporgestie- 
gen, innige Worte, Herzensworte, Worte Gottes, die doch nur ei n e n Sinn, 
nur einen beglückenden Sinn haben. An seinem Herzen, in diesem 
Herzen wird unser Herz ruhig. Wenn e s uns liebt, dann wissen wir, daß 
die Liebe eines solchen Herzens nur Liebe ist und sonst nichts. In ihm 
wird das rätselvolle Geheimnis des Herzens der Welt, das Gott ist, zu dem 
purpurnen Geheimnis aller Dinge, daß Gott die Welt in ihrer Verlorenheit 
geliebt hat. Nur in diesem Herzen wissen wir, wer Gott uns sein will, nur an 
ihm verwandelt sich das Rätsel, in das alle Weisheit der Welt führt, zu 
dem beglückenden Geheimnis der Liebe. In ihm wird unser Herz allwis- 
send, weil es das eine weiß, ohne das alles Wissen nur Eitelkeit und Geistes- 
plage ist und alle Erfahrung unseres Herzens nur" Verzweiflung wirkt, weil 
es weiß, daß es eins ist mit dem Herzen Gottes, an dem noch die Diebe und 
Mörder Verzeihung finden, mit dem Herzen, in dem unsere tiefsten Nächte 
Tage geworden sind, weil es sie mit uns getragen, mit dem Herzen, in 
dem alles sich in die eine Liebe verwandelt. < 

Wenn es unser Herz ist, kann unsere Vielfalt eingehen in die Alleinigkeit 
Gottes, ohne in ihr zu verbrennen. In ihm kann unsere Zerstreuung gesam- 
melt werden, ohne enge zu sein, kann unser Herz ausströmen in die Weite 
der Welt, ohne sich,zu verlieren. Jesu Herz ist das Herz Gottes in der Welt, 
in dem allein sie ihren Gott findet als ihr seliges Geheimnis, in dem allein 
Gott wird zum Herzen unseres Herzens, in dem unser Wesen seine Mitte 
findet: einig und allumfassend zumal. 

Der Laie und die Askese 
Von Dr. Bernhard Martin, Kassel 

Der Aufsatz •Der Laie und die christliche Heiligkeit" im Juni-Heft dieser 
Zeitschrift ist zwar in seiner Art erschöpfend und bedarf insofern 
keiner Ergänzung. Er geht aber ganz vom Theologischen, schärfer gesagt, 
von der Offenbarung als Lehre aus und leitet von da her die Tatsache 
und den Umfang einer allgemeinen Verpflichtung zur Heiligkeit ab. Der 
Verfasser spricht also als Theologe im strengen Sinne dieses Wortes. Er be- 
schreitet damit den Weg von oben nach unten: aus der geoffenbarten Wahr- 
heit wird unmittelbar eine bestimmte Folgerung für das christliche Leben 
deduziert. 

Gibt es für unsere Frage nicht auch den Weg von unten nach oben, von 
der Wirklichkeit des Lebens, von der Geschichte, von der tatsächlichen 
Situation des Menschen her, den Glauben an den lebendigen (Htt und die 
Grundwahrheiten der Offenbarung immer vorausgesetzt?  Dieser Weg 




