Der Laie und die Askese . 185

unseres Herzens wird, ist alle Herzensnot von uns genommen. Denn sein
Herz ist Gottes Herz und hat doch nicht die erschreckende Vieldeutigkeit
seiner Unendlichkeit. Aus diesem Herzen sind Menschenworte emporgestie-
gen, innige Worte, Herzensworte, Worte Gottes, die doch nur ein en Sinn,
nur einen begliickenden Sinn haben. An seinem Herzen, in diesem
Herzen wird unser Herz ruhig. Wenn e s uns liebt, dann wissen wir, da8
_ die Liebe eines solchen Herzens n ur Liebe ist und sonst nichts. In ihm
wird das rétselvolle Geheimnis des Herzens der Welt, das Gott ist, zu dem
purpurnen Geheimnis aller Dinge, daf3 Gott die- Welt in ihrer Verlorenheit
geliebt hat. Nur in diesem Herzen wissen wir, wer Gott uns sein will, nur an
ihm verwandelt sich das Rétsel, in das alle Weisheit der Welt fiihrt, zu
dem begliickenden Geheimnis der Liebe. In ihm wird unser Herz allwAs-
send, weil es das eine weif}, ohne das alles Wissen nur Eitelkeit und Geistes-
plageist und alle Erfahrung unseres Herzens nu® Verzweiflung wirkt, weil
es weiB, daB es eins ist mit d e m Herzen Gottes, an dem noch die Diebe und
Moérder Verzeihung finden, mit d e m Herzen, in dem unsere tiefsten Nichte
Tage geworden sind, weil es sie mit uns getragen, mit d e m Herzen, in-
dem alles sich in die eine Liebe verwandelt. : ‘

Wenn es unser Herz ist, kann unsere Vielfalt eingehen in die Alleinigkeit
Gottes, ohne in ihr zu verbrennen. In ihm kann unsere Zerstreuung gesam-
melt werden, ohne enge zu sein, kann unser Herz ausstrémen in die Weite
der Welt, ohne sich.zu verlieren. Jesu Herz ist das Herz Gottes in der Welt,
in dem allein sie ihren Gott findet als ihr seliges Geheimnis, in dem allein
Gott wird zum Herzen unseres Herzens, in dem unser Wesen seine Mitte
findet: einig und allumfassend zumal.

Der Laie und die Askese
Von Dr. Bernhard Martin, Kassel

Der Aufsatz ,Der Laie und die christliche Heiligkeit* im Juni-Heft dieser

Zeitschrift ist zwar in seiner Art erschiopfend und-bedarf insofern
keiner Erginzung. Er geht aber ganz vom Theologischen, schirfer gesagt,
von der Offenbarung als Lehre aus und leitet von da her die Tatsache
und den Umfapg einer allgemeinen Verpflichtung zur Heiligkeit ab. Der
Verfasser spricht also als Theologe im strengen Sinne dieses Wortes. Er be-
schreitet damit den Weg von oben nach unten: aus der geoffenbarten Wahr-
heit wird unmittelbar eine bestimmte Folgerung fiir das christliche Leben
deduziert. ‘ : '

' Gibt es fiir unsere Frage nicht auch den Weg von unten nach oben, von -
der Wirklichkeit des Lebens, von der Geschichte, von der tatsiichlichen
Situation des Menschen her, den Glauben an den lebendigen (WKt und die
Grundwahrheiten der Offenbarung immer vorausgesetzt? Dieser Weg

i



166 Dr. Bernhard Martin

scheint sogar fiir unis-Laien leichter und gangbarer zu sein. Aus dem Theo-
logischen ergibt sich sozusagen der direkte Beweis fiir die Notwendig-
keit der Laienaskese, aus der Betrachtung der Weltlageeinindirekter. -
Wenn eine Maschine falsch oder schlecht konstruiert ist, kann man auch von
da aus, daB sie nidmlich nicht funktioniert, erkennen, daf sie Fehler ent-
hilt, daB sie neu und anders einzurichten ist. So kann auch die Weltlage
zeigen, daB3 der Laie von der Forderung, Askese zu liben, nicht befreit ist.
,»An ihren Friichten sollt ihr sie erkennen.” Die ,,Friichte*, die das moderne,
die das menschliche Leben im ganzen und iiberhaupt hervorgebracht hat,
zeigen unter anderem auch dies, daB diespm Leben die Askese fehlt, ver-
hingnisvoll fehlt, und daB es nur gesunden kann, wenn es im Lichte und
nach den Normen der christlichen Askese gefiihrt wird.

Diese Erkenntnis erschlieBt sich allerdings im Vollsinn nur dem gliubi-
gen Menschen, der also davon liberzeugt ist, daB Gott auf zweierlei Weise
zu uns spricht: einmal durch seine Gebote und VerheiBungen, dann aber

-auch mittelbar durch die Geschichte. Die Katastrophen, in denen wir Deut- -

“sche heute stehen, die Katastrophen, in denen die Menschheit als Ganzes .

steht, erscheinen dem Christen als ein gerechtes Gericht Gottes, als Strafem
fiir die furchtbaren Siinden, die begangen wurden und noch begangen wer-
den. Was er vorher aus dem Worte Gottes in der Heiligen Schrift schon
wufBte, sieht er nun in der Wirklichkeit des Lebens: das Ende der Siinde ist
der Tod, nicht nur der Seele, sondern auch des Leibes, der ganzen sichtbaren
Welt und ihrer Ordnungen. Um bei unserem Bilde zu bleiben: Die Maschine
funktioniert nicht mehr. Wenn nuh Askese nichts anderes ist als das Be-
‘'mithen des Menschen — soweit ihm ein solches zusteht und aufgetragen
ist —, die Siinde zu iiberwinden und dem heilenden Géttlichen Raum zu
schaffen, in uns und in der Seinem Walten so weithin entfallenen Welt, so
erscheint die heutige Zeit als ein gewaltiger Ruf Gottes zur Umkehr und zur
BuBe, eine-Mahnung an alle, Askese zu tiben.

Diese Askese bedeutet konkret gesprochen nichts Geringeres, als das Be-
miihen, sein Leben im Lichte und nach der Norm der drei Geliibde, der
Armut, der Keuschheit und des Gehorsams zu fiihren. Im Ménchium be-

* stimmen diese das Leben total und unter besonderen Lebensformen, die ihre
Erfiillung einerseits erleichtern, andererseits gesteigert verlangen. Aber
hier wird doch ,,nur* in die Sichtbarkeit geriickt, in die Vollverwirklichung
uberfiihrt, stellvertretend geleistet; was uns Menschen alle n aufgetragen
ist. Sollen, sollten wir nicht alle ,,vollkommen* sein oder werden? Sollen,
sollten wir uns nicht alle jedem irdischen Besitz gegeniiber innerlich
souverin verhalten (womit der Grundsinn der ,,Armut“ angedeutet sein

- diirfte)? Sollen, sollten wir nicht alle die natiirlichen Triebe beherrschen,
verwandeln, iiberwinden (was der eigentliche Sinn jeglicher , Keuschheit”
ist)? Solled@®sollten wir nicht alle in vorbehaltloser Demut leben, den eige-
nen Willen aufopfern, zu Organen Christi werden (worauf doch das Geliibde



Der Laie und die Askese 167

des ,,Gehorsams* hinauslduft)? Wir sollen, wir sollten es! Der géttliche Er-
16ser hat es nicht auf die Rettung einer aus der Allgemeinheit ausgesparten
Elite, sondern auf die Rettung aller abgesehen, freilich nicht ohne unser
Zutun; dieses Zutun besteht aber wesentlich mit in der Erfiillung der Ge-
‘liibde, in einem Leben der Askese, soweit dies — mutatis mutandis — einem
Laien moglich. ist. Und es ist, es wire viel méglich. Wieviel im einzelnen
Fall und Schicksal, das mufl jeder an sich und in sich erkennen. Die Norm
gilt fiir uns alle, ohne Ausnahme. Dem Glauben sollte das Streben nach
Heiligkeit, nach dem asketischen L.eben immer beigesellt sein.

Die menschliche Geschlchte uberhaupt und die neuere vornehmhch er-
scheint als zunehmende, immer wilder werdende Gier des Menschen, sich
die Giiter der Erde anzueignen, Besitz zu gewinnen, das zu tun, was der
durch Christus geschilderte reiche Mann tat {(Lk 12, 16 ff), zu dem Gott dann <
eines Tages sagte: ,,Du Narr, noch heute nacht wird man deine Seele von
d® fordern! Wem wird dann das gehoren, was du aufgespeichert hast?
Aus dem Besitzwillen, aus dem leidenschaftlichen Streben, die ,,Wirtschafts-
" lage* zu bessern, fiir sich selbst zu bessern, erwachsen und erwuchsen
groBtenteils die Katastrophen, die Kriege, die den Betroffenen meist un~
.faBlichen Priifungen. Jeder weil es. Von hier aus wird die Bed’eutung der
,wArmut® leicht offenbar.

Genau so zeigt die gesamte Gescluchte, daB jegliches Frionen der Begier-
den, vornehmlich, aber nicht nur der .sexuellen, die innere Klarheit und
Giite des menschlichen Wesens immer weiter zerstért. Nicht umsonst (oder
~ doch ®¥msonst?) ist die ,Hure* ein Symbolum der Verderbnis schlechthin.

Und die Verderbnis schreitet fort, schreitet unheimlich fort; heute sind in
ihren Strudel Menschen mithineingerissen, die ‘personlich nicht von ferne
so verantwortlich sind wie die ,,Besonnenen®, die da wissen kénnten und
miiflten, wohin dieses Leben fiihrt, das die ,,Keuschheit* verleugnete. Dies
gilt fiir alle Lebensbelange; denn im sogenannten Liebesleben liegt nur
ein Hauptfeld, nicht aber das Erschépfende dessen, worum es’ in der
Keuschheit eigentlich geht. ¢

Das Gleiche gilt vom Gehorsam. Man kann die Geschmhte, aufs Ganze ~
_ gesehen, als ein Gott-immer-ungehorsamer-Werden des Menschen betrach-
ten. Schon einmal, und nicht nur einmal, wurde der groBe Turmbau von Babel
vollflihrt; schon einmal mufite eine Sintflut der Menschenwillkiir Einhalt
gebieten. Aber def Ungehorsam wuchs neu und wuchs weiter und hat in
unserer Zeit einen neuen und verhingnisvollen Grad erreicht. Dafl Gott-
nicht segnen kann, wenn ihm der Mensch gleichgiiltig, ungehorsam, feind-
lich gegenubertntt,ast selbstverstindlich. Sollte es da schwer sein, den Sinn
des Geliibdes des ,,Gehqrsams‘“‘ zu verstehen, das doch zutiefst Gott dem
Herrn gilt? Miissen wir nicht alle lernen, méglichst bald und griindlich von
unserem eigenen Willen fort zu kommen und zum Willen Gottes in allen
Lebenlagen und -bedingungen zuriickzukehren?



188 ’ Dr, Bernhard Martin

Das Schicksal, in dem wir stehen, wir Menschen heute schlechthin, haben
wir uns selbst geschaffen, weil wir, aufs Ganze gesehen, keine Armut, keine
Keuschheit und keinen Gehorsam geiibt haben oder jedenfalls nicht genug

' getlibt haben. Dafl eine Menschheit, die sich so sehr in der Gottlosigkeit und
Gottesferne befindet wie wir heute, dann auf einmal sich iiber das géttliche
»Schweigen” oder die gbttliche Ungerechtigkeit beklagt, ist kindlich. Wir
wuflten oder hitten wissen kénnen, da3 wir den ,,Geboten* der Armut, der
Keuschheit und des Gehorsams folgen sollten. Nun empfangen wir, ,was
unsere Taten wert sind“. Dend} tiber uns ergeht, dem Glaubenden unbezwei-
felbar, ein gerechtes gottliches Gericht.

Die Menschheit, die so sehr am Besitz hingt, in der die Idee der Armut
— im ganzen — nahezu iiberhaupt nichts galt, ist nun groBenteils durch das
. Schicksal, also durch Gott selbst, in die Verarmung gefiihrt worden. Was wir
nicht freiwillig geleistet haben, das wird uns einfach und unwiderruflich
~ abverlangt. ,,Wer besitzt, der lerne verlieren! heiBt es in Schillers Braut -
von Messina, und damit ist im Grunde nur das gottliche Thema der ,,Ar-.
mut“ dichterisch umspielt. Uns Heutige 148t Gott es aus der Wirklichkeit
des Lebens ablesen: hidtten wir die Armut von un s aus bejaht und gepflegt,
in der inneren Loslésung vom irdischen Besitz, in der Achtung der Wiirde
- des Menschen und seines unantastbaren Rechtes auf Eigentum und gerech-
ten Lohn, dann hétte sie hicht durch so schauerliche Katastrpphen iiber uns
zu kommen brauchen. Dafi Gott die Askese im Sinne der ,,Armut* will, um
unserer selbst willen will, das kann man an den jiingsten Ereignissengleicht
ablesen, wobei man nicht danach zu fragen hat, warum denn dieser oder
- jener Mensch, dieses oder jenes Volk noch nicht so verarmt seien. Die
Stimme Gottes in der allgemeinen Menschheitsverarmung ist fiir uns alle
eindeutig, ist fiir uns Stimme des Gerichtes und eine unerbittliche Wieder-
herstellung der rechten Ordnung.

Ebenso ist es mit der ,,Keuschheit. Die Menschheit, die sich in den un-
gezahmten Begierden der Lust und der Hemmungslosigkeit {iberlie und
tiberliBt, ist nun in eine Lage gebracht worden, in der die Erfiillung der
Triebe in vielen Fillen gar nicht meht méglich ist. Denken wir an die zahl-
losen Krankheiten, an die Auszehrungen, Untererndhrungen, die die Aus-
iibung des sexuellen Triebes weitgehend hemmen oder gar unméglich
machen; denken wir nur an die Tatsache der Millionen gefallener Ménner,
die ebensoviele Frauen zum Alleinbleiben verurteilt und ihnen die Ehe-
losigkeit aufzwingt. Welchen Sinn das im einzelnen habe\, dem ist hier nicht
nachzugehen. Moge das Sich-Aufbidumen der Merlsch’en gegen diesen Zu-
stand in immer frecherer Wildheit noch so rasende Formen annehmen, dem
Gliubigen bleibt doch deutlich, daB Gott durch den Gang der Geschichte
zeigt und fordert\ daB , Keuschheit“ in umfassendem und tiefstem Sinne
in der Menschheif géiibt werden miisse. Die Unkeuschheit récht sich selbst,



\ '
‘Der Laie und die Askese 169

aber die Form dieser , Rache® wird zu einem Mittel der gotthchen Erzie-
hungsweisheit in der Geschichte.

Die immanenten Folgen des Ungehorsams lassen uns zu der gleichen Er-
kenntnis kommen. Ungehorsam, das heifit fiir den einzelnen wie fiir die
Volker: ich will mich Gottes Anordnungen und Geboten in Natur und
Offenbarung nicht fiigen, ich will tun, was ich will. Lebten und leben wir
nicht im Zeichen der selbstherrhchen Willkiir und des Aufruhrs gegen
Gott? Und nun sind wir weithin durch das Schicksal, also durch Gott, daran
gehindert worden, unserer Willkiir nachzugehen. Ob es nun Wohnungsnot
heiBt oder plétzlicher Verlust der Heimat, Erndhrungsbeschrinkung oder
Wirtschaftskrise oder irgendeine andere Form des Zwanges, des Eingeengt-
seins, des Sich-Filigen-Miissens, man kann iiberschauend sagen: die Mensch-
heit, die Gott nicht ,,gehorsam* sein wollte, ist nun verurteilt, allen mog-
lichen, scheinbar rein ngtijrlichen oder aus widergéttlicher, Quelle stam-
menden Gegebenheiten zu gehorchen. Hitten wir Gott selber gehorcht, die
Katastrophen wiren nicht nétig gewesen. So aber werden wir zum Gehor-
sam gezwungen. , » ‘

Zusammenfassend 148t sich also sagen: ohne die tigliche und ernste
Ubung von Armut, Keuschheit und Gehorsam gibt es weder Religion, noch
koénnen auch nur die natiirlichen gottgewollten Ordnungen dieser Welt in
Familie, Staat, Wirtschaft und Kultur auf die Dauer gesund bleiben und
ihren inneren Sinn verwirklichen. Weil wir diese Askese nicht freiwillig

" geleistet haben, darum wird sie uns von Gott gewaltsam auferlegt. Denn
eine Wiedergesundung der objektiven Ordnungen kann nur iiber das rechte
Verhalten des Menschen den Dingen und der Person des anderen gegeniiber
erreicht werden. Insbesondere aber gibt es kein Christenleben, keine letzte
Rettung der Welt, wenn nicht ,,Armut®, , Keuschheit“ und ,,Gehorsam“ das
Leben bestimmen.

Nun ist allerdings der Gang der Geschichte kein einfaches Re/chenexempe]
und man kann nicht von Anderungen im kleinen sofort Anderungen im
groBen erwarten. Unterstellt sich der Einzelne freiwillig den Forderungen
der Askese, dann wird sich in seinem perstfnlichen Leben ohne Zweifel
vieles.wieder zum Guten wenden, mehr, als er vielleicht ahnt; aufs Ganze
der Menschheit aber ist die Sache nicht so einfach. Denn die Verderbnis, in
der wir stehen, kommt nicht erst von Jahrzehnten, auch nicht nur von den
berﬁhmteq »ZWOIf“ Jahren, sondern von Jahrhunderten und Jahrtausenden
her. Das heifit, das Problém der Askese ist nicht nur ein individuelles, son-
dern auch ein soziologisches. Und hier kann man nicht von ein pad* Jahren
eine Heilung der Verderbnis erwarten, die sich wachsend und verwiistend
durch die Generationen dahingewilzt hat. Fragt sich aber der Einzelne,
was er zur Errettung der Welt, zur Befriedigung der Menschheit und zur
Wiedergesundung unserer Vilker beizutragen vermag, so kann er in dieser
Verwirrung und Aussichtslosigkeit nichts Besseres tun, als den Menschen

t



m . ' Erich Rommerskirch S. J.

das Beispiel eines asketischen Lebens geben, nach dem Willen Gottes und
- aus Liebe zu ihm geiibt. Es kénnen die Tage kommen, wo es uns dhnlich er-
geht, wie Sodoma und Gomorrha! Gott war bereit, die Stadte um verhalt-
niSméiBig weniger Gerechten willen zu schonen. Jeder von uns, der den
Ernst der Stunde und die Sprache Gottes in der Geschichte versteht, kann
- daran mithelfen, daB solche ,,Gerechte* gefunden werden. Dabei hat man
sich natiirlich-nicht auf einen bald oder iiberhaupt sichtbaren Erfolg zu
versteifen. Denn zum Gehorsam und tioch mehr zur Liebe ‘gehort, dafl man -
- dient, ohne auf den eigenen Nutzen zu schauen. '

Vielleicht ist das unmittelbare Beispiel eines Lebens in ,, Armut“,
,JKeuschheit* und ,,Gehorsam® iberhaupt das einzige Mittel, um dieser
“verderbten und todkranken Welt noch zu helfen. Das zeigt in einem
grofien Vorbild und Beispiel auf duBerlich kleinem Raume der heilige Pfai-
rer von Ars. Die bei seinem Amtsantritt verlotterte Gemeinde hat er zwar
auch aufgeklart, unterrichtet und ermaHnt;. Séine Rettungsarbeit fur das
Dorf bestand aber wesentlich in seiner eigenen Askese, in der freiwilligefi
Ubernahme des fiir die Bekehrung der Seinen notwendigen Leides, ip
immer strengeren Uben von Armut, Keuschheit und -Gehorsam. Nun kon-
men wir Durchschnittsmenschen zwar nicht die unerhérte Leistung eines
nicht nur besonders willigen, sondern auch besonders begnadeten Menschen
erreichen. Aber wir kénnen ihm gegeniiber doch einen lebendigeres und
wirksameres Verhdltnis als nur das der Bewunderung haben, nimlich-
den Willen zur Nachfolge. Im Grunde ist dieser Wille nichts anderes als
der Wille zur Nachfolge Christi. Denn Er hat vor allem und fiir alle und . -
in schlechthinniger Vollendung Armut, Keuschheit und Gehorsam dar-
gelebt und ist dadurch zum Erléser geworden und zur Quelle der Kraft
fiir alle, die ihm folgen wollen, nicht nur fiir Ordensleute, sondern fiir uns
Menschen allesamt. — Was also die Zeitlage, was das Gottes<Gericht dieser
Tage, was das. Vorbild der Heiligen zeigt, stimmt véllig mit dem tiberein,
~ was der Theologe zu sagen hat, daB namlich wir Laien grundsitzlich nicht
minder zur Askese aufgerufen sind als Priester und Ordensleute.

Der vollkomtﬁene Mensch

Gedanken zum vierten Punkt der ,,Betrachtung zur Erlangung der Liebe*
in den Exerzitien des hl. Ignatius - |

Von_Ench Rommerskirch S. J., Karlsruhe

. ﬁas Anliegen der Exerzitien ist es, den Menschen fihig und bereit zu
- machen fiir Gott, »vorzubereiten und instand zu setzen” (1. Vorbemerkung).
Sie haben ,,den Zweck, daB man. sich selbst {iberwinde und sein Leben
ordne, ohne sich dabei durch irgend eine Neigung, die ungeordnet wiére, -
bestimmen zu lassen‘ (Zweite Uberschnft)





