
Der Laie und die Askese 165 

unseres Herzens wird, ist alle Herzensnot von uns genommen. Denn sein 
Herz ist Gottes Herz und hat doch nicht die erschreckende Vieldeutigkeit 
seiner Unendlichkeit. Aus diesem Herzen sind Menschenworte emporgestie- 
gen, innige Worte, Herzensworte, Worte Gottes, die doch nur ei n e n Sinn, 
nur einen beglückenden Sinn haben. An seinem Herzen, in diesem 
Herzen wird unser Herz ruhig. Wenn e s uns liebt, dann wissen wir, daß 
die Liebe eines solchen Herzens nur Liebe ist und sonst nichts. In ihm 
wird das rätselvolle Geheimnis des Herzens der Welt, das Gott ist, zu dem 
purpurnen Geheimnis aller Dinge, daß Gott die Welt in ihrer Verlorenheit 
geliebt hat. Nur in diesem Herzen wissen wir, wer Gott uns sein will, nur an 
ihm verwandelt sich das Rätsel, in das alle Weisheit der Welt führt, zu 
dem beglückenden Geheimnis der Liebe. In ihm wird unser Herz allwis- 
send, weil es das eine weiß, ohne das alles Wissen nur Eitelkeit und Geistes- 
plage ist und alle Erfahrung unseres Herzens nur" Verzweiflung wirkt, weil 
es weiß, daß es eins ist mit dem Herzen Gottes, an dem noch die Diebe und 
Mörder Verzeihung finden, mit dem Herzen, in dem unsere tiefsten Nächte 
Tage geworden sind, weil es sie mit uns getragen, mit dem Herzen, in 
dem alles sich in die eine Liebe verwandelt. < 

Wenn es unser Herz ist, kann unsere Vielfalt eingehen in die Alleinigkeit 
Gottes, ohne in ihr zu verbrennen. In ihm kann unsere Zerstreuung gesam- 
melt werden, ohne enge zu sein, kann unser Herz ausströmen in die Weite 
der Welt, ohne sich,zu verlieren. Jesu Herz ist das Herz Gottes in der Welt, 
in dem allein sie ihren Gott findet als ihr seliges Geheimnis, in dem allein 
Gott wird zum Herzen unseres Herzens, in dem unser Wesen seine Mitte 
findet: einig und allumfassend zumal. 

Der Laie und die Askese 
Von Dr. Bernhard Martin, Kassel 

Der Aufsatz •Der Laie und die christliche Heiligkeit" im Juni-Heft dieser 
Zeitschrift ist zwar in seiner Art erschöpfend und bedarf insofern 
keiner Ergänzung. Er geht aber ganz vom Theologischen, schärfer gesagt, 
von der Offenbarung als Lehre aus und leitet von da her die Tatsache 
und den Umfang einer allgemeinen Verpflichtung zur Heiligkeit ab. Der 
Verfasser spricht also als Theologe im strengen Sinne dieses Wortes. Er be- 
schreitet damit den Weg von oben nach unten: aus der geoffenbarten Wahr- 
heit wird unmittelbar eine bestimmte Folgerung für das christliche Leben 
deduziert. 

Gibt es für unsere Frage nicht auch den Weg von unten nach oben, von 
der Wirklichkeit des Lebens, von der Geschichte, von der tatsächlichen 
Situation des Menschen her, den Glauben an den lebendigen (Htt und die 
Grundwahrheiten der Offenbarung immer vorausgesetzt?  Dieser Weg 



166 Dr. Bernhard Martin 

scheint sogar für uns-Laien leichter und gangbarer zu sein. Aus dem Theo- 
logischen ergibt sich sozusagen der direkte Beweis für die Notwendig- 
keit.der Läienaskese, aus der Betrachtung der Weltlage ein indirekt er. 
Wenn eine Maschine falsch oder schlecht konstruiert ist, kann man auch von 
da aus, daß sie nämlich nicht funktioniert, erkennen, daß sie Fehler ent- 
hält, daß sie neu und anders einzurichten ist. So kann auch die Weltlage 
zeigen, daß der Laie von der Forderung, Askese zu üben, nicht befreit ist. 
•An ihren Früchten sollt ihr sie erkennen." Die •Früchte", die das moderne, 
die das menschliche Leben im ganzen und überhaupt hervorgebracht hat, 
zeigen unter anderem auch dies, daß diesem Leben die Askese fehlt, ver- 
hängnisvoll fehlt, und daß es nur gesunden kann, wenn es im Lichte und 
nach den Normen tier christlichen Askese geführt wird. 

Diese Erkenntnis erschließt sich allerdings im Vollsinn nur dem gläubi- 
gen Menschen, der also davon überzeugt ist, daß Gott auf zweierlei Weise 
zu uns spricht: einmal durch seine Gebote und Verheißungen, dann aber 
auch mittelbar durch die Geschichte. Die Katastrophen, in denen wir Deut- 

"sche heute stehen, die Katastrophen, in denen die Menschheit als Ganzes 
steht, erscheinen dem Christen als ein gerechtes Gericht Gottes, als Strafen\ 
für die furchtbaren Sünden, die begangen wurden und noch begangen wer- 
den. Was er vorher aus dem Worte Gottes in der Heiligen Schrift schon 
wußte, sieht er nun in der Wirklichkeit des Lebens: das Ende der Sünde ist 
der Tod, nicht nur der Seele, sondern auch des Leibes, der ganzen sichtbaren 
Welt und ihrer Ordnungen. Um bei unserem Bilde zu bleiben: Die Maschine 
funktioniert nicht mehr. Wenn nun Askese nichts, anderes ist als das Be- 
mühen des Menschen • soweit ihm ein solches zusteht und aufgetragen 
ist •, die Sünde zu überwinden und dem heilenden Göttlichen Raum zu 
schaffen, in uns und in der Seinem Walten so weithin entfallenen Welt, so 
erscheint die heutige Zeit als ein gewaltiger Ruf Gottes zur Umkehr und zur 
Buße, eine Mahnung an alle, Askese zu üben. 

Diese Askese bedeutet konkret gesprochen nichts Geringeres, als das Be- 
mühen, sein Leben im Lichte und nach der Norm der drei Gelübde, der 
Armut, der Keuschheit und des Gehorsams zu führen. Im Mönchtum be- 
stimmen diese das Leben total und unter besonderen Lebensformen, die ihre 
Erfüllung einerseits erleichtern, andererseits gesteigert verlangen. Aber 
hier wird doch •nur" in die Sichtbarkeit gerüekt, m die Vollverwirklichung 
überführt, stellvertretend geleistet," was uns Menschen allen aufgetragen 
ist. Sollen, sollten wir nicht alle •vollkommen" sein oder werden? Sollen, 
sollten wir uns nicht alle jedem irdischen Besitz gegenüber innerlich 
souverän verhalten (womit der Grundsinn der •Armut" angedeutet sein 
dürfte)? Sollen, sollten wir nicht alle die natürlichen Triebe beherrschen, 
verwandeln, überwinden (was der eigentliche Sinn jeglicher •Keuschheit" 
ist)? Solle^sollten wir nicht alle in vorbehaltloser Demut leben, den eige- 
nen Willen aufopfern, zu Organen Christi werden (worauf doch das Gelübde 



Der Laie und die Askese 167 

des •Gehorsams" hinausläuft)? Wir sollen, wir sollten es! Der göttliche Er- 
löser hat es nicht auf die Rettung einer aus der Allgemeinheit ausgesparten 
Elite, sondern auf die Rettung aller abgesehen, freilich nicht ohne unser 
Zutun; dieses Zutun besteht aber wesentlich mit in der Erfüllung der Ge- 
lübde, in einem Leben der Askese, soweit dies • mutatis mutandis • einem 
Laien möglich ist. Und es ist, es wäre viel möglich. Wieviel im einzelnen 
Fall und Schicksal, das muß jeder an sich und in sich erkennen. Die Norm 
gilt für uns alle, ohne Ausnahme. Dem Glauben sollte das Streben nach 
Heiligkeit, nach dem asketischen Leben immer beigesellt sein. 

Die menschliche Geschichte überhaupt und die neuere vornehmlich er- 
scheint als zunehmende, immer wilder werdende Gier des Menschen, sich 
die Güter der Erde anzueignen, Besitz zu gewinnen, das zu tun, was der 
durch Christus geschilderte reiche Mann tat (Lk 12,16 ff), zu dem Gott dann 
eines Tages sagte: •Du Narr, noch heute nacht wird man deine Seele von 
d% fordern! Wem wird dann das gehören, was du aufgespeichert hast?" 
Aus dem Besitzwillen, aus dem leidenschaftlichen Streben, die •Wirtschafts- 
lage" zu bessern, für sich selbst zu bessern, erwachsen und erwuchsen 
größtenteils die Katastrophen, die Kriege, die den Betroffenen meist un- 
faßlichen Prüfungen. Jeder weiß es. Von hier aus wird die Bedeutung der 
•Armut" leicht offenbar. 

Genau so zeigt die gesamte Geschichte, daß jegliches Frönen der Begier- 
den, vornehmlich, aber nicht nur der sexuellen, die innere Klarheit und 
Güte des menschlichen Wesens immer weiter zerstört. Nicht umsonst (oder 
doch ttmsonst?) ist die •Hure" ein Symbolum der Verderbnis schlechthin. 
Und die Verderbnis schreitet fort, schreitet unheimlich fort; heute sind in 
ihren Strudel Menschen mithineingerissen, die persönlich nicht von ferne 
so verantwortlich sind wie die •Besonnenen", die da wissen könnten und 
müßten, wohin dieses Leben führt, das die •Keuschheit" verleugnete. Dies 
gilt für alle Lebensbelange; denn im sogenannten Liebesleben liegt nur 
ein Hauptfeld, nicht aber das Erschöpfende dessen, worum es in der 
Keuschheit eigentlich geht. 

Das Gleiche gilt vom Gehorsam. Man kann die Geschichte, aufs Ganze 
gesehen, als ein Gott-immer-ungehorsamer-Werden des Menschen betrach- 
ten. Schon einmal, und nicht nur einmal, wurde der große Turmbau von Babel 
vollführt; schon einmal mußte eine Sintflut der Menschenwillkür Einhalt 
gebieten. Aber def Ungehorsam wuchs neu und wuchs weiter und hat in 
unserer Zeit einen neuen und verhängnisvollen Grad erreicht. Daß Gott 
nicht segnen kann, wenn ihm der Mensch gleichgültig, ungehorsam, feind- 
lich gegenübertrittrist selbstverständlich. Sollte es da schwer sein, den Sinn 
des Gelübdes des •Gehorsams" zu verstehen, das doch zutiefst Gott dem 
Herrn gilt? Müssen wir nicht alle lernen, möglichst bald und gründlich von 
unserem eigenen Willen fort zu kommen und zum Willen Gottes in allen 
Lebenlagen und -bedingungen zurückzukehren? 



168 Dr, Bernhard Martin 

Das Schicksal, in dem wir stehen, wir Menschen heute schlechthin, haben 
wir uns selbst geschaffen, weil wir, aufs Ganze gesehen, keine Armut, keine 
Keuschheit und keinen Gehorsam geübt haben oder jedenfalls nicht genug 
geübt haben. Daß eine Menschheit, die sich so sehr in der Gottlosigkeit und 
Gottesferne befindet wie wir heute, dann auf einmal sich über das göttliche 
•Schweigen" oder die göttliche Ungerechtigkeit beklagt, ist kindlich. Wir 
wußten oder hätten wissen können, daß wir den •Geboten" der Armut, der 
Keuschheit und des Gehorsams folgen sollten. Nun empfangen wir, •was 
unsere, Taten wert sind". Denn über uns ergeht, dem Glaubenden unbezwei- 
felbar, ein gerechtes göttliches Gericht. 

Die Menschheit, die so sehr am Besitz hängt, in der die Idee der Armut 
• im ganzen • nahezu überhaupt nichts galt, ist nun großenteils durch das 
Schicksal, also durch Gott selbst, in die Verarmung geführt worden. Was wir 
nicht freiwillig geleistet haben, das wird uns einfach und unwiderruflich 
abverlangt. •Wer besitzt, der lerne verlieren!" heißt es in Schillers Braut 
von Messina, und damit ist im Grunde nur das göttliche Thema der •Ar-, 
mut" dichterisch umspielt. Uns Heutige läßt Gott es aus der Wirklichkeit 
des Lebens ablesen: hätten wir die Armut von uns aus bejaht und gepflegt, 
in der inneren Loslösung vom irdischen Besitz, in der Achtung der Würde 
des Menschen und seines unantastbaren Rechtes auf Eigentum und gerech- 
ten Lohn, dann hätte sie nicht durch so schauerliche Katastrophen über uns 
zu kommen brauchen. D.aß Gott die Askese im Sinne der •Armut" will, um 
unserer selbst willen will, das kann man. an den jüngsten Ereignissen^eicht 
ablesen, wobei man nicht danach zu fragen hat, warum denn dieser oder 
jener Mensch, dieses oder jenes Volk noch nicht so verarmt seien. Die 
Stimme Gottes in der allgemeinen Menschheitsverarmung ist für uns alle 
eindeutig, ist für uns Stimme des Gerichtes und eine unerbittliche Wieder- 
herstellung der rechten Ordnung. 

Ebenso ist es mit der •Keuschheit". Die Menschheit, die sich in den un- 
gezähmten Begierden der Lust und der Hemmungslosigkeit überließ und 
überläßt, ist nun in eine Lage gebracht worden, in der die Erfüllung der 
Triebe in vielen Fällen gar nicht mehr möglich ist. Denken wir an die zahl- 
losen Krankheiten, an die Auszehrungen, Unterernährungen, die die Aus- 
übung des sexuellen Triebes weitgehend hemmen oder gar unmöglich 
machen; denken wir nur an die Tatsache der Millionen gefallener Männer, 
die ebensoviele Frauen zum Alleinbleiben verurteilt und ihnen die Ehe- 
losigkeit aufzwingt. Welchen Sinn das im einzelnen habe, dem ist hier nicht 
nachzugehen. Möge das Sich-Aufbäumen der Menschen gegen diesen Zu- 
stand in immer frecherer Wildheit noch so rasende Formen annehmen, dem 
Gläubigen bleibt doch deutlich, daß Gott durch den Gang der Geschichte 
zeigt und fordert^ daß •Keuschheit" in umfassendem und tiefstem Sinne 
in der Menschheit geübt werden müsse. Die Unkeuschheit rächt sich selbst, 



Der Laie und die Askese 169 

aber die Form dieser •Rache" wird zu einem Mittel der göttlichen Erzie- 
hungsweisheit in der Geschichte. 

Die immanenten Folgen des Ungehorsams lassen uns zu der gleichen Er- 
kenntnis kommen. Ungehorsam, das heißt für den einzelnen wie für die 
Völker: ich will mich Gottes Anordnungen und Geboten in Natur und 
Offenbarung nicht fügen, ich will tun, was ich will. Lebten und leben wir 
nicht im Zeichen der selbstherrlichen Willkür und des Aufruhrs gegen 
Gott? Und nun sind wir weithin durch das Schicksal, also durch Gott, daran 
gehindert worden, unserer Willkür nachzugehen. Ob es nun Wohnungsnot 
heißt oder plötzlicher Verlust der Heimat, Ernährungsbeschränkung oder 
Wirtschaftskrise oder irgendeine andere Form des Zwanges, des Eingeengt- 
seins, des Sich-Fügen-Müssens, man kann überschauend sagen: die Mensch- 
heit, die Gott nicht •gehprsam" sein wollte, ist nun verurteilt, allen mög- 
lichen, scheinbar rein natürlichen oder aus widergöttlicher^ Quelle stam- 
menden Gegebenheiten zu gehorchen. Hätten wir Gott selber gehorcht, die 
Katastrophen wären nicht nötig gewesen. So aber werden wir zum Gehor- 
sam gezwungen. * 

Zusammenfassend läßt sich also sagen: ohne die tägliche und ernste 
Übung von Armut, Keuschheit und Gehorsam gibt es weder Religion, noch 
können auch nur die natürlichen gottgewollten Ordnungen dieser Welt in 
Familie, Staat, Wirtschaft und Kultur auf die Dauer gesund bleiben und 
ihren inneren Sinn verwirklichen. Weil wir diese Askese nicht freiwillig 
geleistet haben, darum wird sie uns von Gott gewaltsam auferlegt. Denn 
eine Wiedergesundung der objektiven Ordnungen kann nur über das rechte 
Verhalten des Menschen den Dingen und der Person des anderen gegenüber 
erreicht werden. Insbesondere aber gibt es kein Christenleben, keine letzte 
Rettung der Welt, wenn nicht •Armut", •Keuschheit" und •Gehorsam" das 
Leben bestimmen. 

Nun ist allerdings der Gang der Geschichte kein einfaches Rechenexempel, 
und man kann nicht von Änderungen im kleinen sofort Änderungen im 
großen erwarten. Unterstellt sich der Einzelne freiwillig den Forderungen 
der Askese, dann wird sich in seinem persönlichen Leben ohne Zweifel 
vieles .wieder zum Guten wenden, mehr, als er vielleicht ahnt; aufs Ganze 
der Menschheit aber ist die Sache nicht so einfach. Denn die Verderbnis, in 
der wir stehen, kommt nicht erst von Jahrzehnten, auch nicht nur von den 
berühmten •zwölf" Jahren, sondern von Jahrhunderten und Jahrtausenden 
her. Das heißt, das Problem der Askese ist nicht nur ein individuelles, son- 
dern auch ein soziologisches. Und hier kann man nicht von ein paä* Jahren 
eine Heilung der Verderbnis erwarten, die sich wachsend und verwüstend 
durch die Generationen dahingewälzt hat. Fragt sich aber der Einzelne, 
was er zur Errettung der Welt, zur Befriedigung der Menschheit und zur 
Wiedergesundung unserer Völker beizutragen vermag, so kann er in dieser 
Verwirrung und Aussichtslosigkeit nichts Besseres tun, als den Menschen 



170 Erich Rommerskirch S. J. 

das Beispiel eines asketischen Lebens geben, nach dem Willen Gottes und 
aus Liebe zu ihm geübt. Es können die Tage kommen, wo es uns ähnlich er- 
geht, wie Sodoma und Gomorrha: Gott war bereit, die Städte um verhält- 
nismäßig weniger Gerechten willen zu schonen. Jeder von uns, der den 
Ernst der Stunde und die Sprache Gottes in der Geschichte versteht, kann 
daran mithelfen, daß solche •Gerechte" gefunden werden. Dabei hat man 
sich natürlich nicht auf einen bald oder überhaupt sichtbaren Erfolg zu 
versteifen. Denn zum Gehorsam und hoch mehr zur Liebe gehört, daß man 
dient, ohne auf den eigenen Nutzen zu schauen. 

Vielleicht ist das unmittelbare Beispiel eines Lebens in •Armut", 
•Keuschheit" und •Gehorsam" überhaupt das einzige Mittel, um dieser 
verderbten und todkranken Welt noch zu helfen. Das zeigt in einem 
großen Vorbild und Beispiel auf äußerlich kleinem Räume der heilige Pfar- 
rer von Ars. Qie bei seinem Amtsantritt verlotterte Gemeinde hat er zwar 
auch aufgeklärt, unterrichtet und ermahnt.. Seine Rettungsarbeit für das 
Dorf bestand aber wesentlich in seiner eigenen Askese, in der freiwilligen 
Übernahme des für die Bekehrung der Seinen notwendigen Leides, in 
immer strengeren Üben von Armut, Keuschheit und Gehorsam. Nun kön- 
nen wir Durchschnittsmenschen zwar nicht die unerhörte Leistung eines 
nicht nur besonders willigen, sondern auch besonders begnadeten Menschen 
erreichen. Aber wir können ihm gegenüber doch einen lebendigeres und 
wirksameres Verhältnis als nur das der Bewunderung haben, nämlich 
den Willen zur Nachfolge. Im Grunde ist dieser Wille nichts anderes als 
der Wille zur Nachfolge Chrisjti. Denn E r hat vor allem und für alle und 
in schlechthinniger Vollendung Armut, Keuschheit und Gehorsam dar- 
gelebt und ist dadurch zum Erlöser geworden und zur Quelle der Kraft 
für alle, die ihm folgen wollen, nicht nur für Ordensleute, sondern für uns 
Menschen allesamt. • Was also die Zeitlage, was das Gottes-Gericht dieser 
Tage, was das Vorbild der Heiligen zeigt, stimmt völlig mit dem überein, 
was der Theologe zu sagen hat, daß nämlich wir Laien grundsätzlich nicht 
minder zur Askese aufgerufen sind als Priester und Ordensleute. 

Der vollkommene Mensch 
Gedanken zum vierten Punkt der •Betrachtung zur Erlangung der Liebe" 

in den Exerzitien des hl. Ignatius > 

Von Erich Rommerskirch S. J., Karlsruhe 

Das Anliegen der Exerzitien ist es, den Menschen fähig und bereit zu 
machen für Gott, •vorzubereiten und instand zu setzen" (1. Vorbemerkung). 
Sie haben •den Zweck, daß man sich selbst überwinde und sein Leben 
ordne, ohne sich dabei durch irgend eine Neigung, die ungeordnet wäre, 
bestimmen zu lassen" (Zweite Überschrift). 




