m . ' Erich Rommerskirch S. J.

das Beispiel eines asketischen Lebens geben, nach dem Willen Gottes und
- aus Liebe zu ihm geiibt. Es kénnen die Tage kommen, wo es uns dhnlich er-
geht, wie Sodoma und Gomorrha! Gott war bereit, die Stadte um verhalt-
niSméiBig weniger Gerechten willen zu schonen. Jeder von uns, der den
Ernst der Stunde und die Sprache Gottes in der Geschichte versteht, kann
- daran mithelfen, daB solche ,,Gerechte* gefunden werden. Dabei hat man
sich natiirlich-nicht auf einen bald oder iiberhaupt sichtbaren Erfolg zu
versteifen. Denn zum Gehorsam und tioch mehr zur Liebe ‘gehort, dafl man -
- dient, ohne auf den eigenen Nutzen zu schauen. '

Vielleicht ist das unmittelbare Beispiel eines Lebens in ,, Armut“,
,JKeuschheit* und ,,Gehorsam® iberhaupt das einzige Mittel, um dieser
“verderbten und todkranken Welt noch zu helfen. Das zeigt in einem
grofien Vorbild und Beispiel auf duBerlich kleinem Raume der heilige Pfai-
rer von Ars. Die bei seinem Amtsantritt verlotterte Gemeinde hat er zwar
auch aufgeklart, unterrichtet und ermaHnt;. Séine Rettungsarbeit fur das
Dorf bestand aber wesentlich in seiner eigenen Askese, in der freiwilligefi
Ubernahme des fiir die Bekehrung der Seinen notwendigen Leides, ip
immer strengeren Uben von Armut, Keuschheit und -Gehorsam. Nun kon-
men wir Durchschnittsmenschen zwar nicht die unerhérte Leistung eines
nicht nur besonders willigen, sondern auch besonders begnadeten Menschen
erreichen. Aber wir kénnen ihm gegeniiber doch einen lebendigeres und
wirksameres Verhdltnis als nur das der Bewunderung haben, nimlich-
den Willen zur Nachfolge. Im Grunde ist dieser Wille nichts anderes als
der Wille zur Nachfolge Christi. Denn Er hat vor allem und fiir alle und . -
in schlechthinniger Vollendung Armut, Keuschheit und Gehorsam dar-
gelebt und ist dadurch zum Erléser geworden und zur Quelle der Kraft
fiir alle, die ihm folgen wollen, nicht nur fiir Ordensleute, sondern fiir uns
Menschen allesamt. — Was also die Zeitlage, was das Gottes<Gericht dieser
Tage, was das. Vorbild der Heiligen zeigt, stimmt véllig mit dem tiberein,
~ was der Theologe zu sagen hat, daB namlich wir Laien grundsitzlich nicht
minder zur Askese aufgerufen sind als Priester und Ordensleute.

Der vollkomtﬁene Mensch

Gedanken zum vierten Punkt der ,,Betrachtung zur Erlangung der Liebe*
in den Exerzitien des hl. Ignatius - |

Von_Ench Rommerskirch S. J., Karlsruhe

. ﬁas Anliegen der Exerzitien ist es, den Menschen fihig und bereit zu
- machen fiir Gott, »vorzubereiten und instand zu setzen” (1. Vorbemerkung).
Sie haben ,,den Zweck, daB man. sich selbst {iberwinde und sein Leben
ordne, ohne sich dabei durch irgend eine Neigung, die ungeordnet wiére, -
bestimmen zu lassen‘ (Zweite Uberschnft)



s

,

Der vollkommene Mensch . 1

Es geht also um den ,,geordneten® Meﬁschen, den Menschen, der in der

-reéhten und letzten Ordnung steht. Den Menschen, der fiir Gott geéffnet

t, ,,den gottlichen Willen zu suchen und zu finden in der Regelung des
elgenen Lebens zum Heil der Seele® (1. Vorbemerkung). Vollkemmener
Diener der gottlichen Majestét, die ,liber seine Person und iiber alles, was
er besitzt, nach xhrenq heiligsten Willen verfiigen soll“ (5. Vorbemerkung}. -

Wie sieht nun dieser geordnete, heile, vollkommene Mensch aus? Die

' Exerzitien klingen aus in der ,,Betrachtung zur Erlangung der Liebe*. Vier-

mal schaut der Betrachtende hin auf,,die o groBen Giiter, die er von Gott __
empfangen hat“. Er soll fdhig werden ,,ganz dankbaren Smnes in allem
die gottliche Majestdt zu lieben und ihr zu dienen“. Die Exerzitien bleiben
bis zum SchluB auf dieser Erde. Sie enden nicht — wie man zuweilen ge-
meint hat — mit einem beziehungslosen und losgeldsten Aufschauen zur
Herrlichkeit Gottes. Es heit auch zu allerletzt noch:;,,Dann lenke ich zum

SchluB die Gedanken auf mich selbst®, ndmlich um ,,von meiner Seite seiner -
gottlichen Majestit anzubieten und zu geben all das Meinige und mich selbst -

dazu“. Die Exerzitien wollen eben den Menschen bilden, der ,,in allem*
Gott vollkommen zu dienen vermag. In vier Stufen soll der Betrachtende
in dieser SchluBbetrachtung Gott in seinen Wohltaten schauen: -1. als
schrankenlos Schenkenden, 2. als sich Nahenden und Innewohnenden, 3. als

-sich Miihenden und Wirkenden, 4. als sich in unser Nichts selbst Verschen-

kenden und Verstréomenden. Der Mensch mul3 auf-diese Liebe antworten,

indem er nun seinerseits ,,in allem* ein Schenkender, ein sich.Gott Nahen- -

der, ein fiir Gott sich Mithender wird. Der vierte Punkt aber, der Abschlu8
und Krénung bildet und in dem nun der in der Liebe vollendete Mensch

.geschaut wird, wird von Ignatius so formuliert:

,Jch betrachte wie alle Giiter und Gaben von oben herabsteigen,
sowie auch meine beschriinkte Kraft von jener hdchsten und unendlichen
dort oben: und so auch die Gerechtigkeit, die Giite, die Pie-
tdt, die Barmhérzigkeit und so ‘fort, gleichwie von der Sonne
die Strahlen, vonder Quelle die Wasser usw. Dann lenke

ich zum SchluB, wie gesagt worden (némlich in den ersten Punkten_der

Betrachtung) d1e Gedanken auf mich selbst”.

Je mehr man sich mit dem Exerzitienbiichlein beschaftlgt desto mehr ge-
winnt man die Uberzeugung, daB bei aller Kiirze und skizzenhaften
Schreibweise doch jedes Wort sehr iiberlegt oder besser gesagt ,innerlich

" gefiihlt und gekostet* (2. Vorbemerkung) und geschaut ist. Ignatius ist der

Mystiker, der darum ringt, sein inneres Schauen in Worten wiederzugeben.
Im vierten Punk{ unserer Betrachtung wird also der vollkommene Mensch
so gesehen: einer, der ein Strahl ist von der Sonne Gottes, ein Tropfen aus
der ewigen Quelle dort oben. Er strahlt Gottes Licht wieder, er strahlt es
aus und verstrahlt sich selber dabei. Er leitet das Wasser des Lebens weiter,
ist selber lebendiges Wasser geworden und verstrémt sich so in Liebe. Und

<

3



172 Erich Rommerskirch S. J.

wie geschieht dieses’'Sichverstrahlen und Verstrémen in eine dunkle und
diirre Welt hinein? Indem dieser Mensch ein Mensch der ,,Gerechtig-
keit, Giite, Pietat und,Barmherzigkeit” ist.

Warum werden gerade diese vier Tugenden genannt? Sind es zuféllig
herausgegriffene Beispiele? Ich glaube nicht: aus der oben genannten
Uberzeugung heraus, daB jedes Wort der Exerzitien Symbol fiir ein inneres
Erleben und Schauen des Mystikers Ignatius ist. Hitte der Heilige zufillige
Beispiele nennen wollen, dann wire es das Nichstliegende gewesen, die dr=i
gottlichen Tugenden oder die vier Kardinaltugenden — Klugheit, Gerech-
tigkeit, Starkmut und MiBigung — zu nennen, zumal diese Aufzdhlung
besser den ,,Seelenkriften‘ entsprechen wiirde und man annimmt, Ignatius
habe diese letzte Betrachtung der Exerzitien erst spéter, nach seinem
Theologiestudium, formuliert, wo ihm also jene Tugendlehre der aristoteli-
schen Ethik geldufig war.

Ich meine also, daB Ignatius mit jenen Worten ,,Strahl der Sonne, ,,Was-
ser aus der Quelle” und mit den Eigenschaften ,,Gerechtigkeit, Giite, Pietiit
und Barmherzigkeit“ das Menschenbild zu beschreiben versucht, das er in
mystischer Ergriffenheit als die Vollendung in der Liebe geschaut hat. -

Machen wir nun den Versuch, nachzuspiiren und nachzufiihlen, wie das
Bild, die Form dieses vollkommenen Menschen aussieht.

. Es ist etwas Helles, Klares, Niichternes. Sonnenstrahl und Quellwasser.
Jeder Uberschwang und jede Verschwommenheit sind ausgeschlossen ge-
recht, giitig, pietdtvoll, barmherzig.

Es 1§t ein Mensch, der bereit ist, fihig und fertig, sich in jeder Lage, ,in
allem* als Christ zu bewdhren. Er steht mit beiden Fiien dort, wohin ihn
»die Wahl“ der Exerzitien gestellt hat. Er handelt sachgerecht und gemiB

' den Anforderungen des Lebens. Denn Gerechtigkeit 148t ihn jedem Men-

[

schen, Amt und Ding das Seine geben. Giite und Pietét erschlieBen ihm das
Wesen der Geschopfe, die ihr Innerstes eben immer nui der Liebe und Ehr-
furcht 6ffnen.

Einer, der ist wie ein Sonnenstrahl, ist von einer stillen und gleichméBi-
gen Wirme. Einer, der wie Quellwasser ist, ist von unmittelbarer Frische.
,Giite und Barmherzigkeit® sind die schhchte, fiir den Alltag bewihrte
Nichstenliebe.

Weil er Gottes Liebe als ein Herabsteigen ,,von dort oben®, als ein Her-
niederstrahlen und Herabstromen erlebt, erfihrt er Gottes Herrlichkeit
auch im Kleinen und Schwachen. So beugt er sich selber in Ehrfurcht vor
diesem Kleinen und Niedrigen uhd Schwachen und beugt sich herab. Damit

. hat er nach der Ansicht, die Goethe in der ,,Piddagogischen Provinz‘ des

Wilhelm Meister duflert, die hochste Stufe religioser Bildung erreicht.

Es ist dieser nunmehf ,,geordnete’ und ,heile” Mensch, es ist dieser. nun-
mehr ganz gerade auf das Ziel zugehende, ja laufende (1. Vorbemerkung)
Mensch — eigentlich der ganz natiirliche Mensch, der Mensch, wie



Der vollkommene Mensch . 173
\ .

er sein- soll. ,,Gerechtigkeit, Giite, Pietdt und Barmherzigkeit®, das ist doch
einfachhin die Menschlichkeit, das ist ,,Humanitat“! So stdnde also am Ende
der Exerzitien nichts.anderes als der natiirlich edle Mensch? Ein Menschen-
bild, das auch ein Sokrates oder Goethe oder ein heutiger Heide haben
kénnte? So wiren vier Wochen der Wanderung durch Himmel und Hélle
und alle Wunder der Offenbarung gewesen, um bei einem rein natiirlichen
Menschenbild zu enden? In der Tat verbliiffend, und doch von einem be-
gliickenden Tiefsinn. Und diesen Tiefsinn wollen wir nun in etwa aufzu-
zeigen suchen.

Am Anfang der Exerzitien steht das sogenannte Fundament. Von Ignatius
selbst ,,Grundwahrheit und Grundlage® {iberschrieben. Es lautet: ,Der
Mensch ist geschaffen, um Gott, unseren Herrn, zu loben, ihm Ehrfurcht zu
erweisen und ihm zu dienen und dadurch sein Seelenheil zu wirken. Die
iibrigen Dinge aber auf Erden sind des Menschen wegen geschaffen, und
zwar damit sie ihm bei der Verfolgung des Zieles, fiir das er geschaffen ist,
-behilflich seien. Hieraus folgt, daB der Mensch dieselben insoweit zu ge-
brauchen hat, als sie ihm zur Erreichung seines Zieles dienen, und da8 er sich
von ihnen 1nsowe1t freimachen muB, als sie ihn daran hindern. Deshalb ist
es notwendig. . - E .

Auch hier schembar eine rein natiirliche, rationale Erwagung Elne Er-
kenntnis, die auch dem rein natiirlichen, phllosophlschen Denken zugéng-
lich wére, ganz ohne iibernatiirliche Offenbarung. Und doch ist dies, wie
wir gleich sehen werden, nur scheinbar so. Genau so ist der Mensch der
,»Gerechtigkeit, Giite, Pietdt und Barmherzigkeit* am SchluBl der Betrach-
tung zur Erlangung der Liebe nur scheinbar ein rein natiirlicher Mensch.
Es ist dies nur scheinbar bloBle, von der Offenbarung absehende Humanitét.
Es ist Humanitéat, ndmlich die héchste und die allein standhélt.

Wir kénnen von dem Geschichtlichen absehen, daBl Ignatius von seinar
Bekehrung, von den ersten tastenden Versuchen inneren Lebens auf dem
Krankenbett in Loyola an, daB Ignatius in Manresa ganz ynd gar in der
Welt der Ubernatur gelebt hat. Nehmen wir nur das Exerzitienbiichlein
. selber. Das Fundament ist keine Betrachtung, sondern eine Art Vorbemer-
kung. (Womit nicht gesagt sein soll, da man seine Gedanken nicht in Form °
'von Betrachtungen wiedergeben kiénne und solle.) Die erste eigentliche
,,Ubung® aber stellt uns sofort in die Welt der Ubernatur, der Offenbarung. .
Die Offenbarung sagt uns da, was die Siinde ist. Und wir werden sofort zu

Christus, ,,gegenwirtig und am Kreuze hangend, hingefiihrt, also zum
Mittelpunkt der Offerbarung. So geht es fort durch alle vier ,,Wochen*.
Der ,,Mensch®, von dem das Fundament redet, ist also verstanden als der
Mensch in Siinde, Erlésung und Gnade. ,,Gott, unser Herr* ist der Vater,
dessen Giite und Menschenfreundlichkeit im Antlitz Jesu Christi aufleuch- -
tet. Das ,,Dienen“ ist konkret der Dienst im Reiche Christi. Die Indifferenz,
_die »Gleichmiitigkeit, wird in der tatsichlichen Gestaltung der Exerzitien



s

1714 . Co Erich Rommerskirch S. J.

nicht durch ein niichternes Erwégen erworben, sondern durch ein zitterndes
und erschiittertes Hinschauen auf den Kampf der zwei Fahnen, des Christus
und des Antichrist. Das,,Wihlen“, von dem das Fundament redet, ist hernach
die Wahl des rechten Standortes im Gottesreich der Kirche. Das »Mehr —
Magis“ ist nichts anderes als der EntschluB zur engeren Kampigefolgschaft
des Kénigs Christus zu gehéren. Der Mensch, der ,,sein Seelenheil wirkt®,
der ganze, heile Méensch am Schlul der Exerzitien ist d e r Mensch, der ein
anderer Christus geworden, vom Heiligen Geiste durchgliiht, so sehr ein
Kind des Vaters, daB er wie ein Strahl dieser ewigen Son'ne, ein Trbpfen
dieses Urquells ist. N

Alles rein diesseitige, innerweltliche Streben nach vollendeter Mensch-

. lichkeit macht immer wieder bankrott. Wir Menschen des zwanzigsten

Jahrhunderts kénnen ja ein gut Stiick der Abwirtsbewegung des Abend-
landes iiberschauen: ,,Von der Humanitét tiber die Nationalitit zur Bestia-
litdt“. Der Mensch aber, der in den Exerzitien gleichsam von der Ubernatur
aufgesogen wurde, steht am Ende als der vollkommenste natiirlichste
Mensch da. Keine der Theorien tiber das Verhiltnis Natur — Ubernatur
befriedigt so ganz. Es scheint immer ein letzter, nicht auflésbarer Rest zu
bleiben. Das Problem scheint nur praktisch 1dsbar zu sein. Und . diese
praktische Lésung ist immer individuell verschieden. Die Nachfolge Christi
148t eben die mannigfaltigsten Formen und Stufen zu. '

Um es noch einmal zusammenzufassen: Als das Bild des vollkommenen
Christen der Exerzitien, wie es in der Betrachtung zur Erlangung der Liebe
vor uns hintritt, erscheint nach dem Gesagten dieses: der klare, helle, allen
sachlichen Anforderungen geniigende Mensch: Gerechtigkeit. Der Mensch
der leuchtenden und lebenspendenden Giite. Der bescheidene, ehrfiirchtige
Mensch: Pietdt. Der Mensch mit dem warmen, mitfiihlenden Herzen: Barm-
herzigkeit. Der Mensch, der deshalb so rein als ,natiirlicher* Mensch er-
scheint, weil seine Form so vollendet ist, daB man das Zerbrochen — Durch-
glitht — und Umgeschmolzeawerden nicht mehr merkt, der so strahlend:
Licht von der Sonne Gottes und so frisch: Wasser aus der Quelle ist, da3
die durch ihn in ihrer Finsternis und Diirre nun doch ein wenig erhellte
und erqmckte Welt gar nicht wahrnimmt, wie der Spender selber als Licht-
strahl verbrennt und als Tropfen verstrémt.





