
170 Erich Rommerskirch S. J. 

das Beispiel eines asketischen Lebens geben, nach dem Willen Gottes und 
aus Liebe zu ihm geübt. Es können die Tage kommen, wo es uns ähnlich er- 
geht, wie Sodoma und Gomorrha: Gott war bereit, die Städte um verhält- 
nismäßig weniger Gerechten willen zu schonen. Jeder von uns, der den 
Ernst der Stunde und die Sprache Gottes in der Geschichte versteht, kann 
daran mithelfen, daß solche •Gerechte" gefunden werden. Dabei hat man 
sich natürlich nicht auf einen bald oder überhaupt sichtbaren Erfolg zu 
versteifen. Denn zum Gehorsam und hoch mehr zur Liebe gehört, daß man 
dient, ohne auf den eigenen Nutzen zu schauen. 

Vielleicht ist das unmittelbare Beispiel eines Lebens in •Armut", 
•Keuschheit" und •Gehorsam" überhaupt das einzige Mittel, um dieser 
verderbten und todkranken Welt noch zu helfen. Das zeigt in einem 
großen Vorbild und Beispiel auf äußerlich kleinem Räume der heilige Pfar- 
rer von Ars. Qie bei seinem Amtsantritt verlotterte Gemeinde hat er zwar 
auch aufgeklärt, unterrichtet und ermahnt.. Seine Rettungsarbeit für das 
Dorf bestand aber wesentlich in seiner eigenen Askese, in der freiwilligen 
Übernahme des für die Bekehrung der Seinen notwendigen Leides, in 
immer strengeren Üben von Armut, Keuschheit und Gehorsam. Nun kön- 
nen wir Durchschnittsmenschen zwar nicht die unerhörte Leistung eines 
nicht nur besonders willigen, sondern auch besonders begnadeten Menschen 
erreichen. Aber wir können ihm gegenüber doch einen lebendigeres und 
wirksameres Verhältnis als nur das der Bewunderung haben, nämlich 
den Willen zur Nachfolge. Im Grunde ist dieser Wille nichts anderes als 
der Wille zur Nachfolge Chrisjti. Denn E r hat vor allem und für alle und 
in schlechthinniger Vollendung Armut, Keuschheit und Gehorsam dar- 
gelebt und ist dadurch zum Erlöser geworden und zur Quelle der Kraft 
für alle, die ihm folgen wollen, nicht nur für Ordensleute, sondern für uns 
Menschen allesamt. • Was also die Zeitlage, was das Gottes-Gericht dieser 
Tage, was das Vorbild der Heiligen zeigt, stimmt völlig mit dem überein, 
was der Theologe zu sagen hat, daß nämlich wir Laien grundsätzlich nicht 
minder zur Askese aufgerufen sind als Priester und Ordensleute. 

Der vollkommene Mensch 
Gedanken zum vierten Punkt der •Betrachtung zur Erlangung der Liebe" 

in den Exerzitien des hl. Ignatius > 

Von Erich Rommerskirch S. J., Karlsruhe 

Das Anliegen der Exerzitien ist es, den Menschen fähig und bereit zu 
machen für Gott, •vorzubereiten und instand zu setzen" (1. Vorbemerkung). 
Sie haben •den Zweck, daß man sich selbst überwinde und sein Leben 
ordne, ohne sich dabei durch irgend eine Neigung, die ungeordnet wäre, 
bestimmen zu lassen" (Zweite Überschrift). 



Der vollkommene Mensch 171 

Es geht also um den •geordneten" Menschen, den Menschen, der in der 
rechten und letzten Ordnung steht. Den Menschen, der für Gott geöffnet 
ist, •den göttlichen Willen zu suchen und zu finden in der Regelung des 
eigenen Lebens zum Heil der Seele" (1. Vorbemerkung). Vollkommener 
Diener der göttlichen Majestät, die •über seine Person und über alles, was 
er besitzt, nach ihrem heiligsten Willen verfügen soll" (5. Vorbemerkung^. 

Wie sieht nun dieser geordnete, heile, vollkommene Mensch aus? Die 
Exerzitien klingen aus in der •Betrachtung zur Erlangung der Liebe". Vier- 
mal schaut der Betrachtende hin auf •die so großen Güter, die er von Gott_ 
empfangen hat". Er soll fähig werden •ganz dankbaren Sinnes in allem 
die göttliche Majestät zu lieben und ihr zu dienen". Die Exerzitien bleiben 
bis zum Schluß auf dieser Erde. Sie enden nicht • wie man zuweilen ge- 
meint hat • mit einem beziehungslosen und losgelösten Aufschauen zur 
Herrlichkeit Gottes. Es heißt auch zu allerletzt noch :i •Dann lenke ich zum 
Schluß die Gedanken auf mich selbst", nämlich um •von meiner Seite seiner 
göttlichen Majestät anzubieten und zu geben all das Meinige und mich selbst 
dazu". Die Exerzitien wollen eben den Menschen bilden, der •in allem" 
Gott vollkommen zu dienen vermag. In vier Stufen soll der Betrachtende 
in dieser Schlußbetrachtung Gott in seinen Wohltaten schauen: 1. als 
schrankenlos Schenkenden, 2. als sich Nahenden und Innewohnenden, 3. als 
sich Mühenden und Wirkenden, 4. als sich in unser Nichts selbst Verschen- 
kenden und Verströmenden. Der Mensch muß auf diese Liebe antworten, 
indem er nun seinerseits •in allem" ein Schenkender, ein sich Gott Nahen- 
der, ein für Gott sich Mühender wird. Der vierte Punkt aber, der Abschluß 
und Krönung bildet und in dem nun der in der Liebe vollendete Mensch 
,geschaut wird, wird von Ignatius so formuliert: 

•Ich betrachte wie alle Güter und Gaben von oben herabsteigen, 
sowie auch meine beschränkte Kraft von jener höchsten und unendlichen 
dort oben: und so auch die Gerechtigkeit, die Güte, die Pie- 
tät, die Barmherzigkeit und so fort, gleichwie von der Sonne 
die Strahlen, von der Quelle die Wasser usw. Dann lenke 
ich zum Schluß, wie, gesagt worden (nämlich in den ersten Punkten_der 
Betrachtung) die Gedanken auf mich selbst". 

Je mehr man sich mit dem Exerzitienbüchlein beschäftigt, desto mehr ge- 
winnt man die Überzeugung, daß bei aller Kürze und skizzenhaften 
Schreibweise doch jedes Wort sehr überlegt oder besser gesagt •innerlich 
gefühlt und gekostet" (2. Vorbemerkung) und geschaut ist. Ignatius ist der 
Mystiker, der darum ringt, sein inneres Schauen in Worten wiederzugeben. 
Im vierten Punkt unserer Betrachtung wird also der vollkommene Mensch 
so gesehen: einer, der ein Strahl ist von der Sonne Gottes, ein Tropfen aus 
der ewigen Quelle dort oben. Er strahlt Gottes Licht wieder, er strahlt es 
aus und verstrahlt sich selber dabei. Er leitet das Wasser des Lebens weiter, 
ist selber lebendiges Wasser geworden und verströmt sich so in Liebe. Und 



172 Erich Rommerskirch S. J. 

wie geschieht dieses*Sichverstrahlen und Verströmen in eine dunkle und 
dürre Welt hinein? Indem dieser Mensch ein Mensch der •Gerechtig- 
keit, Güte, Pietät und/Barmherzigkeit" ist. 

Warum werden gerade diese vier Tugenden genannt? Sind es zufällig 
herausgegriffene Beispiele? Ich glaube nicht: aus der oben genannten 
Überzeugung heraus, daß jedes Wort der Exerzitien Symbol für ein inneres 
Erleben und Schauen des Mystikers Ignatius ist. Hätte der Heilige zufällige 
Beispiele nennen wollen, dann wäre es das Nächstliegende gewesen, die drei 
göttlichen Tugenden oder die vier Kardinaltugenden • Klugheit, Gerech- 
tigkeit, Starkmut und Mäßigung • zu nennen, zumal diese Aufzählung 
besser den •Seelenkräften" entsprechen würde und man annimmt, Ignatius 
habe diese letzte Betrachtung der Exerzitien erst später, nach seinem 
Theologiestudium, formuliert, wo ihm also jene Tugendlehre der aristoteli- 
schen Ethik geläufig war. 

Ich meine also, daß Ignatius mit jenen Worten •Strahl der Sonne", •Was- 
ser aus der Quelle" und mit den Eigenschaften •Gerechtigkeit, Güte, Pietät 
und Barmherzigkeit" das Menschenbild zu beschreiben versucht, das er in 
mystischer Ergriffenheit als die Vollendung in der Liebe geschaut hat. 

Machen wir nun den Versuch, nachzuspüren ujid nachzufühlen, wie das 
Bild, die Form dieses vollkommenen Menschen aussieht. 
. Es ist etwas Helles, Klares, Nüchternes. Sonnenstrahl und Quellwasser. 
Jeder Überschwang und jede Verschwommenheit sind ausgeschlossen: ge- 
recht, gütig, pietätvoll, barmherzig. 

Es ist ein Mensch, der bereit ist, fähig und fertig, sich in jeder Lage, •in 
allem" als Christ zu bewähren. Er steht mit beiden Füßen dort, wohin ihn 
•die Wahl" der Exerzitien gestellt hat. Er handelt sachgerecht und gemäß 
den Anforderungen des Lebens. Denn Gerechtigkeit läßt ihn jedem Men- 
schen, Amt und Ding das Seine geben. Güte und Pietät erschließen ihm das 
Wesen der Geschöpfe, die ihr Innerstes eben immer nur der Liebe und Ehr- 
furcht öffnen. 

Einer, der ist wie ein Sonnenstrahl, ist von einer stillen und gleichmäßi- 
gen Wärme. Einer, der wie Quellwasser ist, ist von unmittelbarer Frische. 
•Güte und Barmherzigkeit" sind die schlichte, für den Alltag bewährte 
Nächstenliebe. 

Weil er Gottes Liebe als ein Herabsteigen •von dort oben", als ein Her- 
niederstrahlen und Herabströmen erlebt, erfährt er Gottes Herrlichkeit 
auch im Kleinen und Schwachen. So beugt er sich selber in Ehrfurcht vor 
diesem Kleinen und Niedrigen und Schwachen und beugt sich herab. Damit 
hat er nach der Ansicht, die Goethe in der •Pädagogischen Provinz" des 
Wilhelm Meister äußert, die höchste Stufe religiöser Bildung erreicht. 

Es ist dieser nunmehr •geordnete" und •heile" Mensch, es ist dieser, nun- 
mehr ganz gerade auf das Ziel zugehende, ja laufende (1. Vorbemerkung) 
Mensch • eigentlich der ganz natürliche Mensch, der Mensch, wie 



Der vollkommene Mensch 173 

er sein soll. •Gerechtigkeit, Güte, Pietät und Barmherzigkeit", das ist doch 
einfachhin die Menschlichkeit, das ist •Humanität"! So stände also am Ende 
der Exerzitien nichts anderes als der natürlich edle Mensch? Ein Menschen- 
bild, das auch ein Sokrates oder Goethe oder ein heutiger Heide haben 
könnte? So wären vier Wochen der Wanderung durch Himmel und Hölle 
und alle Wunder der Offenbarung gewesen, um bei einem rein natürlichen 
Menschenbild zu enden? In der Tat verblüffend, und doch von einem be- 
glückenden Tiefsfnn. Und diesen Tiefsinn wollen wir nun in etwa aufzu- 
zeigen suchen. 

Am Anfang der Exerzitien steht das sogenannte Fundament. Von Ignatius 
selbst •Grundwahrheit und Grundlage" überschrieben. Es lautet: •Der 
Mensch ist geschaffen, um Gott, unseren Herrn, zu loben, ihm Ehrfurcht zu 
erweisen und ihm zu dienen und dadurch sein Seelenheil zu wirken. Die 
übrigen Dinge aber auf Erden sind des Menschen wegen geschaffen, und 
zwar damit sie ihm bei der Verfolgung des Zieles, für das er geschaffen ist, 

- behilflich seien. Hieraus folgt, daß der Mensch dieselben insoweit zu ge- 
brauchen hat, als sie ihm zur Erreichung seines Zieles dienen, und daß er sich 
von ihnen insoweit freimachen muß, als sie ihn daran hindern. Deshalb ist 
es notwendig..." < 

Auch hier scheinbar eine rein natürliche, rationale Erwägung. Eine Er- 
kenntnis, die auch dem rein natürlichen, philosophischen Denken zugäng- 
lich wäre, ganz ohne übernatürliche Offenbarung. Und doch ist dies, wie 
wir gleich sehen werden, nur scheinbar so. Genau so ist der Mensch der 
•Gerechtigkeit, Güte, Pietät und Barmherzigkeit" am Schluß der Betrach- 
tung zur Erlangung der Liebe nur scheinbar ein rein natürlicher Mensch. 
Es ist dies our scheinbar bloße, von der Offenbarung absehende Humanität. 
Es ist Humanität, nämlich die höchste und die allein standhält. 

Wir können von dem Geschichtlichen absehen, daß Ignatius von seiner 
Bekehrung, von den ersten tastenden Versuchen inneren Lebens auf dem 
Krankenbett in Loyola an, daß Ignatius in Manresa ganz und gar in der 
Welt der Übernatur gelebt hat. Nehmen wir nur das Exerzitienbüchlein 
selber. Das Fundament ist keine Betrachtung, sondern eine Art Vorbemer- 
kung. (Womit nicht gesagt sein soll, daß man seine Gedanken nicht in Form 
von Betrachtungen wiedergeben könne und solle.) Die erste eigentliche 
•Übung" aber stellt uns sofort in die Welt der Übernatur, der Offenbarung. 
Die Offenbarung sagt uns da, was die Sünde ist. Und wir werden sofort zu 
Christus, •gegenwärtig und am Kreuze hangend", hingeführt, also zum 
Mittelpunkt der Offenbarung. So geht es fort durch alle vier •Wochen". 
Der •Mensch", von dem das Fundament redet, ist also verstanden als der 
Mensch in Sünde, Erlösung und Gnade. •Gott, unser Herr" ist der Vater, 
dessen Güte und Menschenfreundlichkeit im Antlitz Jesu Christi aufleuch- 
tet. Das •Dienen" ist konkret der Dienst im Reiche Christi. Die Indifferenz, 
die •Gleichmütigkeit", wird in der tatsächlichen Gestaltung der Exerzitien 



174 ' Erich Rommerskirch S. J. 

nicht durch ein nüchternes Erwägen erworben, sondern durch ein zitterndes 
und erschüttertes Hinschauen auf den Kampf der zwei Fahnen, des Christus 
und des Antichrist. Das •Wählen", von dem das Fundament redet, ist hernach 
die Wahl des rechten Standortes im Gottesreich der Kirche. Das •Mehr • 
Magis" ist nichts anderes als der Entschluß zur engeren Kampfgefolgschaft 
des Königs Christus zu gehören. Der Mensch, der •sein Seelenheil wirkt", 
der ganze, heile Mensch am Schluß der Exerzitien ist d e r Mensch, der ein 
anderer Christus geworden, vom Heiligen Geiste durchglüht, so sehr ein 
Kind des Vaters, daß er wie ein Strahl dieser ewigen Sonne, ein Tropfen 
dieses Urquells ist.    . 

Alles rein diesseitige, innerweltliche Streben nach vollendeter Mensch- 
. lichkeit macht immer wieder bankrott. Wir Menschen des zwanzigsten 
Jahrhunderts können ja ein gut Stück der Abwärtsbewegung des Abend- 
landes überschauen: •Von der Humanität über die Nationalität zur Bestia- 
lität". Der Mensch aber, der in den Exerzitien gleichsam von der Übernatur 
aufgesogen wurde, steht am Ende als der vollkommenste natürlichste 
Mensch da. Keine der Theorien über das Verhältnis Natur • Übernatur 
befriedigt so ganz. Es scheint immer ein letzter, nicht auflösbarer Rest zu 
bleiben. Das Problem scheint nur praktisch lösbar zu sein. Und diese 
praktische Lösung ist immer individuell verschieden. Die Nachfolge Christi 
läßt eben die mannigfaltigsten Formen und Stufen zu. 

Um es noch einmal zusammenzufassen: Als das Bild des vollkommenen 
Christen der Exerzitien, wie es in der Betrachtung zur Erlangung der Liebe 
vor uns hintritt, erscheint nach dem Gesagten dieses: der klare, helle, allen 
sachlichen Anforderungen genügende Mensch: Gerechtigkeit. Der Mensch 
der leuchtenden und lebenspendenden Güte. Der bescheidene, ehrfürchtige 
Mensch: Pietät. Der Mensch mit dem warmen, mitfühlenden Herzen: Barm- 
herzigkeit. Der Mensch, der deshalb so rein als •natürlicher" Mensch er- 
scheint, weil seine Form so vollendet ist, daß man das Zerbrochen • Durch- 
glüht • und Umgeschmolzenwerden nicht mehr merkt, der so strahlend: 
Licht von der Sonne Gottes und so frisch: Wasser aus der Quelle ist, daß 
die durch ihn in ihrer Finsternis und Dürre nun doch ein wenig erhellte 
und erquickte Welt gar nicht wahrnimmt, wie der Spender selber als Licht- 
strahl verbrennt und als Tropfen verströmt. 




