
•       »       • 175 

Zur Psydiologie und Pädagogik der Tugenden 
und Fehler 

Von Hubert T h u r n S. J., München 

Von der Bekämpfung der Fehler pflegt man nicht gerne zu sprechen. 
Vielfach nennt man eine Aszese, die sich die Überwindung von Unvollkom- 
menheiten, Fehlern und Sünden besonders angelegen sein läßt, eine •nega- 
tive" Aszese. Mit. dieser Bezeichnung will man zum Ausdruck bringen, 
daß eine noch so gut gemeinte Jagd auf die Störenfriede des geistlichen 
Lebens nicht das Rechte sei, da sie im allgemeinen wenig nütze und den 
Blick des Menschen zu sehr auf sich und seine Kleinheit einenge, auch ge- 
wisse Unerquicklichkeiten im Gefolge habe, wie Überdruß und Mangel an 
Schwung und Begeisterung. Wenn man auch zugibt, daß echte Frömmig- 
keit die Fortschritte im sittlichen Leben notwendig einschließen oder sie im 
Gefolge haben soll, so glaubt man doch den Erfolg leichter und sicherer 
zu erlangen, wenn man die guten Eigenschaften pflegt und vollendet, vor 
allem aber, wenn man die Schönheit und den Reichtum der Offenbarung 
Gottes, die Feier der Geheimnisse, das Leben in der Nähe Gottes und aus 
seiner Liebe stärker ins Bewußtsein rückt. 

Nun könnte man allerdings zunächst einmal >zur Ehrenrettung der Aszese 
als Methode sagen, daß sie sich keineswegs auf die Bekämpfung der Fehler 
allein beschränken muß, sondern die klare und bewußte Pflege positiver 
Ziele, also der Tugenden, sehr wohl umfassen kann, ja sie in gleicher Weise 
wie die Überwindung der unguten Neigungen gutheißen wird. Aber etwas 
Richtiges, trifft die obige Feststellung doch: zu leicht wird das religiöse 
Leben einseitig eine •sittliche" Anstrengung im Sinne einer Vermeidung 
und Ausrottung von dem, was Gott, dem Heiligen, widerstreitet und damit 
zu einer schweren Bürde. Ist es nicht so, daß der echte Frohsinn und die 
Freude ^gerade solchen, die es mit der Conversio ad deum, einer inneren 
Bekehrung und Reinigung ernst nehmen, nicht recht aufkommen will, daß 
sie eigentlich erlöster dreinschauen müßten, wenn man an ihren Erlöser 
glauben sollte? Findet sich nicht gerade bei frommen Menschen oft zu viel 
Sündenangst und: Sündennot, Mutlosigkeit und Kleingäubigkeit, die uns 
• wohl nicht unberechtigterweise • aus dem zu starr auf das eigene Ich 
gerichteten Blick, eben aus der Fehler- und Sündenbekämpfung zu erwach- 
sen scheinen? 

Aber lassen wir diese Frage einmal auf sich beruhen und wenden wir uns. 
zunächst einer unbestreitbaren Tatsache zu, die für unser Thema von ent- 
scheidender Bedeutung ist. Wir alle haben schon einmal die Beobachtung 
gemacht, daß die Fehler und Unvollkommenheiten und auch die Sünden 
eines Menschen in einem eigenartigen Zusammenhang mit seinen Tugenden 
stehen. Gelegentlich, wenn auch recht schüchtern, läßt sich selbst bei ge- 
strengen Lehrern des geistlichen Lebens so etwas wie eine Ahnung von der 



176 Hubert Thurn S. J. 

engen und notwendigen, weil in der Natur begründeten Zusammengehörig- 
keit der Fehler und Tugenden feststellen. Wenn man z. B. die Zornmütig- 
keit eines Menschen tadeln zu müssen glaubt, so kann dem unbestechlichen 
Blick des sachlichen Beobachters oft nicht entgehen, daß eben diese Zorn- 
mütigkeit in einem gewissen Zusammenhang steht mit der anerkennens- 
werten Kraft und Wucht seines Wesens. Ebenso, wenn man die Weichheit 
und die Unentschiedenheit ausmerzen möchte, erscheint der Verdacht nicht 
ganz unbegründet, daß sich mit dieser nachteiligen Eigenschaft Rücksicht, 
Freundlichkeit und Liebenswürdigkeit verbinden, ja, beides scheint sogar 
das gleiche zu sein • erst der moralische Aspekt, also die Frage nach Tu- 
gend und Untugend, lassen das nämliche seelische Etwas in einem Doppel- 
licht erscheinen. Mehr als diese erste Erkenntnis solcher Zusammenhänge 
darf man wohl im allgemeinen nicht erwarten, da das tiefere Wissen um 
die Verwurzelung von Gut und Böse im gleichen seelischen Grund oder das 
Durchschauen psychologischer Bedingtheiten und Abhängigkeiten selten 
zu finden ist. Besonders die Willensmenschen, die im geistlichen Bereich, 
wie in allen übrigen menschlichen Einflußsphären, gerne die Führung an 
sich reißen, sind wenig auf das Verstehen und Erforschen seelischer Er- 
scheinungen und gewisser Verflechtungen und Verschmelzungen eingespielt. 
Sie spüren • und das mit Recht •, daß Verstehen und Verzeihen sehr nahe 
beinander liegen, daß infolgedessen ein Verstehen die Gefahr einer Duldung 
in sich schließt, oder wenn nicht das, so doch die Stoßkraft des geistlichen 

. Bemühens zu früh auffängt und geeignet ist, sie zu mildern und zu ver- 
ringern. Wer zu leicht und zu bald versteht • sich selbst und die ihm An- 
vertrauten •, gerät eben in die Gefahr einer Verweichlichung, einer Auf- 
lösung der Spannungen, die der echten Willensanstrengung unerläßlich sinl. 

Und doch ist es notwendig, seine eigene Seele und die der anderen, be- 
sonders der zur geistlichen Führung Anvertrauten, nicht nur als Ganzheit, 
also mit ihren guten und unguten Eigenschaften zusammen zu sehen, son- 
dern darüber hinaus einmal die Zusammenhänge von beiden in der gleichen 
Wurzel, in dem gleichen Grund erkannt zu haben. Der Erfolg einer solchen 
Einsicht dürfte nicht nur der sein, daß eine gewisse Aussöhnung im Innern 
erfolgt • der Verstehende freut sich am Guten, wenn er die Schwächen 
durchschaut •, sondern mehr noch, daß die Erkenntnis auch sehr kgmpli- 
zierte Mißbildungen und hartnäckige Widerstände innerhalb des religiösen 
Strebens zu beseitigen oder zu verringern vermag. Denn erst, wenn die 
Wurzel eines seelischen Übels bloßgelegt ist, kann die Heilung im eigent- 
lichen Sinn erfolgen: einer Symptombekämpfung steht hier die Ursachen- 
bekämpfung gegenüber. v 

Auf der Suche nach einer zuverlässigen Methode zur Ergründung innerer 
Zusammenhänge seelischer Eigentümlichkeiten • sowohl der guten wie der 
unguten, bietet sich die schlichte Beschreibung als die beste an. Eine solche 
Beschreibung, die auf viele einzelne Menschen ausgedehnt wurde, ließ zu 



Zur Psychologie und Pädagogik der Tugenden und Fehler 177 

einer eigenartigen Einsicht kommen. Nicht nur der Einzelne konnte durch 
bestimmt geartete Wurzeleigenschaften, die man Anlagen nannte, gekenn- 
zeichnet werden, sondern ganze Gruppen von Menschen, die sich als Bluts- 
verwandte im engeren Sinne einer Familie, der Groß- und, Kleinfamilie, 
aber auch im weiteren eines Volksstammes erwiesen. Eine bestimmte 
Richtung der Psychologie hat sich die Ergründung solcher Wurzeleigen- 
schaften, die n\an dann •echte Anlagen" nannte, besonders angelegen sein 
lassen. Hier sollen die Ergebnisse dieser Untersuchungen für die religiöse 
Seelenkunde und Seelenführung ausgewertet werden. 

Beginnen wir mit der Aufzählung der bislang als einigermaßen sicher 
geltenden Eigenschaftspaare, die im Biologischen verankert zu denken sind, 
also vererbt werden können. Die Eigenschaftspaare sind: 1. Enge und Weite 
der Aufmerksamkeit, 2. starke und schwache Ansprechbarkeit des Gefühls, 
3. Vorbetontheit der Unlustseite und der Lustseite, 4. starke vitale Energie 
und schwache. Diese Aufzählungen muten zunächst recht fremd und ab- 
strakt an, sind es jedoch bei näherem Zusehen keineswegs. Eine eingehende 
Erläuterung wird diese Behauptung bestätigen. 

1. Die Enge und. Weite der Aufmerksamkeit: 
Bietet man zwei Menschen, die schon nach außen hin recht unterschied- 

lich dreinschauen können • der e\ne sei etwa hager, der andere rundlich • 
eine •Klexographie" (sinnleere Formen, wie sie sich an rissigen Mauern 
finden können) mit dem Bemerken, sie sich kurze Zeit anzuschauen, sie dann 
beiseite zu legen und zu beschreiben, so wird man möglicherweise die über- 
raschende Feststellung machen können, daß sich die Beschreibungen deut- 
lich voneinander abheben lassen: im einen Fall findet man eine sehr sorg- 
fältige, in Details gehende Beschreibung, also eine Anhäufung von Einzel- 
heiten, während das Ganze, weil es doch offenbar keinen Sinn enthält, nicht 
interessiert; es wird möglicherweise nur ein Klex oder der Teil eines 
solchen genauestens beschrieben, über die gesamte Darstellung finden sich 
jedoch nur dürftige oder gar keine Angaben, etwa über diefür die Phanta- 
sie sich ergebenden ästhetischen Formen und etwaigen Bildgestalten, die 
gefühlsmäßige Eindrücklichkeit, den Stimmwngswert usf. Diese Auffas- 
sungsart nennen wir folgerecht eine enge, weil sie gerne am einzelnen hän- 
gen bleibt und dieses recht eingehend und genau erfaßt. Es fehlt der Auf- 
fassung die Weite, vor allem auch die GefüMsber ei tschaft: die Beschrei- 
bung ist nüchtern, sachlich, möglicherweise auch kleinlich und pedantisch. 
Im Gegensatz zu diesem Typus steht der andere. Wir finden bei ihm sehr 
wenige oder gar keine Einzelheiten, dafür aber .einen gut treffenden, viel- 
leicht vom Gefühl stark bestimmten Gesamteindruck. Die.Art der Auf- 
fassung ist gleichsam ein •Überfliegen" des gesamten Bildes, dem die Ge- 
nauigkeit fehlt, das ein Ganzheitseindruck ist. 

Man spricht innerhalb dieser Art Seelehkunde von •Mliß-undKann- 
eigenschaften". Diese Unterteilung erweist sich als sehr glücklich. 

12 _ '     • 



176 Hubert Thurn S. J. 

Mußeigenschaften sind solche, die sich aus den Grundzügen zwangsläufig 
ergeben, Kanneigenschaften solche, die sich"möglicherweise, also 

. nur bei gewissen Umweltbedingungen einstellen. Mußeigenschaften 
in diesem erklärten Sinn sind für den ersten Menschentyp, den •engen" 
folgende: Gründlichkeit, Genauigkeit, Sachlichkeit,- Langsamkeit' der 
Denkabläufe, ferner Handeln nach festen Maßstäben, nach •Regel und 
Gesetz", Zielbestimmtheit • aber auch (und das sind nun die Fehler" 
der Anlage!) "enger Horizont, Abstand von den Menschen, Mangel an 
Mitgehenkönnen, an Verstehen und Einfühlung,, an Anpassungsfähigkeit, 
betonter Eigenwillen. Als Kanneigenschaften sind zu nennen: Ge- 
radheit, Schlichtheit, Kürze ohne Umschweife, Pünktlichkeit, Abhärtung, 
einfache Lebensführung, Regelmäßigkeit, wenig Sinn für Kunst und schöne 
Literatur, wenig Gemeinschaftssinn, ausgesprochen wählerisches Ausson- 
dern der zum IJmgang bestimmten v Mitmenschen, Gerechtigkeits- und 
Wahrheitssinn. Diese Kanneigenschaften entstehen auf Umweltreize hin, 
die wir gewöhnlich Erziehung nennen. Dringt beispielsweise der Erzieher 
eines solchen •eng" veranlagten Kindes auf Ehrlichkeit, Regelmaß und 
Ordnung, so wird er großen Erfolg haben, da ihm in diesem Fall die An- 
lage des Zöglings entgegenkommt. Sie wartet gleichsam auf solche Ermah- 
nungen, um sie ins Werk umzusetzen. Bleibt eine Aufmunterung und Aus- 
richtung aus, treten die Kanneigenschaften nicht in Erscheinung. Jedoch 
ist es dann oftmals so, daß spätere Lebenserfahrungen zu Einsichten führen^ 
die die Kanrieigenschaften wecken. In Lebensbeschreibungen großer Män- 
ner, die sich aus kleinen Anfängen zu imponierender Selbständigkeit ent- 
wickelten, finden sich oft Beobachtungen solcher Art. Zunächst war das 
Leben hart und wurde vom jungen Menschen vor allem dann, wenn- es 
mit dem bequemen Leben der •reichen Leute" verglichen wurde, als drük- 
kend und schwer empfunden. Aber man machte nun die Erfahrung, daß die 
Härte auch ihre großen Vorteile besitzt: man ist •abgehärtet", deshalb ein- 
satzfähiger, kann sich besser behaupten. Die Anlage des •engen Menschen" 
hatte schon die Neigung zur Härte m sich. Infolge dieser Erfahrungen ent- 
wickelt der strebsame junge Mann nun die Eigenschaft der Härte zu einer 
Charaktereigenschaft. Ähnliches ließe sich von den übrigen Kanneigen- 
schaften sagen. 

Fragen wir nun nach den Mußeigenschaften des •weiten" 
Mensch e n,"so erfahren wir folgende: Beweglichkeit, Wendigkeit, rasches 
Auffassen, Behendigkeit im Denken, großer Auffassungsumfang (Weite!), 
Anschaulichkeit, Umgänglichkeit, Anschlußfreudigkeit, Vertraulichkeit, 
Gutmütigkeit^ vielseitiges Zupacken (wenn die Lebenskraft groß ist); aber 
auch die Fehler: Leichtlebigkeit, Grundsatzlosigkeit, Unbeschwertheit, Man- 
gel an Ernst und Genauigkeit, Mangel an Tiefe (besonders in der Bindung 
an andere Menschen), leichte Affizierbarkeit (wenn das Gefühl sehr stark 
ist!), unter den nämlichen Bedingungen auch Wechsel und Laune, Veränder- 



Zur Psychologie und Pädagogik der Tugenden und Fehler 179 

lichkeit. Als Kanneigenschaften wären zu nennen: vielseitige In- 
teressen, Sink'für "Humor, für Gemütlichkeit und Behaglichkeit, für Ge- 
meinsamkeit, Rührigkeit, Nachgebenkönnen, ausgleichende Stellung in der 
Kindererziehung, während dem engen Menschen ein ausgesprochen stren- 
ger Stil der Erziehung eignen kann. Fehlermöglichkeiten sind hier: Sensa- 
tionslust (Zeitungslesen, Radiohören im Übermaß oder ausschließlich), Nach- 
giebigkeit als Gesinnungslosigkeit und Anpassung über das rechte Maß 
hinaus, Oberflächlichkeit, die sich besonders in einerh Unverstehen eigent- 
licher weltanschaulicher oder sittlicher Konflikte äußert. Auch hier läßt sich 
wieder mit Nutzen fragen: welchen Erfolg wird eine Erziehung haben, die 
viele Gegenstandsbereiche an das Kind heranbringt? Nun, sie findet offene 
Türen. Mit Freude wird die Fülle und Menge der Anregungen hingenom- 
men, die Anlage kommt der Weitung des Horizontes entgegen-, aufgeschlos- 
sen gibt sich der Mensch an die Vielfalt des Neuen hin und stürzt sich 
geradezu in sie hinein. Fehlt die äußere Anregung, etwa infolge einer engen 
und pedantischen Erziehung, so wird das vielschichtige Interesse möglicher- 
weise abgleiten in Sensationslust. Die Fülle wird dort gesucht, wo sie nicht 
erworben werden sollte. Aber auch hier kann der junge Mensch selbsttätig, 
werden. Er entdeckt etwa irgendwann ein Buch, das nach Art eines •Uni- 
versum" viele Gebiete des Wissens und Könnens lebendig werden läßt. 
Dann ist mit einem Mal eine unersättliche Wissenswut erwacht, die unter 
Umständen eine hervorragende Allgemeinbildung zeitigen wird, wie das 
Leben mancher Großen der Geschichte zeigt. 

t . - 
Enge und Weite, so schließen wir, sind also 1. Anlagen', die sich als solche 

zwangsläufig in" bestimmten seelischen Eigenarten auswirken, 2. durch die 
Erziehung geweckt, veredelt und gerichtet werden können. Zusetzen wollen 
wir hier die für die Erziehung, die Selbst- und Fremderziehung wichtige 

. Tatsache, daß sich nicht sehr häufig eine stark ausgeprägte Anlage fin- 
det; sie ist in den meisten Fällen in der Mitte liegend zu denken. Je stärker 
sie nun entwickelt ist, um so kräftiger treten die guten wie die schlechten 
Eigenschaften in Erscheinung, um so weniger \leicht sind die schlechten aber 
auch zu beeinflussen! Ein Mensch, der die Eigenschaften der Enge und 
Weite nur in einehi mittleren Grade besitzt, ist also in Bezug auf seine 
Fehler der Erziehungseinwirkung viel zugänglicher, als einer, der durch 
diese Gaben stark oder sehr stark geprägt ist. Andererseits darf nicht über- 
sehen werden, daß in der großen Stärke der Ausgeprägtheit einer solchen 
Eigenart die Möglichkeit besonderer Tüchtigkeit für ein entsprechendes Ge- 
biet des menschlichen Lebens liegt, wobei halt Fehler und Versager in ge- 
wissem Umfang hingenommen werden müssen. Hier soll sich der Erzieher, 
zumal dann, wenn ihm kein großer Reichtum an Erfahrung und keine be- 
sondere erziehliche Begabung eigen ist, natürlich nicht mit dem vorschnellen 
Urteil begnügen, daß hier nichts zu machen sei, andererseits aber auch die 

12' ' 



180 Hubert Thurn S. J. 

Möglichkeit erkennen, daß die Einseitigkeit ihr Gutes haben kann, wenn 
sie eine rechte Formung und Pflege erfährt. 

Ein Beispiel diene dem besseren Verständnis: ein Kind verrate ein großes, 
unersättliches Interesse an allem möglichen Neuen und Wissenswerten, es 
vernachlässige aber die aufgetragenen Aufgaben und zeige in ihrer Bewäl- 
tigung sehr wenig Genauigkeit und Gewissenhaftigkeit. Man müßte es zwei- 
felsohne zu Korrektheit und Zuverlässigkeit anhalten, dürfte sich aber nicht 
wundern, wenn dies zunächst wenig oder gar keinen Erfolg *aufwiese. Viel- 
leicht wird das Vielwissen doch einmal in die Tipfe führen • durch irgend- 
welche Erlebnisse und Umweltbedingtheiten. Sicherlich wäre eine Verken- 
nung der Weite und Aufgeschlossenheit durch eine enge und hinterhältige 
Erziehung, die pedantenhaft sich in Kleinigkeiten ergeht, recht nachteilig. 
Wäre wohl Leibniz, der universale Geist, je zur Harmonie gelangt, hätten 
einseitige und kleinliche Erzieher seinen Lebensrhythmus verregelt und 
verdorben? Und andererseits wäre er wohl so früh zu tüchtigen Leistungen 
gelangt,- hätten ihn weise Erzieher nicht zu Festigkeit, Genauigkeit und 
Zuverlässigkeit angeleitet? 

Dieses Beispiel bietet Gelegenheit, auf die Wichtigkeit der Intelligenz 
' für die Charakterentwicklung hinzuweisen. Es ist eine allgemein bekannte 
Erfahrung, daß intelligente Menschen viel leichter im Sinne einer Abände- 
rung voa schädlichen Verhaltensweisen zu beeinflussen sind, als unintelli- 
gente oder dumme. Wir weisen in diesem Zusammenhang auf die Willens- 
lehre Lindworskys hin, der ja bekanntlich den •Beweggrund" in sei- 
ner Bedeutung für das Willensleben in aller Deutlichkeit und Dringlich- 
keit herausstellte. Nun, der Beweggrund wendet sich •, wenn auch nicht 
ausschließlich, so doch zunächst an den Verstand, an die Einsicht. Die Er- 
ziehung wird demgemäß • vorausgesetzt, daß sie sich wirksamer Motive 
bedient • im Falle hoher Intelligenz selbst bei starker Betonung von Enge 
oder Weite, eher Erfolg haben als im Falle geistiger Unzulänglichkeit. Wenn 
•man sagt, daß gegen Dummheit selbst die Götter vergeblich kämpfen, so 
meint man gerade dies, daß die mangelnde Einsicht die Beeinflussung in 
Hinsicht auf ein Erziehungsideal erschwert oder unmöglich macht. 

Versuchen wir nun die gewonnenen Einsichten im Rahmen unseres The- 
mas auszuwerten. Es wurden viele Fehler ansichtig, aber ebenso auch Tu- 
genden • besser die naturgegebenen Voraussetzungen für beides. Das 
Frömmigkeitsleben des engen Menschen wird ein anderes Gesicht haben 
als das des weiten. Dem engen M'enschen bietet sich die Welt des 
Religiösen vor allem als Betätigungsfeld seines Willens an. Hier sucht er 
in Genauigkeit und Sorgfalt, in gewissenhafter Einzelleistung sein Ge- 
nügen. Von der Umwelt wird er nicht leicht gestört oder, abgelenkt • der 
seelische Inhalt des Gewollten nimmt ihn stark gefangen. Pünktlichkeit, 
Lebensernst, Gründlichkeit und Bedächtigkeit sind wahrhaftig gute Eigen- 
schaften und günstige Voraussetzungen eines geistlichen Lebens. Selbstän- 



Zur Psychologie und Pädagogik der Tugenden und Fehler 181 

digkeit und Anpassungsverweigerung sichern dem sittlichen Urteil die Un- 
abhängigkeit, deren der Mensch bedarf, soll er nach seinem Gewissen leben. 
Der Tatsachensinn^ der als Känneigenschaft genannt wurde, sorgt dafür, daß 
bei aller Vervollkommnung der Person Nüchternheit und Ehrlichkeit ob- 
walten, zugleich lenkt er auf die Anwendung religiöser Einsichten und An- 
mutungen hin. Der enge Mensch hat • so dürfen wir schließen • ein aus- 
gezeichnetes Kapital, ein erfolgreiches religiöses Leben zu führen. Aber 
verkennen wir auch nicht seine Schwächen. Er neigt sehr leicht"•besonders 
im Falle nicht großer Intelligenz • zu Einseitigkeit und Verbohrtheit; der 
•enge Horizont" ist hier sein Schutz und je nach Lebengumständen und 
Lebensaufgaben, auch sein Verderb. Man denke sich einen religiös engen 
Menschen als Erzieher und man wird spüren, daß hier große Gefahren 
liegen: Gefahren des Unverständnisses, des mangelnden Einfühlens, Gefah- 
ren der überbetonten Lebensstrenge und des Lebensernstes, der übertrieber 
nen und überreizten •Willensaszese", die von Erlebnis und geduldigem Zu- 
warten, von Gemeinschaft und lebendigem Kontakt mit der großen und 
vielgestaltigen Welt nichts wissen will. Das •System" von Ansichten und 
erworbenen Erfährungen kann ihm selbst Grenze und Unvermögen, ande- 
ren aber eine drückende Last werden. 

Hier sei noch auf die religiöse Gesamtentwicklung des •engen" Men- 
schen bzw. deren Beeinflussung und Richtung hingewiesen. Er bedarf in 
seiner Jugend der Auflockerung. Alles übermäßige •Abspalten" (Schizo- 
thymie), Verregeln, alle Pedanterie und Übertriebenheit sollte rechtzeitig 
erkannt und die Enge auf das rechte Maß beschränkt werden. Viele Erzieher 
freuen sich über die Erfolge ihres religiösen Einflusses auf enggeartete Men- 
schen und merken gar nicht, an welchen Auswüchsen und Einseitigkeiten ^ie 
hie/ schuldig werden. Sie freuen sich, Menschen gefunden zu haben, die ein- 
mal Ernst machen mit ihren Auffassungen. Das ist recht. Aber die Zwangs- 
neurose, die nicht selten-am Ende einer Verregelung des Daseins steht, ist 
wahrhaftig kein schönes Ergebnis, ebensowenig erschöpfte Nerven, die ein 
Leben lang nicht mehr gesunden können. Bei engen Menschen ist große 
Vorsicht in der religiösen Erziehung am Platze. Sie bedürfen • zumal dann, 
wenn die Intelligenz nicht bedeutend ist •, der Führung und Beratung, der 
Mäßigung und Klärung. Der Seelsorger kommt so oft mit guten Menschen 
in Berührung, di'e fehlgegangen sind und von Skrupeln und anderen un- 
erquicklichen Engen bedrückt werden. Er sieht zwar die Mächtigkeit einer 
Anlage sich durchsetzen • aber oft hat er auch den Mangel an Verständnis 
und Einsicht derer zu beklagen, die in übersteigerten Anforderungen und 
unklugen Kleinlichkeiten den Weg^zu der krankhaften Entwicklung geebnet 
haben.^Die •Unbedingtheit" der Nachfolge Christi will mit Weisheit 
gehandhabt werden! 

Auf eine andere Gefahr sei noch hingewiesen. Nicht unmöglich ist der 
Fall, daß ein ausgesprochen weit veranlagter Mensch enge Menschen reli- 



182 Hubert Thurn S. J. 

- >~ . 
giös anzuleiten-«der zu betreuen hat. Qer weite Mensch neigt nach unseren 
Darlegungen zur Grundsatzlosigkeit, Unbeschwertheit, zu Mangel an Tiefe 
Usf. Je strebsamer er selbst ist, um so mehr wird er die Notwendigkeit der 
Verfestigung und Vertiefung, wie man tu sagen pflegt, am eigenen Leibe 
erleben, was sich leicht in Übersteigerungen kundgeben mag. Er ahnt aber 
nicht, daß er vom engen Menschen wortwörtlich genommen wjrd. Was für 
ihn giltr*die Notwendigkeit immer erneuten Hinweises auf die Wichtigkeit 
der Grundsatztreue, gilt naturgemäß *für den Engen in dem Umfang nicht 
nur nicht, sondern führt bei ihm leicht zu völlig verfehlten Gewaltmaßnah- 
men und Überziehungen der ohnehin schon versteiften Abläufe und Ein- 
stellungen. An diese Möglichkeiten muß der weitbeanlagte Erzieher jeden- 
falls denken und Sicherungen einbauen, wenn er nicht an Verkrampfungen 
und bösartigen Entwicklungen schuldig werden will. 

Dern^ weiten Menschen schrieben wir neben anderem Beweglich- 
keit und weiten Auffassungsumfang zu. Er kann innerhalb des religiösen 
Lebens viel weniger mit unabänderlichen Grundsätzen und geregelten Vor- 
sätzen anfangen, als der enge Mensch. Er neigt zu anderen Tätigkeitsformen 
wie z. B. Improvisationen, also Lösungen aus dem Stegreif, die ihm wegen 
seiner Wendigkeit besser gelingen, als Handlungen, die nach •Regel und 
Gesetz" vorüberlegt sind. Der Wille empfängt bei ihm die Antriebe aus der 
jeweiligen Situation/er braucht also Anregung, Abwechslung. Eine Regel, 
ein Grundsatz engt ihn ein, er spürt ihre Grenzen und sie nützen ihm 
(scheinbar?) wenig. Deshalb neigt er sehr leicht zu Verurteilung und Ab- 
lehnung aller geregelten Übungen. Er übersieht in falscher Verallgemeine- 
rung oftmals deren Wert, hat aber auf der anderen Seite auch ein Recht, 
seine Erfahrungen auszuwerten, und die gehen dahin, daß für ihn An- 
regungen, Anmutungen, Erlebnisse viel stärker das religiöse Leben beein- 
flussen und tragen, ändern und bessern können, als irgendwann gefaßte 
Vorsätze und grundsätzliche Erwägungen. Hier "zeichnet sich neben dem 
erstgenannten Typus des Willensmenschen der andere des Erlebnismen* 
sehen ab. Wir greifen hier allerdings insofern vor, als wir die Stärke des Ge- 
fühls schon in die Erörterung mithineinnehmen. Der weite und gefühls- 
bestimmte Mensch ist Erlebnismensch. Er fordert • soll sein religiöses Le- 
ben gedeihen • religiöse Erlebnisse, also lebendige Ergriffenheit, das 
ÄsthetischrSchöne, also den Kult, überhaupt das. Künstlerisch-Geformte, 
ganz allgemein das Leben, als die Vermittler solcher-Auftriebe und Beweg- 
gründe. 

Das religiöse Leben des weiten Menschen kennt deshalb Wärme, Auf- 
geschlossenheit für die Kraft religiöser Impulse, es trägt eine Fülle von Ein- 
drücken und Begegnungen in sich; die Gemütswerte der Geborgenheit, der 
ganz persönlichen Beziehungen und Anmutungen, der-Zugehörigkeit, der 
Dankbarkeit, der Hingabe sind in ihm oftmals lebendige und erlebnisnahe 
Wirklichkeit. Alles Religiöse trägt eine persönliche Note, strömt aus dem 



A Zur Psychologie und Pädagogik der Tugenden und Felder 183 

Gefühl. All das ist zweifelsohne von hohem. Wert, verleiht seiner Religio- 
sität den Charakter des Echten, Natürlichen, Frischen und Urwüchsigen. 
Hier nimmt sich der Enge leicht spärlich und dürftig aus. Aber die Fehler 
des weiten Menschen sind mit seiner Stärke gegeben: man könnte sie mit 
den Worten der Grundsatzlosigkeit, der sittlichen Unbeschwertheit hinläng- 
lich kennzeichnen. Gerade dort, wo der Enge seine Stärke hat, versagt der 
Weite. Nicht als ob das sittliche Streben nicht seine' Sache wäre: aber der 
Wille im Sinne eines beharrlichen Strebens, einer unentwegten Zielbestim- 
mung ist ihm wenig gegeben. Deshalb sagten wir, er wehrt sich gegen •Regel 
und Gesetz", weiß wenig oder nichts mit ihnen anzufangen. Die große Ge- 
fahr seines religiösen Lebens ist die Auslieferung an den Zufall: bei ihm 
läuft letzten Endes eine günstige Entwicklung auf günstige Umstände hin- 
aus. Stellen sich diese ein, so mag trotz gelegentlicher Unbeständigkeit die 
große Linie gewahrt bleiben, bleiben sie aus, kann das sittliche Leben recht 
empfindliche Störungen und Knicke erleiden. 

Für die Erziehung des weitbeanlagten religiösen Menschen lassen sich 
folgende Rücksichten geltend machen. In der Jugend wird er oftmals, zu- 
mal wenn er intelligent ist, seine Grenzen schmerzlich empfinden: zwi- 
schen Wollen und Können mag ein breiter Spalt klaffen. Deshalb drängt es 
ihn, Mittel zu ergreifen, das Leben in die Hand zu bekommen. Öer Eros, also 
die Liebe zum Gegensatz (Eros esurit id, quod non habet • Der Eros dürstet 
nach dem,-was er nicht besitzt) treibt ihn gerade zum engen, geregelten 
und geordneten Menschen hin. Er übernimmt auch freudig und gerne seine 
Weisungen • stellt dann aber bald oder auch erst später fest, daß die Ver- 
regelung des Daseins nicht seine Sache ist. Hier ist eine große Gefahr für 
den Erzieher im Mangel an Einsicht in solche Zusammenhänge gegeben.' 
Einen •weiten" Menschen muß der geistliche Lehrer mit viel1 Klugheft und 
Geduld unterweisen und führen. In der postumen Briefsammlung des 
Abtes Marmion finden sich ausgezeichnete Musterbeispiele solch hoher Er- 
zieherweisheit. Der sichere Instinkt für die Gefahr einer Überforderung der 
Leistungsmöglichkeit, die klare Intuition des •jetzt-noch-nicht", /das Ab- 
war'ten-können, eine große und reife Güte, die dennoch Festigkeit und Un- 
beirrbarkeit kennt, sichern hier allein den vollen Erfolg. Als gründlich 
falsch erweist sich eine •enge" Führung, die dazu in das Stadium der bür- 
gerlichen Seßhaftigkeit und Unfehlbarkeit getreten ist, in dem die Sittlichkeit 
und das sittliche Streben den •odor suavitatis" nicht nur verloren, sondern 
den Geruch von Aktenstaub und Langweiligkeit erworben hat. Ziel der Er- 
ziehung muß sein, dem Kind oder Heranwachsenden begreiflich zu machen, 

- daß •die Treue kein leerer Wahn ist". Sittliche Treue muß für den weiten 
Menschen aus der religiösen Aufgeschlossenheit, aus der Hingabeneigung, 
dem Angemutet- und Angesprochenwerden erwachsen. Die religiöse Ver- 
pflichtung muß als eine persönliche Bindung erlebt werden. Die Ver- 
sachlichung sittlicher Forderungen, die so leicht mit der Reifung eintreten 



184 Hubert Thurn S. J. 

kann und in der •Preußenmoral" ihren in unseren Bereichen klassischen 
Niederschlag fand, das unpersönliche •man", das fordert, befiehlt und straft, 
das dem engen Menschen oft recht sein mag, bedeutet für den weiten Un- 
ergiebigkeit und Belastung. Andererseits hat gerade die Gemeinschaft, der 
der weite Mensch aufgeschlossen und bedürftig gegenübersteht, eine große 
Bedeutung für ihn: sie trägt ihn und gibt ihm Halt und Richtung. Das wich- 
tigste Mittel für eine gesunde Entwicklung ist jedoch für ihn die unentwegte 
Anregung, die sowohl in Feier und Kult, wie auch in lebendigen Darstel- 
lungen religiöser Wahrheiten, am meisten jedoch dn solchen großer Persön- 
lichkeiten geboten wird. Wenn ein geistlicHer Erzieher auf'die Frage, was 
er vorziehen würde, die geistliche Betrachtung, die mehr oder weniger auf 
Selbsttätigkeit ausgerichtet ist, oder die geistliche Lesung, antwortet, un- 
bedingt die geistliche Lesung, so offenbart er damit die eigene Anlage, gibt 
aber auch die rechte Antwort für unseren Zusammenhang: das lebendige 
Bild eines vorbildlichen Menschen vermag den weiten Menschen am aller- 
besten zu führen und nachgehend zu beeinflussen (•Leitbildtypus'). 

Ehe wir zum Abschluß dieses Teiles kommen, möge noch die Frage be- 
antwortet werden, wer sich denn nach den-vorangehenden Überlegungen am 
besten für die religiöse Erziehertätigkeit eigne. Darauf ist zu antworten: 
am wenigsten der enge Mensch, wiewohl gerade dieser Typ, sogar in#über- 
steigerten Formen am meisten dazu verwandt wird! Der weite vermag sich 
noch umzustellen, wenn er seine Unzulänglichkeit spürt, nicht so der enge. 
Allgemein läßt sich wohl sagen, daß stark betönte Eigenarten der Enge 
wie der Weite wenig brauchbar sind, hingegen harmonische, also ausgegli- 
chene am ehesten in Frage kommen. 

2. Starke und schwache Ansprechbarkeit des Gefühls 

Daä Geführ ist zunächst einmal zu scheiden in Empfindsamkeit und Stim- 
mung. Empfindsamkeit ist eine besondere Anfälligkeit gefühlsmäßiger Art 
für die Belange des Ich, Stimmung eine umweltbezogene Gefühlsbildüng. 
Während dem engen Menschen diej Empfindsamkeit, auch Empfindlichkeit, 
selten fehlt, ist ihm Stimmungsmöglichkeit oft wenig gegeben. Beim weiten 
Menschen ist die Stimmung vorwiegend zu finden, aber auch,die Empfind- 
samkeit ist ihm nicht unbekannt. Weiter läßt sich sagen, daß das Gefühls- 
leben beim weiten Menschen • ganz allgemein, sowohl im Sinne der Emp- 
findsamkeit, wie des Stimmungslebens, viel •natürlicher" ist, als beim 
engen Menschen, da es mühelos auszufließen pflegt, also Abieitfähigkeit vor- 
handen ist. 

Infolge der Kürze des uns zur Verfügung stehenden Raumes besteht die 
Gefahr, zu vieles anklingen zu lassen, das nicht hinreichend erläutert wer- 
den kann. Wir begnügen uns deshalb hier mit einer grundsätzlichen Klä- 
rung des Zusammenhangs der Gefühlsansprechbarkeit mit der Enge und 
Weite. 



-    Zur Psychologie und Pädagogik der Tugenden und Fehler 185 

Der gefühlsmäßig leicht anspre c h b are e ri g e Mensch, der 
meist über wenig Lebenskraft verfügt, ist der •empfindsame Mensch", der 
Mensch der starken Anfälligkeit für die Belange des Ich. Seine guten Eigen- 
schaften sind: Vorsicht, Scheu, Feinfühligkeit, das Witterungsvermögen, das 
wir feines oder zartes Gewissen nennen. Schon geringe Verstöße" gegen die 
innere und äußere Ordnung können ihn recht unangenehm berühren, und 
quälen. Er gerät deshalb leicht in innere Schwierigkeiten, aus denen er be- 
sonders dann schwer zurückfindet, wenn die Intelligenz nur mäßig ent- 
wickelt ist. Die leichte Störbarkeit drängt ihn aus der Gemeinschaft heraus. 
In ruhiger Berufstätigkeit, die mit großer Gewissenhaftigkeit durchgeführt 
wird, sucht er sein Genügen. Kleine Versager sind ihm hier schon äußerst 
peinlich. Seine Fehler lassen sich aus dem Vorangehenden leicht entnehmen. 
Es fehlten •Weite". Das Ich steht zu sehr im Mittelpunkte des Interesses. 
Es wird mit vielen Gesetzen und Regeln gasichert, aus denen es kaum je 
ausbricht. ' 

Übersetzen wir diesen Typus auf die Ebene des Religiösen, so erkennen 
wir in ihm den sorgfältig-behutsamen, vielfach ängstlichen Frommen. Die 
seelische Sauberkeit und Ordentlichkeit wirkt durchaus überzeugend, wenn 
sie auch wegen der Weitabgewandtheit (Introversion) wenig Kraft und Wir- 
kung nach außen erkennen läßt (der Eng-Empfindsame wirkt nach außen oft 
uninteressiert und •stumpf"). Die Religiosität kann'aber leicht den Charak- 
ter der Selbstversorgung einer übertriebenen ängstlichen Sorge annehmen. 
Das ethische Streben wirkt infolge der Ichbetontheit kleinlich und pedan- 
tisch. Es gelingt hier selten einmal, sich wirklich gelöst und frei an eine 
Aufgabe oder, an eine, Person hinzugeben. Alles ist auf Selbstbewahrung ab- 
gestellt • und zwar in der schon öfter genannten vorsichtigrtastenden 
Form. Dieser Typus bietet die besten Voraussetzungen für Zwangs- und 
Erschöpfungsneurosen. Die Kräfte werden in der äußersten Konzentration 
auf die Aufgaben leicht aufgezehrt. Er ist also im besonderen Maße anfällig 
für innere und äußere Schwierigkeiten. Sündenangst und Ausrichtung auf 
Vermeiden auch der kleinsten Fehler sind vielfach der Ansatzpunkt un- 
günstiger Entwicklungen. 

Aus diesen Gründen sind gefühlsmäßig leicht ansprechbare Menschen 
schwer erziehbar. Nicht so als bereiteten sie dem Erzieher viele äußere 
Schwierigkeiten, im Gegenteil. Aber sie vertragen die normale Kost der 
Unterweisung nur schwer oder gar nicht. Denn sie versuchen immer die 
Härten und Schärfen der sittlichen Forderungen wortwörtlich • sofern die 
Kraft dazu reicht • in die Tat umzusetzen. Da sie dies gefühlsmäßig stark 
belastet, wird die •Sündenlosigkeit" nicht selten durch seelische Erkrankun- 
gen erkauft. 

Der gefühlsschwache enge Mensch befindet sich in einer 
recht glücklichen Lage. Die Sorgsamkeit und Bedächtigkeit wird in nichts 
gestört, oder doch nur selten. Gleichmaß und Regelmaß, die gelegentlich 



186 Hubert Thum S. J. 

vielleicht einmal durchbrochen werden, kennzeichnen seine Arbeit und sein 
Leben. Innerhalb des religiösen Bereiches erübrigen sich viele Worte. Auch 
hier wirkt die Frömmigkeit nach außen hin zweifellos echt. Aber gerade 
dieser Typ-Bringt die Tugend in einen merkwürdigen Ruf, da ihr in dieser 
Verwirklichung sowohl der eigentliche Kampf, wie auch die strahlende 
Helligkeit, das Sieghafte und Überzeugende fehlt. Das Geregelte des Lebens 
ist zur zweiten Natur geworden. Haben solche Menschen innerhalb einer 
religiösen Gemeinschaft großen Einfluß, können sie durch Kühle und Kälte, 
die positiv gewandt Sachlichkeit bedeutet, fraglos Gutes wirken. Anderer- 
seits können sie • ohne Wissen und Willen • schwierige Menschen, solche 
von starker Gefühlsansprechbarkeit, wenn sie dazu noch in besonderen, 
schwierigen Verhältnissen leben, in helle Verzweiflung bringen, da ihnen 
jegliches Verständnis für ihre Lage und jegliches Einfühlungsvermögen ab- 
geht. Wir fügen hier an, daß der wenig gefühlsbegabte enge Mensch bei 
starker Leberiskraft enorme Leistungen vollbringen kann. Das Regelmaß 
der Tätigkeit und der Mangel an Störbarkeit zusammen mit der Durchhalte- 
energie sind die Voraussetzungen dazu. Aber diese Tätigkeit wird wegen 
des Mangels an Gefühl nie eine soziale, also unmittelbar auf den Menschen 
gehende sein. Hier muß sie versagen. 

Die W e i t e ist zwar zunächst, werin sie von starker Gefühlsansprechbar- 
keit getragen wird, eine stimmungsgesättigte, aber auch die Feinfühligkeit 
ist oft ausgeprägt. Wir nahmen schon in den Ausführungen, die die Weite 
betrafen, das eine oder andere vorweg. Der weite, gefühlsbetonte Mensch 
ist der Erlebnismensch dessen hauchfeine Stimmbarkeit starke Beziehun- ( 

gen zum künstlerischen Bereich erkennen läßt. Der soziale Kontakt ist sehr 
gut, die Mitteilsamkeit ausgeprägt. Er wird sehr leicht von der Umwelt 
getragen und bestimmt. Innerhalb der religiösen Welt ist das Pendeln zwi- 
schen den Extremen der Gehobenheit und der Niedergeschlagenheit, des. 
•Trostes" und der •Trostlosigkeit" charakteristisch. So störend nun diese 
Stimmungsschwankungen nach außen wie nach innen sein mögen, sie sind 
Wert und Unwert zugleich. Wert insofern sie unmittelbare Beziehungen zu 
den religiösen Werten stiften können, also das religiöse Werterlebnis be- 
günstigen. Der Erlebnismensch kann sich an das Religiöse wahrhaft hin- 
geben, kann sich selbst vergessen, wirklich •selbstlos" aufgehen^ im ande- 
ren. Seligkeit und Verzweiflung sind ihm nicht unbekannt. Seine religiös« 
Welt ist infolgedessen reich und lebendig. Die Liebe Gottes im Doppelsinn 
der Liebe Gottes zum Menschen, wie der des Menschen zu Gott, wird ihm 
bei rechter Leitung bald zur Grundlage des geistlichen Lebens • und zwar 
geschieht dies ohne besondere Anstrengung. Es ist sein Wesen, Kontakt 
zu suchen und zu finden, sich auszusprechen, d. h. hier: zu beten. Das natür- 
lich-echte Beten kommt ja aus der Liebe Und wendet sich an die Liebe. Aber 
in der Wurzel von all dem liegt doch auch die Gefahr. Da diesem Typus die 
Ausdauer, die Gewissenhaftigkeit und Genauigkeit so wenig liegen, hält 



Zur Psychologie und Pädagogik der Tugenden und Fehler 187 

das sittliche Streben mit dem Erlebnis selten Schritt. Hier können sich 
merkwürdige Ungereimtheiten für den Außenstehenden ergeben, ein Ge- 
gensatz zwischen religiöser Aufgeschlossenheit und sittlichem Streben, der 
zumal dem engen Menschen völlig unverständlich ist. 

Für den gefühlsbetont-weiten Menschen ist die Gemeinschaft, wie oben 
schon hervorgehoben wurde, von sehr großer Bedeutung. Da er dem Um- 
welteinfluß wenig Eigenwilligkeit und Festigkeit entgegenzusetzen vermag, 
empfängt er von der religiösen Gemeinschaft Halt und Antrieb. Umgekehrt 
wird die unreligiöse Atmosphäre ihn stärkstens beeindrucken, wenn, nicht 
von seiten der Erziehung starke Gegengewichte gegeben werden. Der ge- 
fühlsbetont-weite Mensch ist der sittlich-stark-gef ährdete Mensch. Deshalb •> 
tut ihm neben der besonders, intensiv gehaltenen religiösen Beeinflussung 
auch die äußere Haftung einer Ordnung not. So sehr er sich gegen sie 
sperren mag, er wird sie immer wieder als Hilfe erleben und sie deshalb 
nicht in falsch verstandener Freiheit verurteilen können. Das rechte Maß 
wird hier das Ergebnis vieler Erfahrungen sein müssen und können. 

3. Vorbetontheit der Uniusfseite und der Lustseite 
Hier dürfen wir uns kurz fassen. Wir weisen lediglich darauf hin, daß das 

Überwiegen der Niedergeschlagenheit Anlaß zu Vertiefung wird und einen 
besonderen Grad von Leidensfähigkeit im Gefolge hat, während die vorherr- 
schende Gehobenheit Grund der Unbeschwertheit und des unbekümmerten 
Einsatzes 4er Kräfte wird. Das schwernehmende Temperament ver- 
kompliziert die sittlichen und religiösen Verpflichtungen, läßt das Versagen 
besonders drückend und schwer werden. Minderwertigkeitsanwandlungen' 
bis zu Beziehungsideen gesteigert, dürften grundsätzlich möglich sein. Die 
Erziehung eines schwermütigen Menschen ist nicht einfach. Besonders 
schwierig wirkt sich die Antriebslahmheit und -gestörtheit aus. 
•Man kann sich nicht aufraffen", ist vielfach die kurze Formel der inneren 
Nöte. Die Folge ist das Sichhängenlassen, das moraltheologisch oft im Zwie- 
licht erscheinen wird. Gute Hilfen sind hier eine geregelte Tätigkeit, An- 
erkennung und Mitgefühl. 

Wenn die Gefahr der Gehobenheit in manchmal recht erheblichem 
Ausmaß der Leichtsinn ist, so ist ihr Wert die Sorglosigkeit und Zuversicht, 
die gerade im religiösen Bereich zur schönen Tugend der Kindlichkeit hin- 
führen können. Wird dem schwernehmenden Menschen der leidende Herr 
zur Quelle reichsten Trostes, so ist die Vaterschaft Gottes dem euphorischen 
Menschen Anlaß zu Vertrauen Und Hingabe. Während dem Niedergeschla- 
genen übrigens die Sünde eine ständige Last ist, weiß der Sorglos-Un- 
bekümmerte von derlei Nöten leicht zu wenig. Ihm ist der ernste Hinweis 
auf Gottes Gebot deshalb notwendig. 

Bringt man an den Gesichtspunkt der Betonung der Unlustseite die Eigen- 
schaften der Enge und Weite, so spürt man die unvergleichlich anders- 
geartete Eigenart beider Gefühlswelten gleich heraus. Die Abflußmöglich- 



188 Hubert Thurn S. J. 

keit des Weiten läßt die Spannung abklingen, sich verringern, während die 
Perseverationstendenz (Streben zu beharren) des Engen die verhaltenen 
oder verdrängten Gefühlszustände schafft, die leicht zu größeren Störungen 
führen können. Es gibt hier eine Hygiene des Gefühlslebens, die darin be- 
steht, die Gefühle zu •verdauen", in der rechten Weise zu verarbeiten, 
Größe Bedeutung kommt der Aussprache zu. Es wäre sicher falsch, wollte 
man die Beichte nur als Sakrament der Sündenvergebung sehen, wenn sie 
dies auch an erster Stelle ist. Eine Besprechung quälender Gewissensnöte 
kann ungemein befreiend wirken, das gleiche darf man von dem schlichten 
Mitteilen seelischer Disharmonien sagen, wenn auch der Mangel an Aus- 
drucksmöglichkeit zunächst hinderlich sein wird. 

Fassen wir die Ausführungen unter 2 und 3 zusammen, so läßt sich fol- 
gendes sagen: Mußeigenschaften der leichten Gefühlsansprechbarkeit sind 
im Fall des engen Menschen: Feinfühligkeit, Empfindlichkeit, Stimmbar- 
keit, Umweltabwendung, Innerlichkeit, Genauigkeit, Gewissenhaftigkeit. 
Kanneigenschaften sind: Übersteigerungen und Überziehungen der Forde- 
rungen, Hemmungen, Gewissensnöte, Skrupeln, Zwänge, leichte Erschöpf- 
barkeit. Wiegt die Unlustseite vor, so sind vor allem die Verhaltungen, die 
mangelhaften Abflußmöglichkeiten innerer Spannungen erwähnenswert, 
die die Möglichkeit seelischer Erkrankung sehr nahe rücken. .Aus diesen 
•Wurzeleigenschaften" sehen wir das sittlich-religiöse Leben sich in ganz 
bestimmter Weise entfalten und entwickeln. Feinfühligkeit und Gewissen- 
haftigkeit bedingen die saubere Gesinnung, ermöglichen das zarte Gewis- 
sen, die Ausdauer des>Strebens. Allerdings ist der Erfolg aller Bemühun- 
gen durch Neigung zu Übertreibungen, zu inneren Störungen und Ausweg- 
losigkeiten gefährdet. 

Im Falle des weiten Mens.chen sind Mußeigenschaften die leichte Stimm- 
barkeit, die Gelöstheit und Offenheit der Zuwendung zur Umwelt, die 
•Grundsatzlosigkeit", die Hingabeneigung, die Bereitschaft zum Erlebnis. 
Kanneigenschaften sind echte Liebe, die auch zum Opfer hinneigt, religiöse 
Wärme, religiöses Interesse, Getragenwerden von der Gemeinschaft, aber 
auch leichte Verführbarkeit, Bestimmbarkeit, Abhängigkeit, Unselbständig- 
keit, sittliche Unzuverlässigkeit usf. Wiegt die Unlustseite vor, sind Schwer- 
mut, die etwas Weiches und Willfähriges an sich hat, Sich-hängen- und -trai- 
ben-lassen, Mangel an Antrieb und Auftrieb leicht gegeben. Aus diesen 
Wurzeleigenschäften erwachsen folgerecht sowohl die wertvollen Charak- 
tereigenschaften wie Erlebnisfähigkeit, innerer Reichtum, Hingabe- und 
Opferfähigkeit, das persönliche, natürliche Verhältnis zum anderen Men- 
schen usf., aber auch die Weichheit und Bestimmbarkeit, das Sich-treiben- 
und -hängen-lassen, eben die sittliche Unzuverlässigkeit. Im Falle des Vor- 
wiegens der Lustseite werden die Umweltverbundenheit, das Kontakt- 
süchen und Leichte-Finden, die innere Unbeschwertheit, aber auch der Man- 
gel an Festigkeit, an Grundsatztreue, der Leichtsinn, die Sorglosigkeit usf. 



Zur Psychologie und Pädagogik der Tugenden und Fehler 189 

als Wurzeleigenschaften ansichtig. Aus ihnen ergibt sich die Gutmütigkeit, 
die aber zugleich auch Mangel an •Treue" im Sinne einer Willensuntugend, 
eben die Bestimmbarkeit von außen her einschließen kann. 

Der Fall des engen Menschen, der schwache Ansprechbarkeit des Gefühls 
aufwies, wurde kurz erwähnt als der eines bedächtigen, pedantischen, von 
außen und innen her kaum störbaren Menschen, der bei großer Lebens- 
kraft besonders arbeitskräftig ist, hervorragend sachlich sein kann, anderer- 
seits aber durch Mangel an Verstehen, an Einfühlung, überhaupt an Um- 
gangsmöglichkeit wenig oder gar keine Befähigung sozialer Art aufzuwei- 
sen pflegt. Der weite Mensch mit geringer Gefühlsansprechbarkeit wurde 
nicht aufgeführt, da er kaum in der Praxis vorkommen dürfte. Allenfalls 
ließ sich von einer geringeren Gefühlsansprechbarkeit sprechen, wobei dann 
die oben aufgeführten Zusammenhänge lediglich in der Stärke der Aus- 
geprägtheit ihrer Voraussetzungen und deren Auswirkung abgewandelt 
würden.     - 

4. Starke und schwache vitale Energie 
Mit diesem Abschnitt wird eine.für das sittlich-religiöse Leben höchst- 

bedeutsame Voraussetzung genannt. Leider reicht der Raum nicht dazu aus, 
die Beziehungen in aller Ausführlichkeit darzustellen. Wir müssen uns auf 
Andeutungen beschränken. Gerade die Vitalität wäre in ihrer Bedeutung 
für das sittlich-religiöse Leben einer eigenen Monographie wert. 

Wir setzen hier der Einfachheit halber,, um weitere,, ausführliche Be- 
schreibungen vermeiden zu 'können, die vitale Energie mit der Tätigkeits- 
lust gleich. Dies ist insofern berechtigt, -als sie tatsächlich Antriebskraft ist, 
das Wesen der Triebkraft aber die Dynamik, der Drang, die Kraft zur 
Tätigkeit, einer jeweilig bestimmt gearteten Tätigkeit, ist. 

Wir unterscheiden danach enge Menscheli, die tätigkeitslustig sind, und 
solche, die tätigkeitsabgeneigtsind. Ebenso weite Menschen, die über starke 
vitale Energie, und solche, die nur über geringe verfügen. Vorausschicken 
läßt sich die schon seit langem im Volksmund gebräuchliche Redensart, daß 
Müßiggang aller Laster Anfang jgt, die Tätigkeitslust also als eine vorzüg- 
liche Voraussetzung eines religiös-sittlichen Lebens angesprochen werden 
kann. Wie so oft wunde diese Volksweisheit wissenschaftlich (durch eine 
recht umfängliche psychologische •Enquete" [Umfrage] zweier holländischer 
Psychologen) bestätigt, nach der die Tätigkeitslust zu allen Tugenden, die 
Bequemlichkeit und Faulheit, also der Mangel an Antrieb, zu allen Lastern 
eine hohe Körrelation (Beziehung) aufwies. 

Mußeigenschaften der vitalen Energie sind Tatkraft, Eifer, Beschäfti- 
gungsdrang, Rührigkeit, Regsamkeit (Beweglichkeit), Strebsamkeit, Be- 
hauptung, Ausdauer. Kanneigenschaften sind Sachinteresse, Unruhe, Drauf- 
gängertum, Rastlosigkeit, Gewecktheit/ Initiative, Tatsachensinn, Ehrgeiz, 
Unstäte, Stoßkraft usf. Teilen wir die genannten Eigenschaften dem engen 
und weiten Menschen zu, so ist das Kennzeichnende des engen Menschen 



190 Hubert fhurn S. J. 

die aus der Verschlossenheit erwachsende Kühle und Zurückhaltung, die 
sich in Eigenenschaften wie Tatkraft, (verschwiegener) Eifer, Selbstbehaup- 
tung, Ausdauer sehr gut ausdrücken; für den weiten Menschen ist hingegen 
die unbekümmert ausfließende, sich nach außen kundtuende Bewegung und 
Erregung aufschlußreich. Hier sind Eigenschaften wie Rastlosigkeit, Un- 
stäte, Unruhe, Draufgängertum usf. bezeichnend. 

Wir müssen nun allerdings eine Unterscheidung innerhalb der Tugenden 
vornehmen, die sich aus den vorangehenden Erwägungen ergibt, insofern 
wir sagten, daß die Tugend zur Tätigkeitslust enge Beziehungen aufweise. 
Denn es gibt offensichtlich passive Tugenden, also Tugenden, die sich bei 
stark betontem Tätigkeitsdrang nicht leicht finden, wie etwa Geduld, Be- 
sinnlichkeit, Bedachtsamkeit, Rücksichtnahme, Bescheidenheit, Stille des 
Wesens, Beschaulichkeit, Tiefe, Harmonie, •Heiterkeit" usf. In dem Sprich- 
wort heißt es darum mit Recht •Müßiggang" nicht Muße"! Es gibt also,auch 
Tugenden, die aus dem Mangel an Antrieb, an Triebkraft und Lebenskraft 
erwachsen. Dies wird in der Psychologie der Lebenskraft leicht übersehen. 
. Die Lebenskraft kann, als Wurzeleigenschaft aufgefaßt, als Trieb und 
Drang zur Tätigkeit, positiv gewandt einfach ausgedrückt werden als 
psycho-physisches Leistungsvermögen. Die Begabung der Lebenskraft stellt 
so verstanden zweifelsohne ein. erhebliches Kapital für das aszetische Leben 
dar. Antriebsarme Menschen versanden leicht, selbst wenn sie von einer 
religiösen Gemeinschaft getragen werden. Daß der Mensch mittels seines 
freien Willens solche Antriebe bei entsprechenden Voraussetzungen 
erzeugen kann und hervorbringen-muß, ist eine Erfahrungstatsache. Die 
Auffassung, als strömten die Antriebe unablässig und mühelos aus den 
biologischen Tiefen, muß darum als verfehlt angesehen werden. Die Aszese 
antriebsstarker Menschen besteht demnach nicht nur in der Ausrichtung auf 
lohnende Ziele, sondern auch in dem Anstoß, den sie sich selbst geben und 
geben müssen. Was die Antriebslahmheit, also den Mangel an Lebenskraft 
angeht, den wir mit einem Mangel an Tätigkeitslust bezeichneten, so 
wurde schon gesagt, daß auch ihm gewisse Tugenden erwachsen können. 
Diese Tugenden, die wir zum Teil mit dem Wort einer gewissen •Bravheit" 
bezeichnen können, werden von despotischen oder unsicheren Erziehern 
bei ihren Untergebenen sehr geschätzt und gezüchtet. Daher können Pro- 
gnosen (Voraussagen) einer Entwicklung so leicht falsch sein, weil die 
•Bravheit" sich eines Tages als Mangel an Antrieb, an Kraft und Selb- 
ständigkeit erweist. 

Manches Versagen im Tugendstreben, so fassen wir die letzten Ausfüh- 
rungen, kurz zusammen, wird sich wohl auf den Mangel an Lebenskraft 
zurückführen lassen. Die Antriebslahmheit läßt die kräftigen Spannungen 
nicht aufkommen oder erträgt sie nicht, die nun einmal für die Erfüllung 
vieler oder schwerer sittlicher Pflichten erforderlich wären. Freilich dürfte es 
im Einzelfall oft nicht leicht sein, festzustellen, wie w^jt die Kräfte gereicht 



Zur Psychologie und Pädagogik der Tugenden und Fehler 191 

hätten/Denn auch der lebensunkräftige Mensch kann sich viel •abringen". 
Gerade darin läge der besondere Wert seiner Tugend, daß er trotz geringer 

^Antriebe ausrder Einsicht, dem hohen Beweggrund heraus sich 
anstrengen würde. Die Auffassung trifft durchaus das Rechte, die das 
Gegensichangehen • d. h. das Aufraffen trotz fehlenden innerer •An- 
triebe" nicht nur als sittlich besonders wertvoll, sondern als einen Ausweg 
aus der Gefahr der Versandung und Apathie bezeichnet und empfiehlt. Hier 
wäre die •negative Aszese" sehr wohl am Platze. Durch die äußeren Hilfen 
einer bestimmten Zeiteinteilung, bestimmter Übungen usf. wird die An- 
triebsleere von außen überwunden. Öie häufig erfolgenden Anreize durch 
Torgeschriebene Übungen unterstützen den •guten Willen", den wir vorhin 
mit dem Aufraffen kennzeichneten. 

Wir stehen am Ende unserer Überlegungen. Auf beschränktem Raum 
versuchten wir ein umfängliches Anliegen zu verwirklichen. Es konnte dies 
nur stichworthaft geschehen. Aber so vierdürfte klar geworden sein, daß 
tiefgreifende psychologische Unterschiede im religiösen Leben obwalten, 
daß diese in gewissem Umfang zurech't bestehen, da sie auf echte Anlagen 
zurückgehen, daß die Aszese jedoch allen not tut. Auch das wurde versucht 
zu zeigen, wie tief Fehler und Sünden in d e r Wurzel zu suchen sind, aus 
der auch die Tugenden wachsen. Die Enge und Weite sind Gabe und Auf- 
gabe zugleich; das gleiche gilt von der Gefühlsansprechbarkeit, der Vor- 
betonung von.Lust und Unlust, der Lebenskraft in dem bestimmten Grad 
ihrer Ausprägung. Die Enge war Gewissenhaftigkeit, aber auch leicht 
dumpfe •Enge", die Weite Aufgeschlossenheit, aber auch mangelnde Ge- 
nauigkeit, die Gefühlsstärke Empfindsamkeit, aber auch Ichbetontheit und 
Mangel an Freiheit, Stimmungsreichtum, aber auch Mangel an Gleichmaß, 
die Unlust bedeutete Leidensfähigkeit und Tiefe, aber auch Entschlußhem- . 
mung und Lähmung, die Lustbetonung Sorglosigkeit und Zuversicht, aber 
auch Leichtsinn und-Unbekümmertheit, die starke Lebenskraft zeigte Tat- 
kraft und Zielfreudet aber auch Mangel an Muße und Beschaulichkeit, die 
mangelnde Lebenskraft Bescheideriheit und Stille, aber auch Mangel an 
Kraft und Selbständigkeit. Sind diese'Wurzeleigenschaften einmal erkannt, 
wird sich mancher mit den Unwerten, die mit den Werten unauflöslich ver- 
bunden sind und aus dem einen Grund hervorwachsen, aussöhnen. Un- 
bedingte Voraussetzung eines erfolgreichen religiösen Strebens ist sodann 
die Erkenntnis des Zusammenhangs der •Fernwirkungen" mit den Wurzel- 
eigenschaften, also der Einzelakte mit den eigentlichen Gründen. Der psy- 
chologisch ungeschulte Mensch bleibt sehr gerne bei den allernächsten, kon- 
kreten Eirizeltatsachen stehen, ohne sie auf tiefere Zusammenhänge zurück- > 
zuführen und so zu einem Charakterbild zu gelangen. Es war hier nur mög- 
lich, Grundlinien aufzuweisen. Sehr vorteilhaft für die Schulung der Cha- 
rakterbestimmung ist das Durchdenken der oben aufgewiesenen Grund- 



192 Hubert Thurn S. J. 

lagen. Man muß lernen, im Beziehungsdenken die ein- 
zelnen  Wurzel Eigenschaften zu  verknüpfen  und  im 
Zusammenhang    ihrer   wechselseitigen    Durch drin-«» 
going die Folgen zu über legen. 

Wir beantworten zum Schluß noch die Frage, wie denn die Erziehung des 
durch die Wurzeleigenschaften hinlänglich erfaßten und bestimmten Men- 
schen zu bewerkstelligen ist. Einzelheiten wurden im Verlauf der Abhand- 
lung genannt. Hier soll die Frage mehr grundsätzlich gesehen werden. Dazu 
läßt sich folgendes sagen: 

1. Die Wurzeleigenschaften lassen sich nicht ausrotten oder in ihr Gegen- 
teil umkehren: aus einem •engen" Menschen kann kein •weiter" werden, 
aus einem Gefühlsmenschen kein kalter Rechner, aus einem Schwermüti- 
gen kein Sorglosunbekümmerter, aus einem Leichtfuß kein leidensfähig- 
tiefer Mensch, aus einem Lebenskräftigen kein •braver", sanfter Alles- 
dulder. Wohl aber lassen sich die Eigenschaften beschneiden, auf ein gerin- 
ges Maß zurückdrängen. Bei den Mußeigenschaften können, wenn die Intel- 
ligenz ausreichend ist, und entsprechende Motive in Bereitschaft gestellt 
sind, die Überspitzungen vermieden werden, so lange sie nicht sehr stark 
ausgeprägt sind. - v . 

2. Sehr wichtig ist es, darauf hinzuweisen, daß die Eigenschaften "• so- 
wohl die Kann- wie auch die Mußeigenschaften • in ihrer positiven Be- 
schaffenheit, ihrem Wert ansichtig gemacht werden müssen. Erziehung be- 
steht nicht darin, unablässig die Fehler und schlechten Eigenschaften in den 
Blickpunkt zu rücken, am jeweiligen Menschen ohne Unterlaß herumzu- 
nörgeln. Leider bringt die Beichtpraxis • nach den Fehlern zu suchen, sich - 
möglichst minderwertig erleben zu wollen • eine solche Ausrichtung leicht 
mit sich. Es ist zwar wahr, daß zum rechten Loben und Anerkennen mehr 
Weisheit gehört, als zum Gegenteil. Aber dann strebe man nach dieser 
Weisheit. In einer Seelenführung müssen • anstatt die Schwächen immer 
wieder hervorzuholen • die geistlichen und religiösen Möglichkeiten, 
A r b e i t s möglichkeiten deutlich gemacht werden. Aus der Erkenntnis 
der Werte einer Anlage lassen sich naturgemäß mit Erfolg Wege der reli- 
giösen Idealverwirklichung ausarbeiten, die weiter führen als ein Ver- 
weilen bei den Sündern und Fehlern. ' 

3. Es wurde schon auf die große, man möchte sagen überragende Bedeu- 
tung der Intelligenz für die Charakterentwicklung^aufmerksam gemacht. 
Wesentlich für die Erziehung ist deshalb die Ermittlung des Grades der 
Intelligenz. Der Unbegabte stößt viel leichter an seine Grenzen, an die Un- 
aüsweichlichkeiten von Verhaltensweisen als der Begabte. Dieser Tatsache 
wjrd moralpsychologisch viel zu wenig Rechnung getragen. Der Dumme 
sündigt zwar weniger leicht als der Intelligente, aber dafür sind ihm die 
Grenzen objektiver Angemessenheit, also der eigentlichen Entsprechung des 
Ideals wesentlich enger gezogen. Von vorzüglicher Intelligenz läßt sich 



Theresia von Lisieux und die Frömmigkeit unserer Zeit J93 

selbst bei überbetonten Wurzeleigenschaften noch sehr viel erwarten an 
Unterlassungen, Kritik (Selbstkritik im besonderen), Ausgleichsstreben, 
Zurückhaltung, Abwartenkönnen usf. 

4. Erwähnten wir zu Beginn die ungünstigen Folgen einer •negativen" 
Aszese, wie da sind Mangel an Erfolg, Niedergeschlagenheit, Freudlosig- 
keit usf., so können wir nun etwas mehr dazu sagen. Wir' vermuten, daß 
es sich bei «Jen Kritikern einer systematischen •Aszese" im allgemeinen um 
weitveranlagte Menschen mit starker Gefühlsansprechbarkeit handelt • 
vielleicht auch um enge, die auf schmalen vitalenergetischen Grund gestellt 
sind, die infolgedessen am •System" Schiffbruch litten, kranke Nerven oder 
Zwänge und dergleichen davontrugen. Die Freudlosigkeit mag zudem in 
Verbindung stehen mit einem Mangel an Einsicht in die Zusammenenhänge 
der Anlagen, vor allem auch in ihre Werte. 

Der Gedanke, daß unser- menschliches Tun immer nur •Stückwerk" 
bleibt, weil es notwendig an seine Grenzen stößt, ist für uns Prüfung und 
Trost zugleich. Grenzen sind schmerzlich; wenn sie aber geöffnet bleiben 
fürvGottes Gnade, bedeuten sie nicht Ende, sondern Anfang; denn das ist 
wahr • jenseits aller Seelenkunde: •Wenn ich schwach bin, bin ich stark" 
(2 Kor 12,10) und das andere Wort: •Ich vermag alles in dem, der mich 
mächtig macht" (Phil 4,13). 

Theresia von Lisieux und die Frömmigkeit unserer Zeit 
Von Friedrich W u 1 f S. J., München 

Es mag als ein tröstliches und hoffnungsvolles Zeichen erscheinen, daß 
uns gleich am Anfang unseres W^ges aa$ der großen Katastrophe heraus ein 
hochbedeutendes und innerlich bewegendes Buch aus dem Gebiet der christ- 
lichen Frömmigkeit geschenkt wurde. Wir meinen jenes weithin beachtete 
und eindrucksvolle •Verl?orgene Antlitz" der •kleinen" Heiligen von Li- 
sieux, dessen geheimnisvolles Lächeln uns I. Fr. Görres1 so tief gedeutet 
hat. Eine Studie nennt die Verfasserin selbst ihre Arbeit, um" damit an- 
zudeuten, daß sie mehr geben möchte als eine bloße Lebensbeschreibung, 
aber auch weniger, als ein nach allen Seiten hin abgerundetes und in seinen 
Urteilen endgültiges Werk. Als entscheidendes Moment möchten wir noch 
hinzufügen: das Buch ist deutlich aus der Perspektive des heutigen Chri- 
sten geschrieben. Es lassen sich daher an ihm eine Reihe von wichtigen 
Fragen aus dem Frömmigkeitsleben unserer Zeit behandeln. 
' I. Fr. Görres kam es zunächst einmal darauf an, die Gestalt der •kleinen". 
Heiligen aus der Verflachung und Verniedlichung herauszuheben, in die 

1 Ida Friederike Görres, Das verborgene Antlitz. Eine Studie über Theresia von 
Lisieux. Freiburg i. Br., Herder 1946, 525, gr. 8°, RM. 12.50. 

13 




