: 1

Zur Psydlologle und Piddagogik der Tugenden
und Fehler
Von Hubert Thurn S. J., Miinchen

Von der Bekdmpfung der Fehler pflegt man nicht gerne zu sprechen.
Vielfach nennt man eine Aszese, die sich die Uberwindung von Unvollkom-
menheiten, Fehlern'und Siinden besonders angelegen sein 148t, eine ,,nega-
tive* Aszese. Mit_ dieser Bezeichning will man zum Ausdruck bringen,
daB eine noch so gut gemeinte Jagd auf die Storenfriede des geistlichen
Lebens nicht das Rechte sei, da sie im allgemeinen wenig niitze und den
Blick des Menschen zu sehr auf sich und seine Kleinheit einenge, auch ge-
wisse Unerquicklichkeiten im Gefolge habe, wie UberdruB und Mangel an
Schwung und Begeisterung. Wenn man auch zugibt, da8 echte Frémmig-
Keit die Fortschritte im sittlichen Leben notwendig einschlieBen oder sie im
Gefolge haben soll, so glaubt man doch den Erfolg leichter und sicherer
zu erlangen, wenn man die guten Eigenschaften pflegt und vollendet, vor
allem aber, wenn man die Schonheit und den Reichtum der Offenbarung

Gottes, die Feier der Geheimnisse, das Leben in der Ndhe Gottes und aus
seiner Liebe starker ins BewuBtsein riickt.

Nun kénnte man allerdings zunichst einmal zur Ehrenrettung der Aszese
als Methode sagen, daB sie sich keineswegs auf die Bekimpfung der Fehler
allein beschrénken muB, sondern die klare und bewuBte Pflege positiver .
- Ziele, also der Tugenden, sehr wohl umfassen kann, ja sie in gleicher Weise
wie die Uberwindung der unguten Neigungen gutheifen wird. Aber etwas
Richtiges, trifft die obige Feststellung doch: zu leicht wird das religidse
Leben einseitig eine ,,sittliche” Anstrengung im Sinne einer Vermeidung
und Ausrottung von dem, was Gott, dem Heiligen, widerstreitet und damit -
zu einer schweren Biirde. Ist es nicht so, daB der echte Frohsinn und die
Freude gerade solchen, die e mit der Conversio ad.deum, einer inneren
Bekehrung und Reinigung ernst nehmen, nicht recht aufkommen will, daB
sie ‘eigentlich erléster dreinschauen miiSten, wenn man an ihren Erléser
~ glauben sollte? Findet sich nicht gerade bei frommen Menschen oft zu viel

Siindenangst und Siindennot, Mutlosigkeit und Kleingiubigkeit, die uns -

— wohl nicht unberechtigterweise — aus dem zu starr auf das eigene Ich
gerichteten Blick, eben aus der Fehler- und Siindenbekdmpfung zu erwach-
sen scheinen? !

Aber lassen wir diese Frage einmal auf sich beruhen und wenden wir uns.
zundchst einer unbestreitbaren Tatsache zu, die fiir unser Thema von ent-
scheidender Bedeutung ist. Wir alle haben schon einmal die Beobachtung
gemacht, 'daB die Fehler und Unvollkommenheiten und auch die Stinden
" eines Menschen in einem eigenartigen Zusammenhang mit seinen Tugenden
stehen. Gelegentlich, wenn auch recht schiichtern, 148t sich selbst bei ge-
strengen Lehrern des geistlichen Lebens so etwas wie eine Ahnung von der



176 Hubert Thurn S. J.

‘engen und notwendigen, weil in der Natur begriindeten Zusammengehotrig-
keit der Fehler und Tugenden feststellen. Wenn man z. B. die Zornmiitig-
keit eines Menschen tadeln zu miissen glaubt, so kann dem unbestechlichen
Blick des sachlichen Beobachters oft nicht entgehen, daB eben diese Zorn-
miitigkeit in einem gewissen Zusammenhang steht mit der anerkennens-
werten Kraft und Wucht seines Wesens. Ebenso, wenn man die Weichheit
und die Unentschiedenheit ausmerzen maéchte, erscheigt der Verdacht nicht
' ganz unbegriindet, daB sich mit dieser nachteiligen Eigenschaft Riicksicht,
Freundlichkeit und Liebenswiirdigkeit verbinden, ja, beides scheint sogar
das gleiche zu sein — erst der moralische Aspekt, also die Frage nach Tu-
gend und Untugend, lassen das némliche seelische Etwas in einem Doppel-
licht erscheinen. Mehr als diese erste Erkenntnis solcher Zusammenhinge
darf man wohl im allgemeinen nicht erwarten, da das tiefere Wissen um
. die Verwurzelung von Gut und Bose im gleichen seelischen Grund oder das
‘Durchschauen psychologischer Bedingtheiten und Abhingigkeiten selten
zu finden ist. Besonders die Willensmenschen, die im geistlichen Bereith,
wie in allen iibrigen menschlichen EinfluBsphiren, gerne die Fithrung an
sich reiflen, sind wenig auf das Verstehen und Erforschen seelischer Er-
scheinungen und gewisser Verflechtungen und Verschmelzungen eingespielt.
Sie spiren — und das mit Recht —, dafl Verstehen und Verzeihen sehr nahe
beinander liegen, daf infolgedessen ein Verstehen die Gefahr einer Duldung
in sich schlieBt, oder wenn nicht das, so doch die StoBkraft des geistlichen
. Bemiihens zu frith auffdngt und geeignet ist, sie zu mildern und zu ver-
ringern. Wer zu leicht und zu bald versteht — sich selbst und die ihm An-
vertrauten —, gerdt eben in die Gefahr einer Verweichlichung, einer Auf-
16sung der Spannungen, die der echten Willensanstrengung unerléBlich sin 1.

Und doch ist es mtwen&ig, seine eigene Seecle und die der anderen, be-
‘sonders der zur geistlichen Fijhrung Anvertrauten, nicht nur als Ganzheit,
also mit ihren guten und unguten Eigenschaften zusammen zu sehen, son-
dern dariiber hinaus einmal die Zusammenhéinge von beiden in der gleichen
Wurzel, in dem gleichen Grund erkannt zu haben. Der Erfolg einer solchen
Einsicht diirfte nicht nur der sein, da8 eine gewisse Ausséhnung im Innern
erfolgt — der Verstehende freut sich am Guteh, wenn er die Schwichen
‘durchschaut —, sondern mehr noch, daB8 die Erkenntnis auch sehr kempli-
zierte Mifbildungen und hartnickige Widerstinde innerhalb des religicsen
Strebens zu beseitigen oder zu verringern vermag. Denn erst, wenn die
Wurzel eines seelischen Ubels bloBgelegt ist, kann die Heilung im eigent-
lichen Sinn erfolgen: einer Symptombekampfung steht hier d1e Ursachen-
bekimpfung gegenuber .

Auf der Suche nach einer zuverlissigen Methode zur Ergriindung innerer
Zusammenhiinge seelischer Eigentiimlichkeiten — sowohl der guten wie der
unguten, bietet sich die schlichte Beschreibung als die beste an. Eine solche
Beschreibung, die auf viele einzelne Menschen ausgedehnt wurde, lie zu



Zur Psychologie und Pddagogik der Tugenden und Fehler ‘1'77

einer ‘eigenartigen Einsicht kommen. Nicht nur der Einzelne konnte durch
bestimmt geartete Wurzeleigenschaften, die man Anlagen nannte, gekenn-
zeichnet werden, sondern ganze Gruppen von Menschen, die sich als Bluts-
verwandte im engeren Sinne einer Familie, der GroBS- und.Kleinfamilie,
aber auch im weiteren eines Volksstammes erwiesen. Eine bestimmte
Richtung der Psychologie hat sich die Ergriindung solcher Wurzeleigen-
schaften, die man dann ,,echte Anlagen* nannte, besonders angelegen sein .
lassen. Hier sollen die Ergebnisse dieser Untersuchungen fiir die religitse -
Seelenkunde und Seelenfiihrung ausgewertet werden. \

Beginnen wir mit der Aufzdhlung der bislang als einigermalen sicher
geltenden Eigenschaftspaare, die im Biologischen verankert zu denken sind,
also vererbt werden konnen. Die Eigenschaftspaare sind: 1. Enge und Weite
der Aufmerksambkeit, 2. starke und schwache Ansprechbarkeit des Gefiihls,
3. Vorbetontheit der Unlustseite und der Lustseite, 4. starke vitale Energie
und schwache: Diese’ Aufzihlungen muten zunichst recht fremd und ab-
strakt an, sind es jedoch bei niherem Zusehen keineswegs. Eine elngehende
Erlauterung wird diese Behauptung bestdtigen.

1. Die Enge und Weite der Aufmerksamkeit:

Bietet man zwei Menschen, die schon nach auBen hin recht unterschied-
,lich dreinschauen kénnen — der eine sei etwa hager, der andere rundlich —
eine , Klexographie“ (sinnleere Formen, wie sie sich an rissigen Mauern
finden kénnen) mit dem Bemerken, sie sich kurze Zeit anzuschauen, sie dann
beiseite zu legen und zu beschreiben, so wird man méglicherweise die {iber-
raschende Feststellung machen kénnen, daB sich die Beschreibungen deut-
‘lich voneinander abheben lassen: im einen Fall findet man eine sehr sorg-
faltige, in Details gehende Beschreibung, also eine Anhiufung von Einzel-
heiten, wihrend das Ganze, weil es doch offenbar keinen Sinn erithilt, nicht
interessiert; es wird moglicherweise nur ein Klex oder der Teil eines
solchen genauestens beschrieben, iiber die gesamte Darstellung finden sich
jedoch nur diirftige oder gar Keine Angaben, etwa iiber die fiir die Phanta-
sie sich ergebenden &sthetischen Formen und etwaigen Bildgestalten, die
gefuhlsmaﬁlge ‘Eindriicklichkeit, den Stimmungswert usf. Diese Auffas-
sungsart nennen wir folgerecht eine enge, weil sie gerne am einzelnen hérn-
gen bleibt und dieses recht eingehend und genau -erfafit. Es fehlt der Auf-
fassung die Weite, vor allem auch die Gefiihlsbereitschaft: die Beschrei-
bung ist niichtern, sachlich, méglicherweise -auch kleinlich und pedantisch.
. Im Gegensatz zu diesem Typus steht der andere. Wir finden bei ihm sehr
wenige oder gar keine Einzelheiten, dafiir aber einen gut treffenden, viel-
* leicht vom Gefiihl stark bestimmten Gesamteindruck. Die_ Art der Auf-
fassung ist gleichsam ein ,,Uberfliegen‘‘ des gesamten Bildes, dem die Ge-
nauigkeit fehlt, das ein Ganzheitseindruck ist.
Man spricht innerhalb dieser Art Seelenkunde von ,MuB8-undKann -
eigenschaften® Diese Unterteilung erweist sich als sehr gliicklich.

12 .



b (T Hubert Thurn S. J. ~

MuBeigenschaften sind solche, die sich-aus den Grundziigen zwangslaufig
ergeben, Kanneigenschaften solche, die sici"moéglicherweise, also
- nur bei gewissen Umweltbedingungen einstellen. MuBeigenschaften
- in diesem erklirten Sinn sind fiir-den ersten Menschentyp, den ,,en gen"
folgende: Griindlichkeit, Genauigkeit, Sachlichkeit,- Langsamkeit’ der
Denkabldufe, ferner Handeln nach festen MafSstiben, nach »Regel und
Gesetz”, Zielbestimmtheit. — aber auch (und das sind nun die Fehler®
der ‘Anlage!) ‘enger Horizont, Abstand von den Menschen, Mangel an
Mitgehenkénnen, an Verstehen und Einfiihlung,.an Anpassungsfdhigkeit,
betonter Eigenwillen. Als Kanneigenschaften sind zu nennen: Ge-
radheit, Schlichtheit, Kiirze ohne Umschweife, Piinktlichkeit, Abhirtung,
einfache Lebensfiihrung, RegelmiBigkeit, wenig Sinn fiir Kunst und schéne
Literatur, wenig Gemeinschaftssinn, ausgesprochen wihlerisches Ausson-
dern der zum Umgang bestimmten K Mitmenschen, Gerechtigkeits- und
Wabhrheitssinn. Diese Kanneigenschaften enistehen auf Umweltreize hin,
die wir gewdhnlich Erziehung nennen. Dringt beispielsweise der Erzieher
" eines solchen ,eng* veranlagten Kindes auf Ehrlichkeit, Regelmall und
Ordnung, so wird er grofien Erfolg haben, da ihm in diesem Fall die An-
lage des Zoglings entgegenkommt. Sie wartet gleichsam auf solche Ermah-~

. nungen, um sie ins Werk umzusetzen. Bleibt eine Aufmunterung und Aus-

‘richtung aus, treten die Kanneigenschaften nicht in Erscheinung. Jedoch
ist es dann oftmals so, daB spitere Lebenserfahrungen zu Einsichten fiihren,.
die die Kanneigenschaften wecken. In- Lebensbeschreibungen grofier Mén-
ner, die sich aus kleinen Anfingen zu imponierender Selbstidndigkeit ent-
wickelten, finden sich oft Beobachtungen solcher Art. Zunichst war das
Leben hart und wurde vom jungen Menschen vor allem dann, wenn es
mit dem beguemen Leben der ,reichen Leute“ verglichen wurde, als driik-
kend und schwer empfunden. Aber man machte nun die Erfahrung, daB die
“Harte auch ihre grofien Vorteile besitzt: man ist ,,abgehértet“, deshalb ein-
satzfihiger, kann sich besser behaupten. Die Anlage des ,,engen Menschen*
hatte schon die Neigung zur Hirte in sich. Infolge dieser Erfahrungen ent-
wickelt der strebsame junge Mann nun die Eigenschaft der Hérte zu einer
Charaktere1genschaft Ahnliches heBe sich von den ubr1gen Kanneigen-
schaften sagen. \

Fragen wir nun nach den MuBeigenschaften des Sweiten™
Menschen,so erfahren wir folgende: Beweglichkeit, Wendigkeit, rasches
Auffassen, Behendigkeit im Denken, grofier Auffassungsumfang (Weite!),
Anschaulichkeit, Umgéngljchkeit, AnschluBfreudigkeit, Vertraulichkeit,
Gutmiitigkeit, vielseitiges Zupacken (wenn die Lebenskraft grof3 ist); aber -
auch die Fehler: Leichtlebigkeit, Grundsatzlosigkeit, Unbeschwertheit, Man~
-gel an Ernst und Genauigkeit, Mangel an Tiefe (besonders in der Bindung
an andere Menschen), leichte Affizierbarkeit (wenn das Gefiihl sehr stark
ist!), unter den némlichen Bedingungen auch Wechsel und Laune, Verédnder~



-

Zur Psychologie und Pidagogik der Tugenden und Fehler 179

. lichkeit. Als Kanneigenschaften wiren zu nennen: vielseitige In-
teressen, Sinh ‘fiir ‘Humor, fiir Gemiitlichkeit und Behaglichkeit, fiir Ge-
meinsamkeit, Riihrigkeit, Nachgebenkoénnen, ausgleichende Stellung in der
Kindererzichung, wihrend dem engen Menschen ein ausgesprochen stren--
ger Stil der Erziehung eignen kann. Fehlermoglichkeiten sind hier: Sensa-
tionslust (Zeitimgsleseh, Radiohéren im UbermaB oder ausschlieBlich), Nach-

- giebigkeit als Gesinnungslosigkeit und Ahpassung tiber das rechte Maf3
hinaus, Oberflachlichkeit, die sich besonders in einem Unverstehen eigent-
licher weltanschaulicher oder sittlicher Konflikte éuﬁeyt Avuch hier 148t sich
wieder mit Nutzen fragen: welchen Erfolg wird eine Erziehung haben, die

" viele Gegenstandsbereiche an das Kind heranbringt? Nun, s1e findet offene =
Tiren. Mit Freude wird die Fiille und Menge der Anregungen hingenom-
men, die Anlage kommt der Weitung des Horizontes entgegen, aufgeschlos-
sen gibt sich der Mensch an die Vielfalt des Neuen hin und stiirzt sich
geradezu in sie hinein. Fehlt die duBere Anregung, etwa infolge einer'er}gen
und pedantischen Erziehung, so wird gdas vielschichtige Interesse méglicher-
weise abgleiten in Sensationslust. Die Fiille wird dort gesucht, wo sie nicht
-erworben werden solite. Aber auch hier kann ‘der junge Mensch selbsttitig
werden. Er entdeckt etwa irgendwann ein Buch, das nach Art eines ,,Uni-

. versum® viele Gebiete des Wissens und Kénnens lebendig werden ldGt.
Dann ist mit einem Mal eine unersatthche Wissenswut erwacht, die unter
Umstidnden eine hervorragende Allgememblldung zeitigen W1rd wie das
Leben mancher Groflen der Geschichte zeigt.

Enge und Welte, so schlieflen wir, sind also 1, Anlagen, die s1ch als solche
zwangslauﬁg in bestimmten seelischen E1genarten ausw1rken 2. durch die
Erzichung geweckt veredelt und gerichtet werden kénnen. Zusetzen wollen
wir Hier die fiir die Er21ehung, die Selbst- und Fremderziehung wichtige

. Tatsache, daB sich nicht sehr hiiufig eine stark ausgeprigte Anlage fin-
det; sie ist in den meisten Fillen in der Mitte liegend zu denken. Je stdrker
sie nun entwickelt ist, um so kriftiger treten die guten wie die schlechten
Eigenschaften in Erscheinung, um so wenigerleicht sind die schlechten aber
auch zu beeinflussen! Ein Mensch, der die Eigenschaften der Enge und
Weite nur in einerm mittleren Grade besitzt, ist also in Bezug auf ‘seine
Fehler der Erziehungseinwirkung viel zuginglicher, als einer, der durch
diese Gaben stark oder sehr stark gepragt ist. Andererseits darf nicht fiber-

- sehen werden, dafl in der grofen Stidrke der Ausgeprigtheit einer solchen
Eigenart die Méglichkeit besonderer Tiichtigkeit fiir ein entsprechendes Ge-

.biet des menschlichen Lebens liegt, wobei halt Fehler und Versager in ge-
wissem Umfang hingenommen werden miissen. Hier soll sich der Erzieher,
zumal dann, wenn ihm kein groBier Reichtum an Erfahrung und keine be-
sondere erziehliche Begabung eigen ist, natiirlich nicht mit dem vorschnellen
Urteil begniigen, daB hier nichts zu machen sei, andererseits aber auch die

12° ' i



180 , Hubert Thurn S. J.

Moglichkeit erkennen, daf die Einseitigkeit ihr Gutes haben kann, wenn
sie eine rechte Formung und Pflege erfihrt.

Ein Beispiel diene dem besseren Verstindnis: ein Kind verrate ein grofes,
unerséttliches Interesse an allem moglichen Neuen und Wissenswerten, es -
vernachlissige aber die aufgetragenen Aufgaben und zeige in ihrer Bewiil-
tigung sehr wenig Genauigkeit und Gewissenhaftigkeit. Man miifite es zwei- -
felsohne zu Korrektheit und Zuverlass1gke1t anhalten, diirfte sich aber nicht
wundern, wenn dies zun#chst wenig oder gar keinen Erfolg ‘aufwiese. Viel-
leicht wird das Vielwissen doch einmal in die Tigfe fiihren — durch irgend-
welche Erlebnisse und Umweltbedingtheiten. Sicherlich wire eine Verken-
nung der Welte und Aufgeschlossenheit durch eine enge und h1nterha1t1ge
Erziehung, die pedantenhaft sich in Kleinigkeiten ergeht, recht nachteilig.
Wéire wohl Leibniz, der universale Geist, je zur Harmonie gelangt, hétten
einseitige und kleinliche Erzieher seinen Lebensrhythmus verregelt und
verdorben? Und andererseits wire er wohl so friih zu tiichtigen Leistungen -
gelangt; hitten ihn w eis e Erzieher nicht zu Festigkeit, Genauigkeit und
Zuverlissigkeit angeleitet? ’

Dieses Beispiel bietet Gelegenheit, auf die Wichtigkeit der Intélligenz
“fir die Charakterentwicklung hinzuweisen. Es ist eine allgemein bekannte
Erfahrung, daB intelligente Menschen viel leichter im Sinne einer Abénde-
rung von schidlichen Verhaltensweisen zu beeinflussen sind, als unintelli-
gente oder dumre. Wir weisen in diesem Zusammenhang auf die Willens-
lehre Lindworskys hin, der ja bekanntlich den ,Beweggrund® in sei-
ner Bedeutung fiir das Willensleben in aller Deutlichkeit und Dringlich-
keit herausstellte. Nun, der Beweggrund wendet sich —, wenn auch nicht
ausschlieBlich, so doch zunichst an den Verstand, an die Ejnsicht. Die Er-
ziehung wird demgemiB — vorausgesetzt, daB sie sich wirksamer Motive
bedient — im Falle hoher Intelligenz selbst bei starker Betonung von Enge
oder Weite, eher Erfolg haben als im Falle geistiger Unzulanglichkeit. Wenn
‘man sagt, daBl gegen Dummbheit selbst die Gétter vergeblich kdmpfen, so
meint man gerade dies, daB die mangelnde Einsicht die ﬁeeinﬁussung in
Hinsicht auf ein Erziehungsideal erschwert oder unméglich macht. -

Versuchen wir nun die gewonnenen Einsichten im Rahmen unseres The-
mas auszuwerten. Es wurden viele Fehler ansichtig, aber ebenso auch Tu-
genden — besser die naturgegebenen Voraussetzungen fiir beides. Das
Frommigkeitsleben des engen Menschen wird ein anderes Gesicht haben
als das des weiten. Dem engen Menschen bietet sich die Welt des
~ Religiosen vor allem als Betiitigungsfeld seines Willens an. Hier sucht er
in Genauigkeit und Sorgfalt, in gewissenhafter Einzelleistung sein Ge-

niigen. Von der Umwelt wird er nicht leicht gestért oder abgelenkt — der
seelische Inhalt des Gewollten nimmt ihn stark gefangen. Piinktlichkeit,
Lebensernst, Griindlichkeit und Bedichtigkeit sind wahrhaftig gute Eigen-
schaften und giinstige Voraussetzungen eines geistlichen Lebens. Selbstén-



\ Zur Psychologie und Piadagogik der Tugenden und Fehler 181

digkeit und Anpassungsverweigerung sichern dem sittlichen Urteil die Un-
abhéngigkeit, deren der Mensch bedarf, soll er nach seinem Gewissen leben.
Der Tatsachensinn, der als Kanneigenschaft genannt wurde, sorgt dafiir, daB
bei aller Vervollkommnung der Person Niichternheit und Ehrlichkeit ob-
walten, zugleich lenkt er auf die Anwendung religiéser Einsichten und An-
fnutungen hin. Der enge Mensch hat — so diirfen wir schlieBen — ein aus-
gezeichnetes Kapital, ein erfolgreiches religiéses Leben zu flihren. Aber’
verkennen wir auch nicht seine Schwichen. Er neigt sehr leicht—besonders
im Falle nicht groBer Intelligenz — zu Einseitigkeit und Verbohrtheit; der
enge Horizont* ist hier sein Schutz und je nach Lebensumstinden und
Lebensaufgaben, auch sein Verderb. Man denke sich einen religios engen
Menschen als Erzieher und man wird spiiren, daB hier grofie Gefahren
liegen: Gefahren des Unverstidndnisses, des mangelnden Einfiihlens, Gefah-
ren der iiberbetdnten Lebensstrenge und des Lebensernstes, der iibertriebe-
nen und iiberreizten ,,Willensaszese*, die von Erlebnis und geduldigem Zu-
warten, von Gemeinschaft und lebendigem Kontakt mit der grofien und
vielgestaltigen Welt nichts wissen will. Das ,,System* von Ansichten und
erworbenen Erfahrungen kann ihm selbst Grenze und Unvermdogen, ande-
ren aber eine driickende Last werden

Hier sei noch auf die rehglose Gesamtentwicklung des ,,engen“ Men-
schen bzw. deren Beeinflussung und Richtung hingewiesen. Er bedarf in
seiner Jugend der Auflockerung. Alles iibermiBige ,,Abspalten* (Schizo-
thymie), Verregeln, alle Pedanterie und Ubertriebenheit sollte rechtzeitig
erkannt und die Enge auf das rechte MaB beschrinkt werden. Viele Erzieher
freuen sich iiber die Erfolge ihres religiosen Einflusses auf enggeartete Men-~
schen und merken gar nicht, ain welchen Auswiichsen und Einseitigkeiten sie
hier schuldig werden. Sie freuen sich, Menschen gefunden zu haben, die ein-
mal Ernst machen mit ihren Auffassungen. Das ist recht. Aber die Zwangs-
neurose, die nicht selten-am Ende einer Verregelung des Daseins steht, ist
wahrhaftig kein schones Ergebnis, ebensowenig erschépfte Nerven, die ein
Leben lang nicht mehr gesunden kénnen. Bei engen Menschen ist groBe
Vorsicht in der religiosen Erziehung am Platze. Sie bediirfen — zumal dann, -
" wenn die Intelligenz nicht bedeutend ist —, der Fiihrung und Beratung, der
MaBigung und Klirung. Der Seelsorger kommt so oft mit guten Menschen
in Beriihrung, die fehlgegangen sind und von Skrupeln und anderen un-
erquicklichen Engen bedriickt werden. Er sieht zwar die Michtigkeit einer
Anlage sich durchsetzen -— aber oft hat er auch den Mangel an Verstandnis
und Einsicht derer zu beklagen, die in iibersteigerten Anforderungen und
unklugen Kleinlichkeiten den Weg zu der krankhaften Entwicklung geebnet
haben. Die ,Unbedingtheit* der Nachfolge Christi w111 mit Wei sheit
gehandhabt werden!

" Auf eine andere Gefahr sei noch hingewiesen. Nicht unmaglich ist der
Fall, daB8 ein ausgesprochen weit veranlagter Mensch enge Menschen reli-



182 . Hubert Thurn S: J.

gids anzuleiten-eder zu betreuen hat. Der weité Mensch neigt nach unseren
Darlegungen zur Grundsatzlosigkeit, Unbeschwertheit, zu Mangel an Tiefe
ust. Je strebsamer er selbst ist, um so mehr wird er die Notwendigkeit der
Verfestigung und Vertiefung, wie man Zu sagen pflegt, am eigenen Leibe
erleben, was sich leicht in Ubersteigerungen kundgeben mag. Er ahnt aber
nicht, daB er vom engen Menschen wortwortlich genommen wijrd. Was fur
ihn gilt~die Notwendigkeit immer erneuten Hinweises auf die Wichtigkeit
der Grundsatztreue, gilt naturgemiB*fiir den Engen in dem Umfang nicht
nur nicht, sondern fiihrt bei ihm leicht zu véllig verfehlten Gewaltmafinah-
men und Uberziehungen der ohnehin schon versteiften Abliufe und Ein-
stellungen. An diese Moglichkeiten mu8 der weitbeanlagte Erziéher jeden-
falls denken und Sicherungen einbauen, wenn er nicht an Verkrampfungen
"und bosartigen Entwicklungen schuldig werden will.

Dem weiten Menschen schrieben wir neben anderem Beweglich-
keit und weiten Auffassungsumfang zu. Er kann innerhalb des religidsen
. Lebens viel weniger mit unab#nderlichen Grundsitzen und geregelten Vor-
sdtzen anfangen, als der enge Mensch. Er neigt zu anderen Tétigkeitsformen
wie z. B. Improvisationen, also Lésungen aus dem Stegreif, die ihm wegen
.seiner Wendigkeit besser- gelingen, als Handlungen, die nach ,,Regel und
Gesetz* voriiberlegt sind. Der Wille empfingt bei ihm die Antriebe aus der
jeweiligen Situation,’er braucht also Anregung, Abwechslung. Eine Regel,
ein Grundsatz engt ihn -ein, er spiirt ihre Grenzen und sie' niitzen ihma
(scheinbar?) wenig. Deshalb neigt er sehr leicht zu Verurteilung und Ab-.
lehnung aller geregelten Ubungen. Er {ibersieht in falscher Verallgemeine-

" rung oftmals deren Wert, hat aber auf der anderen Seite auch ein Recht,
seine Erfahrungen auszuwerten, und die gehen dahin, da8 fiir ihn An-
regungen, Anmutungen, Erlebnisse viel stirker das religitse Leben beein-
flussen und tragen, dndern und bessern kénnen, als irgendwann gefaBte
* Vorsitze und grundsitzliche Erwigungen. Hier “zeichnet sich neben dem.
erstgbnannten Typus des Willensmenschen der andere des Erlebnismen=
schen ab. Wir greifen hier allerdings insofern vor, als wir die Starke des Ge-
fithls schon in die Erérterung mithineinnehmen. Der weite und gefiihls-

N ~ bestimmte Mensch ist Erlebnismensch. Er fordert — soll sein religigses Le-

ben gedeiheﬂ — religidse Erlebnisse, also lebendige Ergriffenheit, das
Asthetisch- Schone, also den Kult, iiberhaupt das. Kiinstlerisch-Geformte,

ganz allgemein das Leben, als die Vermittler solcher Auftriebe und Beweg-
griinde.

Das religiose Leben des weiten Menschen kennt deshalb Warme, Auf-
geschlossenheit fiir die Kraft religitser Impulse, es trégt eine Fiille von Ein-
driicken und Begegnungen in sich; die Gemiitswerte der Geborgenheit, der
ganz personlichen Beziehungen und Anmutungen, der- Zugehorigkeit, der
Dankbarkeit, der Hingabe sind in ihm oftmals lebendige und erlebnisnahe
Wirklig:hkeit. Alles Religitse trigt eine perstnliche Note, stromt. aus dem



~ Zur Psy¢hologie und Pidagogik der Tugenden und Fe}ler 183

Gétithl. All das ist zweifelsohne von hohem. Wert, verleiht seiner Religio-
sitit den Charakter des Echten, Natiirlichen, Frischen und Urwiichsigen.
Hier nimmt sich der Enge leicht spirlich und diirftig aus. Aber die Fehler
. des weiten Menschen sind mit seiner Stirke gegeben: man kénnte sie mit
den Worten der Grundsatzlosigkeit, der sittlichen Unbeschwertheit hinling-
lich kennzeichnen. Gerade dort; wo der Enge seine Stirke hat, versagt der
- Weite. Nicht als ob das sittliche Streben nicht seine’ Sache wire: aber der
Wille im Sinne eines beharrlichen Strebens, einer unentwegten Zielbestim-~
’ mung ist ihm wenig gegeben. Deshalb sagten wir, er wehrt sich gegen ,,Regel
und Gesetz“, weiBl wenig oder nichts mit ihnen anzufangen. Die groBie Ge-
fahr seines religiésen Lebens ist die Auslieferung an den Zufall: bei ihm
lduft letzten Endes eine giinstige Entwicklung auf gilinstige Umsténde hin-
aus. Stellen sich diese ein, so mag trotz gelegentlicher Unbestindigkeit die
grofBle Linie géwahrt bleiben, bleiben sie aus, kann das sittliche Leben recht
empfindliche Stérungen und Knicke erleiden.

Fur die Erziehung des weitbeanlagten religiésen Menschen lassen sich .
folgende Riicksichten geltend machen. In der Jugend wird er oftmals, zu-
mal wenn er intelligent ist, seine Grenzen schmerzlich empfinden: zwi-
sclren Wollen und Konrien mag ein breiter Spalt klaffen. Deshalb dréngt es
ihn, Mittel zu ergreifen, das Leben in die Hand zu bekommen. Der Eros, also

* die Liebe zum Gegensatz (Eros esurit id, quod non habet — Der Eros diirstet
nach dem,- was er nicht besitzt) treibt ihn gerade zum engen, geregelten
und geordneten Menschen hin. Er {ibernimmt auch freudig und gerne seine
Weisungen — stellt dann aber bald oder auch erst spiter fest, daB die Ver-
regelung des Daseins nicht seine Sache ist. Hier ist eine groBe Gefahr fiir
den Erzieher im Mangel an Einsicht in solche Zusammenhinge gegpben.‘

'Einen ,,weiten“ Menschen mu8 der geistliche Lehrer mit viel Klugheit und
Geduld unterweisen und fiihren. In der postumen Briefsammlung des

- Abtes Marmion finden sich ausgezeichnete Musterbeispiele solch hoher Er-
zieherweisheit. Der sichere Instinkt fiir die Gefahr einer Uberforderung der
Leistungsmoglichkeit, die klare Intuition des ,jetzt-noch-nicht®, .das Ab-
‘warten-kénnen, eine groBe und reife Giite, die dennoch Festigkeit und Un-
beirrbarkeit kennt, sichern hier allein den vollen Erfolg. Als griindlich
falsch erweist sich eine ,,enge* Fithrung, die dazu in das Stadium der biir-
gerlichen SeBhaftigkeit und Unfehlbarkeit getreten ist, in dem die Sittlichkeit
und das sittliche Streben den ,,odor suavitatis“ nicht nur verloren, sondern
den Geruch von Aktenstaub und Langweiligkeit erworben hat. Ziel der Er-
ziehung muB sein, dem Kind oder Heranwachsenden begreiflich zu machen,
daB ,die Treue kein leerer Wahn ist“. Sittliche Treue muB fiir den weiten
Menschen aus der religitsen Aufgeschlossenhe1t aus der Hingabeneigung,
dem Angemutet- und Angesprochenwerden erwachsen Die religitse Ver-.

- pflichtung muB als eine persdnliche Bindung erlebt werden. Die Ver-
sachlichung sittlicher Forderungen, die so leicht mit der Reifung eintreten



184 - Hubert Thurn S. J.

kann und in der , PreuBenmoral® ihren in unseren Bereichen klassischen
Niederschlag fand, das unpersoénliche ,,man®, das fordert, befiehlt und straft,
das dem engen Menschen oft recht sein mag, bedeutet fiir den weiten Un-
ergiebigkeit und Belastung. Andererseits hat gerade die Gemeinschaft, der
der weite Mensch aufgeschlossen und bediirftig gegeniibersteht, eine grofse
Bedeutung fiir ihn: sie tragt ihn und gibt ihm Halt und Richtung. Das wich-
tigste Mittel fiir eine gesunde Entwicklung ist jedoch fiir ihn die unentwegte
Anregung, die sowohl in Feier und Kult, wie auch in lébendigen Darstel-
lungen religitser Wahrheitén, am meisten jedoch in solchen groBer Persén-
lichkeiten geboten wird. Weni ein geistlicMer Erzieher auf-die Frage, was
er vorziehen wiirde, die geistliche Betrachtung, die mehr oder weniger auf
Selbsttitigkeit ausgerichtet ist, oder die geistliche Lesung, antwortet, un-
bedingt die geistliche Lesung, so offenbart er damit die eigene Anlage, gibt
aber auch die rechte Antwort fiir unseren Zusammenhang das lebendige
Bild eines vorbildlichen Menschen vermag den weiten Menschen am aller-
besten zu fiithren und nachgehend zu beeinflussen (;,Leitbildtypus’).

Ehe wir zum AbschluBl dieses Teiles kornmen, moge noch die Frage be-
antwortet werden, wer sich denn nach den«vorangehenden U‘berlegungen am
besten fiir die religiése Erziehertitigkeit eigne. Darauf ist zu_ antworten:
am wenigsten der enge Mensch, wiewohl gerade dieser Typ, sogar indiber~
steigerten Formen am meisten dazu verwandt wird! Der weite vermag sich
noch umzustellen, wenn er seine Unzuldnglichkeit spiirt, nicht so der enge.
Allgemein 14Bt sich wohl sagen, daB3 st ar k betonte Eigenarten der Enge

. wie der Weite wenig brauchbar sind, hingegen harmonische, also ausgegli-
chene am ehesten in Frage kommen. '

i

- 2. Starke und schwache Ansprechbarkelt des Gefiihls

Dad Gefiihl ist zunichst einmal zu scheiden in Empﬁndsamkelt und Stim-~
mung. Empfindsamkeit ist eine besondere Anfilligkeit geflihlsmé#Biger Art
fiir die Belange des Ich, Stimmung eine umweltbezogene Gefiihlsbildung.
Wihrend dem engen Menschen dig Empfindsamkeit, auch Empfindlichkeit, -
selten fehlt, ist ihrh Stimmungsméglichkeit oft wenig gegeben. Beim weiten
Menschen ist die Stimmung vorwiegend zu finden, aber auch die Empfind-
samkeit ist ihm nicht unbekannt. Weiter 148t sich sagen, daB das Gefiihls-
leben beim weiten Menschen — ganz allgemein, sowohl im Sinne der Emp-
findsamkeit, wie des Stimmungslebens, viel ,natiirlicher ist, als beim
engen Menschen, da es miihelos auszuﬂ1e[3en pflegt, also Ableitfdhigkeit vor-
handen ist. :

Infolge der Kiirze des uns zur Verfiigung stehenden Raumes besteht die
Gefahr, zu vieles anklingen zu lassen, das nicht hinreichend erlautert wer-
den kann. Wir begniigen uns deshalb hier mit einer grundsitzlichen Kla-
rung des Zusammenhangs der Gefiihlsansprechbarkeit mit der Enge und
Weite.



Zyr Psychologie und Padagogik der Tugenden und Fehler 185

Der gefiithlsmédBigleichtansprechbare enge Mensch, der
meist {iber wenig Lebenskraft verfiigt, ist der ,,empfindsame Mensch*, der
Mensch der starken Anfilligkeit fiir die Belange des Ich. Seine guten Eigen-

schaften sind: Vorsicht, Scheu, Feinfiihligkeit, das Witterungsvermdogen, das .

wir feines oder zartes Gewissen nennen. Schion geringe Verstofie' gegen die
innere und duBere Ordnung kénnen ihn recht unangenehm beriihren. und
quélen. Er gerit deshalb leicht in innere Schwierigkeiten, aus denen er be-
sonders dann schwer zuriickfindet, wenn die Intelligenz nur miBig ent-
wickelt ist. Die leichte Storbarkeit dringt ihn aus der Gemeinschaft heraus.
In ruhiger Berufstitigkeit, die mit groBer Gewissenhaftigkeit durchgefiihrt
" wird, sucht er sein Geniigen. Kleine Versager sind ihm hier schon #uBerst
peinlich. Seine Fehler lassen sich aus dem Vorangehenden leicht entnehmen.
Es fehlt-an ,,Weite. Das Ich steht zu sehr im Mittelpunkte des Interesses.
Es wird mit vielen Gesetzen und Regeln gacichert, aus denen es kaum jé
ausbricht. , :
Ubersetzen wir diesen Typus auf die Ebene des Rehglosen, SO erkenne*l
wir in ihm den sorgfiltig-behutsamen, vielfach dngstlichen Frommen. Die
seelische Sauberkeit und Ordentlichkeit wirkt durchaus iiberzeugend, wenn
sie auch wegen der Weltabgewandtheit (Introversion) wenig Kraft und Wir-
~ kung nach auBen erkéhnen 146t (der Eng-Empfindsame wirkt nach aufien oft
uninteressiert und ,,stumpf*). Die Religiositdt kann'aber leicht den Charak-
ter der Selbstversorgung einer iibertriebenen dngsilichen Sorge annehmen.
Das ethische Streben wirkt infolge der Ichbetontheit kleinlich und pedan-~
tisch. Es gelingt hier selten einmal, sich wirklich geldst und frei an eine
Aufgabe oder an eine Person hinzugeben. Alles ist auf Selbstbewahrung ab-~
gestelll — und zwar in der schon 6fter genannten vorsichtig-tastenden
Form. Dieser Typus bietet die besten Voraussetzungen fiir Zwangs- und
. Erschopfungsneurosen. Die Krifte werden in der duBersten Konzentration
auf die Aufgaben leicht aufgezehrt. Er ist also im besonderen MaBe anfillig
fiir innere und duflere Schwierigkeiten. Stindenangst und Ausrichtung auf
Vermejden auch der kleinsten Fehler sind vielfaéh der Ansatzpunkt un-
giinstiger Entwicklungen. -

Aus diesen Griinden sind gefiihismiBig leicht ansprechbare Menschen
schwer erziehbar. Nicht so als bereiteten sie dem Erzieher viele duBere
Schwierigkeiten, im Gegenteil. Aber sie vertragen die normale Kost der
Unterweisung nur schwer oder gar nicht. Denn sie versuchen immer die
Hirten und Schirfen der sittlichen Forderungen wortwortlich — sofern die
. Kraft dazu reicht — in die Tat umzusetzen. Da sie dies gefiihlsmiBig stark

belastet, wird die ,,Siindenlosigkeit* mcht selten durch seelische Erkrankun~ .
gen erkauft.

Der gefiihlsschwache enge Mensch befindet sich in einer

- recht gliicklichen Lage. Die Sorgsamkeit und Bedé4chtigkeit wird in nichts

gestért, oder doch nur selten. GleichmaB und Regelma8, die gelegentlich



186 N Hubert Thurn S. J.‘

vielleicht einmal durchbrochen werden, kennzeichnen seine Arbeit und sein
Leben. Innerhalb des religiosen Bereiches eriibrigen sich viele Worte, Auch
hier wirkt die Fréommigkeit nach auBen hin zweifellos echt. Aber gerade
dieser Typ-bringt die Tugend in einen merkwiirdigen Ruf, da ihr in dieser
Verwirklichung sowohl der eigentliché Kampf, wie auch die strahlende

Helligkeit, das Sieghafte und Uberzeugende fehlt. Das Geregelte des Lebens -

ist zur zweiten Natur geworden. Haben -solche Menschen innerhalb einer
religiésen Gemeinschaft groBen EinfluB, kénnen sie durch Kiihle und Kilte,
die positiv gewandt Sachlichkeit bedeutet, fraglos Gutes wirken. Anderer-
seits konnen sie — ohne Wissen und Willen — schwierige Menschen, solche
von starker Gefiihlsansprechbarkeit, wenn sie dazu noch in besanderen,
schwierigen Verhéltnissen leben, in helle Verzweiflung bringen, da ihnen
jegliches Verstindnis fiir ihre Lage und jegliches Einfithlungsvermégen ab-
geht. Wir filigen hier an, daB der wenig gefiihlsbegabte enge Mensch bei
starker Leberiskraft enorme Leistungen vollbringen kann. Das RegelmaB
der Tétigkeit und der Mangel an Stérbarkeit zusammen mit der Durchhalte-

energie sind die Voraussetzungen dazu. Aber diese Téatigkeit wird wegen . -

des Mangels an Gefiihl nie eine soziale, also unmittelbar auf den Menschen
gehende sein. Hier muB sie versagen.

Die Weiteist zwar zunéchst, wern sie von starker Gefuhlsansprechbar-
keit getragen wird, eine stimmungsgesittigte, aber auch die Feinfiihligkeit
ist oft ausgepriigt. Wir nahmen schon in den Ausfithrungen, die die Weite

betrafen, das eine oder andere vorweg. Der weite, gefﬁhlsbetonte Mensch -

ist der Erlebnismensch dessen hauchfeine Stimmbarkeit starke Beziehun-
gen zum kiinstlerischen Bereich erkennen 1i8t. Der soziale Kontakt ist sehr
gut, die Mitteilsamkeit ausgepriagt. Er wird sehr leicht von der Umwelt
getragen und bestimmt. Innerhalb der religiosen Welt ist das Pendeln zwi-

schen den Extremen der Gehobenheit und der Niedergeschlagenheit, des.

»Trostes” und der , Trostlosigkeit“ charakteristisch. So storend nun diese

Stimmungsschwankungen nach auflen wie nach innen sein maogen, sie sind

Wert und Unwert zugleich. Wert insofern sie unmittelbare Beziehungen zu
den religiésen Werten stlften konnen, also das religiose Werterlebnis be-
ginstigen. Der Erlebmsmensch kann sich an das Religiése wahrhaft hin-

geben kann sich selbst vergessen, wirklich ,selbstlos” aufgehen im “ande-

ren. Séllgke1t und Verzweiflung sind ihm nicht unbekannt. Seine religidse

Welt ist infolgedessen reich und lebendig. Die Liebe Gottes im Doppelsinn '

der Liebe Gottes zum Menschen, wie der des Menschen zu Gott, wird ihm
bei rechter Leitung bald zur Grundlage des geistlichen Lebens —'und zwar
geschieht dies ohne besondere Anstrengung. Es ist sein Wesen, Kontakt
zu suchen und zu finden, sich auszusprechen, d. h. hier: zu beten. Das natiir-
lich-echte Beten kommt ja aus der Liebe und wendet sich an die Liebe. Aber
in der Wurzel von all dem liegt doch auch die Gefahr Da diesem Typus die
Ausdauer die Gewissenhaftigkeit und Genauigkeit so wenig liegen, hilt

e



‘e

- ~

Zur Psycholbgie und Pidagogik der Tugenden und Fehler 187

das sittliche Streben mit demr Erlebnis selten Schritt. Hier kénnen sich
" merkwiirdige Ungereimtheiten fiir den AuBenstehenden ergeben, ein Ge-
gensatz zwischen religiser Aufgeschlossenheit und sittlichem Streben, der
zumal dem engen Menschen vollig unverstdndlich ist.

Fiir den gefiihlsbetont-weiten Menschen ist die Gemeinschaft, wie oben
schon hervorgehoben wurde, von sehr groBer Bedeutung. Da er dem Um-
welteinflufl wenig Eigenwilligkeit und Festigkeit entgegenzusetzen vermag,
empfingt er von der religiosen Gemeinschaft Halt und Antrieb. Umgekehrt
" wird die unreligiése Atmosphére ihn stéarkstens beeindrucken, wenn, nicht
von seiten der Erziehung starke Gegengewichte gegeben werden. Der ge-
fithlsbetont-weite Mensch ist der sittlich-stark-gefdhrdete Mensch. Deshalb
tut ihm neben der besonders intensiv gehaltenen religiosen Beeinflussung
auch die &uflere Haltung einer ‘Ordnung not. So sehr er sich gegen sie
sperren mag, er wird sie immer wieder als Hilfe erleben und sie deshalb
nicht in falsch verstandener Freiheit verurteilen kénnen. Das rechte Mal
wird hier das Ergebnis vieler Erfahrungen sein mﬁssen ‘und koénnen.

3. Vorbetontheit der Unlustseite und der Lustseite
H1er diirfen wir uns kurz fassen. Wir weisen lediglich darauf hin, daB das
Uberwiegen der Niedergeschlagenheit AnlaB zu Vertiefung wird und einen
besohderen Grad von Leidensfahigkeit im Gefolge hat, wihrend die vorherr-
schende Gehobenheit Grund der Unbeschwertheit und des unbekiimmerten
Einsatzes der Krifte wird. Dasschwernehmende Temperament ver-
komplizjert die sittlichen und religiésen Verpflichtungen, 146t das Versagen

N

besonders driickend und schwer werden. Minderwertigkéitsanwandlungen'

bis zu Beziehungsideen gesteigert, diirften grundséatzlich moglich sein. Die
Erziehung eines schwermiitigen Menschen ist nicht einfach. Besonders
schwierig wirkt sich die Antriebslahmheit und -gestértheit aus.
»Man kann sich nicht aufraffen®, ist vielfach die kurze Formel der inneren
Néte. Die Folge ist das Sichhiingenlassen, das moraltheologisch oft im Zwie-
ficht erscheinen wird. Gute Hilfen sind hier eine geregelte Tétigkeit An-

erkennung und Mitgefiihl.
* Wenn die Gefahr der Gehobenheit in manchmal recht erheblichem
AusmaB der Leichtsinn ist, so ist ihr Wert die Sorglosigkeit und Zuversicht,
die gerade im religitsen Bereich zur schénen Tugend der Kindlichkeit hin-
fithren kénnen. Wird dem schwernehmenden Menschen der leidende Herr
zur Quelle reichsten Trostes, so ist die Vaterschaft Gottes dem euphorischen
Menschen AnlaB zu Vertrauen und Hingabe. Wihrend dem Niedergeschla-
genen iibrigens die Siinde eine stér}dige Last ist, wei§ der Sorglos-Un-
bekiimmerte von derle1 Noten leicht zu wenig. Thm ist der ernste Hinweis
auf Gottes Gebot deshalb notwendig.

_ Bringt man an den Gesichtspunkt der Betonung der Unlustse1te die 1'\31geh-
schaften der Enge und Weite, so spiirt man die unvergleichlich anders-
geartete Eigenart beider Gefiihlswelten gleich heraus. Die AbfluBméglich-



AN c »
188 ‘ Hubert Thurn S. J.

keit des Weiten 148t die Spannung abklingen, sich verringern, wihrend die
Perseverationstendenz (Streben zu beharren) des Engen die verhaltenen
oder verdringten Gefiihlszustdnde schafft, die leicht zu gréfieren Stérungen
fithren konnen. Es gibt hier eine Hygiene des Gefiihlslebens, die darin be-
steht, die Gefiihle zu ,verdauen“, in der rechten Weise zu verarbeiten,
GroBe Bedeutung kommt der Aussprache zu. Es wire sicher falsch, wollte
man die Beichte nur als Sakrament der Siindenvergebung sehen, wenn sie
dies auch an erster Stelle ist. Eine Besprechung quélender Gewissempbte
kann ungemein befreiend wirken, das gleiche darf man von dem schlichten
Mitteilen seelischer Disharmonien sagen, wenn auch der Mangel an Aus-
. drucksmdoglichkeit zunichst hinderlich sein wird." ‘

Fassen wir die Ausfithrungen unter 2 und 3 zusammen, so 146t sich fol-
gendes sagen: Mufleigenschaften der leichten Gefiihlsansprechbarkeit sind
im Fall des engen Menschen: Feinfiihligkeit, Empfindlichkeit, Stimmbar-
keit, Umwelfabwendqng, Innerlichkeit, Genauigkeit, Gewissenhaftigkeit.
Kanneigenschaften sind: Ubersteigerungen und Uberziehungen der Forde--
rungen, Hemmungen, Gewissensnéte, Skrupeln, Zwinge, leichte Erschopi-

) barkeit. Wiegt die Unlustseite vor, so sind vor allem die Verhaltungen, die
" mangelhaften AbfluBmdoglichkeiten innerer Spannungen erwihnenswert,
die die Moglichkeit seelischer Erkrankung sehr nahe riicken. Aus diesen
,Wurzeleigenschaften” sehen wir. das sittlich—religibse Leben sich in .ganz ’
bestimmter Weise;entfal'ten und entwickeln. Feinfiihligkeit und Gewissen-
haftigkeit bedingen die saubere Gesinnung, ermoglichen das zarte Gewis-~
sen, die Ausdauer des.Strebens. Allerdings ist der Erfolg aller Bémiihun-
gen durch Neigung zu Ubertreibungen, zu inneren Stérungen und Auswez-
losigkeiten gefihrdet. C
" Im Falle des weiten Menschen sind MufBeigenschaften -die leichte Stimm-
barkeit, die Geltstheit und Offenheit der Zuwendung zur Umwelt, die
,Grundsatzlosigkeit”, die Hingabeneigung, die Bereitschaft zum Erlebnis.
Kanneigenschaften sind echte Liebe, die auch zum Opfer‘hinneigt, religiose
Wirme, religioses Interesse, Getragenwerden von der Geméinschaft, aber -
auch leichte Verfithrbarkeit, Bestimmbarkeit, Abhingigkeit, Unselbstindig- |
keit, sittliche Unzuverlissigkeit usf. Wiegt die Unlustseite vor, sind-Schwer-
mut, die etwas Weiches und Willfihriges an sich hat, Sich-héngen~ und -treai-
ben-lassen, Mangel an Antrieb und Auftrieb leicht gegeben. Aus diesen
Wurzeleigenschaften erwachsen folgerecht sowohl die wertvollen Charak-
tereigenschaften wie Erlebnisfihigkeit, innerer Reichtum, Hingabe- und
Opferfahigkeit, das personliche, natiirliche Verhéltnis zum anderen Men-
schen usf., aber auch die Weichheit und Bestimmbarkeit, das Sich-treiben-
und -hingen-lassen, eben die sittliche Unzuverlissigkeit. Im Falle des Vor-
wiegens der Lustseife werden die Umweltverbundenheit, das Kontakt-
suchen und Leichte~-Finden, die innere Unbeschwertheit, aber auch der Man-
. gel an Festigkeit, an Grundsatztreue, der Leichtsinn, die Sorglosigkeit ust.

/



Zur Psychologie und Pidagogik der Tugenden und Fehler . 189
. !

als Wurzeleigenschaften ansichtig. Aus ihnen ergibt sich die Gutmiitigkeit,
die aber zugleich ‘auch Mangel an , Treue“ im Sinne einer Willensuntugend,
_eben die Bestimmbarkeit von auBien her einschliefen kann.

Der Fall des engen Menschen, der schwache Ansprechbarkeit des Gefuhls
aufwies, wurde kurz erwihnt als der eines bediichtigen, pedantischen, von
auBen und innen her kaum stérbaren Mengchen, der bei grofier Y.ebens-
kraft besonders arbeitskraftig ist, hervorragend sachlich sein kann, anderer-
seits aber durch Mangel an Verstehen, an Einfiihlung, uberhaupt an Um-
‘gangsmoglichkeit wenig oder gar keine Beféhigung sozialer Art aufzuwei-
sen pflegt. Der weite Mensch mit geringer Gefiihlsansprechbarkeit wurde
. nicht aufgefiihrt, da er kaum in der Praxis vorkommen diirfte. Allenfalls
lieB sich von einer geringeren Gefiihlsansprechbarkeit sprechen, wobei dann
die oben aufgefilhrten Zusammenhénge lediglich in der Stiarke der Aus-
_geprigtheit ihrer Voraussetzungen und deren AuSW1rkung abgewandelt
wiirden. -

4. Starke und schwache vitale Energie

M1t diesem Abschnitt wird eine.fiir das sittlich-religiose Leben hochst-
bedeutsame Voraussetzung genannt. Leider reicht der Raum nicht dazu aus,
die Beziehungen in aller Ausfiihrlichkeit darzustellen. Wir miissen uns auf
Andeutungen beschrinken, Gerade die Vitalitit wire in ihrer Bedeutung
fiir das sittlich-religiése Leben einer eigenen Monogtaphie wert.

Wir setzen hier der Einfachheit halber, um weitere, ausfiihrliche Be-
scﬁreibungen vermeiden zu kénnen, die vitale Energie mit der Tétigkeits-
lust gleich. Dies ist insofern berechtigt, als sie tatséichlich Antriebskraft ist,
das Wesen der Triebkraft aber die Dynamik, der Drang, die Kraft zur

Téatigkeit, einer jeweilig bestimmt gearteten Tétigkeit, ist.

Wir unterscheiden danach enge Menschen, die titigkeitslustig smd und
solche, die tatigkeitsabgeneigt sind. Ebenso weite Menschen, die iiber starke
vitale Energie, und solche, die nur iiber géringe verfiigen. Vorausschicken
14Bt sich die schon seit langem im Volksmund gebréuchliche Redensart, da83
MiiBiggang aller Laster Anfang jst, die Téitigkeitslust also als eine vorziig-
liche Voraussetzung eines re11g10s-51tt11chen Lebens angesprochen werden
kann. Wie so oft wurde diese Volksweisheit wissenschaftlich (durch eine
recht umfingliche psychologische ,,Enquete“ [Umfrage] zweier holléndischer
Psychologen) bestitigt, nach der die Titigkeitslust zu allen Tugenden, die
Bequemlichkeit und Faulheit, also der Mangel an Antrieb, zu allen Lastern -

- eine hohe Korrelation (Beziehung) aufwies. _

MuBeigenschaften der vitalen Energie sind Tatkraft, Eifer, Beschifti-
gungsdrang, Riihrigkeit, Regsamkeit (Beweglichkeit), Strebsamkeit, Be-
hauptung, Ausdauer. Kanneigenschaften sind Sachinteresse, Unruhe, Drauf-
gingertum, Rastlosigkeit, Gewecktheit; Initiative, Tatsachensinn, Ehrgeiz,
Unstéte, StoBkraft usf. Teilen wir die genannten Eigenschaften dem engen
und weiten Menschen zu, so ist das Kennzeichnende des engen Menschen



190 : . * Hubert Thurn S. J. ‘ ,

die aus der Verschlossenheit erwachsende Kiihle und Zuriickhaltung, die
sich in Eigenenschaften wie Tatkraft, (verschwiegener) Eifer, Selbstbehaup-
tung, Ausdauer sehr gut ausdriicken; fiir den weiten Menschen ist hingegen
die unbekiimmert ausfiieBende, sich nach auBen kundtuende Bewegung und
Erregung aufschluBreich: Hier sind Eigenschaften wie Rastlosigkeit, Un-
stiite, Urfruhe, Draufgéngertum usf. bezeichnend.

Wir miissen nun allerdings eine Unterscheidung innerhalb der Tugenden
vornehmen, die sich aus den vorangehenden Erwigungen ergibt, insofern
* wir sagten, da die Tugend zur Téatigkeitslust enge Beziehungen aufweise.

Denn es gibt offensichtlich passive Tugenden, also Tugenden, die sich beir
stark betontem Titigkeitsdrang nicht leicht finden, wie etwa Geduld, Be-
sinnlichkeit, Bedachtsamkeit, Riicksichtnahme, Bescheidenheit, Stille des
Wesens, Beschaulichkeit, Tiefe, Harmonie, ,,Heiterkeit* usf In dem Sprich-
wort heiBit es darum mit Recht »Miifiggang" nicht MuBe"“! Es gibt also. auch
Tugenden, die aus dem Mangel an Antrieb, an Triebkraft und Lebenskraft
erwachsen. Dies wird in der Psychologie der Lebenskraft leicht iibersehen.
. Die Lebenskraft kann, als Wurzeleigenschaft aufgefaBt, als Trieb und
Drang zur Titigkeit, positiv gewandt einfach ausgedriickt werden als
psycho-physisches Leistungsvermdgen. Die Begabung der Lebenskraft stellt
so verstanden zweifelsohne ein erhebliches Kapital fiir das aszetische Leben
dar. Antriebsarme Menschen versanden leicht, selbst wenn sie von einer
religiosen Gemeinschaft getragen werden. Dal der Mensch miitels seines
freien Willens solche Antriebe bei entsprechenden Voraussetzungen
erzeugen kann und hervorbringen.muB, ist eine Erfahrungstatsache. Die
Auffassung, als strémten die Antriebe unabléssig und. muhelos aus den
biologischen Tiefen, muB darum als verfehlt angesehen werden. Die Aszese _
antriebsstarker Menschen besteht demnach nicht nur in der Ausrichtung auf
“lohnende Ziele, sondern auch in dem AnstoB, den sie sich selbst geben und
geben miissen. Was die Antriebslahmheit, also den Mangel an Lebenskraft
angeht, den wir mit einem Mangel an Titigkeitslust bezeichneten, so
wurde schon gesagt, daB auch ihm gewigge Tugenden erwachsen kénnen.
Diese Tugenden, die wir zum Teil mit dem Wort einer gewissen ,,Bravheit*
bezeichnen kénnen, werden von despotischen oder:unsicheren Erziehern
bei ihren Untergebenen sehr geschitzt und geziichtet. Daher kénnen Pro-
gnosen (Voraussagen) einer Entwicklung so leicht falsch sein, weil die
»Bravheit” sich eines Tages als Mangel an Antrieb, an Kraft und Selb-
standigkeit erweist. a
Manches Versagen im Tugendstreben, so fassen. wir die letzten Ausfiih-
rungen kurz zusammen, wird sich wohl auf den Mangel an Lebenskraft
zuriickfiihren lassen. Die Antriebslahmheit 148t die kraftigen Spannungen
nicht aufkommen oder ertrigt sie nicht, die nun einmal fiir die Erfiillung
vieler oder schwerer sittlicher Pflichten erforderlich wiren. Freilich diirfte es
im Einzelfall oft nicht leicht sein, festzustellen, wie wgit die Kréfte gereicht



Zur Psychologie und Pddagogik der Tugenden und Fehler 191

hitten Denn auch der lebensunkriftige Mensch kann sich viel ,,abringen®.
Gerade darin lige der besondere Wert seiner Tugend, daB er frotz geringer
sAntriebe aus der Einsicht,dem hohen Beweggrund heraus sich
anstrengen wiirde. Die Auffassung trifft durchaus das Rechte, die das
Gegensichangehen — d. h. das Aufraffen trotz fehlender' innerer ,An-
triebe* nicht nur als sittlich besonders wertvoll, sondern als einen Ausweg
aus der Gefahr der Versandung und Apathie bezeichnet und empfiehlt. Hier
wire die ,;negative Aszese* sehr wohl am Platze. Durch die duleren Hilfen
~ einer ‘bestimmten Zeiteinteilung, bestimmter Ubungen usf. wird die An-
- triebsleere von auBen iiberwunden. Die hiufig erfolgenden Anreize durch
vorgeschriebene Ubungen unterstiitzen den ,,guten W111en“ den wir vorhin
mit dem Aufraffen kennzeichneten.

Wir stehen am Ende unserer Uberlegungen. Auf beschrinktem Raum
versuchten wir ein umiféngliches Anliegen zu verwirklichen. Es konnte dies
nur stichworthaft geschehen. Aber so viel diirfte klar geworden sein, daB

_ tiefgreifende psychologische Unterschiede im religisen Leben obwalten,
" daB diese in gewissem Umfang zurecht bestehén, da sie auf echte Anlagen
zuruckgehen, daB die Aszese jedoch allen not tut. Auch das wurde versucht
zZu ze1gen wie tlef Fehler und Siinden in d er Wurzel zu suchen sind, aus
der auch die Tugenden wachsen. Die Enge und Weite sind Gabe und Auf-
gabe zugleich; das gleiche gilt von der Gefuhlsansprechbarke1t der Vor-
betonung von.Lust und Unlust, der Lebenskraft in- dem bestimmten Grad
ihrer Ausprigung. Die Enge war Gewissenhaftigkeit, aber auch leicht
dumpfe ,,Enge”, die Weite Aufgeschlossenheit, aber auch mangelnde Ge-
nauigkeit, die Gefiihlsstirke Empfindsamkeit, aber auch Ichbetontheit und
Mangel an Freiheit, Stimmungsreichtum, aber auch Mangel an Gleichma8,

die Unlust bedeutete Leidensfihigkeit und Tiefe, aber auch EntschluBhem- .

mung und Lihmung, die Lustbetonung Sorglosigkeit und Zuversicht, aber
auch Leichtsinn und Unbekiimmertheit, die starke Lebenskraft zeigte Tat-
kraft und Zielfreude, aber auch Mangel an Mulle und Beschaulichkeit, die
mangelnde Lebenskraft Bescheideriheit und Stille, aber auch Mangel an
Kraft und Selbstindigkeit. Sind diese”Wurzeleigenschaften einmal erkannt,
wird sich mancher mit den Unwerten, die mit den Werten unaufléslich ver-
bunden sind und aus dem einen Grund hervorwachsen, ausséhnen. Un-
bedingte Voraussetzung eines erfolgreichen religisen Strebens ist sodann
die Erkenntnis des Zusammenhangs der ,,Fernwirkungen* mit den Wurzel-
eigenschaften, also der Einzelakte mit-den eigentlichen Grﬁnderi.\Der psy-

chologisch ungeschulte Mensch bleibt sehr gerne bei den allerniichsten, kon- °

kreten Einzeltatsachen stehen, ohne sie auf tiefere Zusammenhinge zuriick~
zufiihren und so zu éinem Charakterbild zu gelangen. Es war hier nur még-
lich, Grundlinien aufzuweisen. Sehr vorteilhaft fiir die Schulung der Cha-
rakterbestimmung ist das Durchdenken der oben aufgewiesenen Grund-

o



192 : Hubert Thurn S. J.

-lagen. Man mufBl lernen, im Beziehungsdenken die ein-
zelnen Wurzeleigenschaften zu verkniipfen und im
Zusammenhang ihrer wechselseitigen Durchdrin-e
gungdieFolgenzuiberlegen.

Wir beantworten zum SchluBl noch die Frage, wie denn die Erziehung des
durch die Wurzeleigenschaften hinléinglich erfafiten und bestimmten Men-
schen zu bewerkstelligen ist. Einzelheiten wurden im Verlauf der Abhand-
lung genannt. Hier soll die Frage mehr grundsatzhch gesehen Werden Dazu
148t sich folgendes sagen: :

1. Die Wurzeleigenschaften lassen sich nicht ausrotten oder in ihr Gegen-
teil umkehren: aus einem ,,engen” Menschen kann kein ,,weiter" werden,
aus einem Gefithlsmenschen kein kalter Rechner, aus einem Schwermiiti-
gen kein Sorglosunbekiimmerter, aus einem Leichtfull kein leidensfihig-
tiefer Mensch, aus einem Lebenskriftigen kein ,braver”, sanfter Alles-

dulder. Wohl aber lassen sich die Eigenschaften beschneiden, auf ein gerin-
ges Mafl zurlickdriangen. Bei den MuBleigenschaften kinnen, wenn die Intel-
ligenz ausreichend ist, und entsprechende Motive in Bereitschaft gestellt
sind, die Uberspitzungen vermieden werden, so lange sie nicht sehr stark
ausgepragt sind. ; ) N

2 Sehr wichtig ist es, darauf hinzuweisen, daB die Elgenschaften — so-

*wohl die Kann- wie auch die MuBeigenschaften —in ihrer positiven Be-
schaffenheit, ihrem Wert ansichtig gemacht werden miissen. Erzichung be-
steht nicht darin, unabléssig die Fehler und schlechten Eigenschaften in den
Blickpunkt zu riicken, am jeweiligen Menschen ohne UnterlaB herumzu-
nérgeln. Leider bringt die Beichtpraxis — nach den Fehlern zu suchen, sich .
méglichst minderwertig erleben zu wollen — eine solche Ausrichtung leicht
mit sich. Es ist zwar wahr, dafl zum rechten Loben und Anerkennen mehr
Weisheit gehort, als zum Gegenteil. Aber dann strebe man nach dieser
Weisheit. In einer Seelenfiihrung miissen — anstatt die Schwachen immer
wieder - hervorzuholen — die geistlichen und religiosen Mabglichkeiten,
A rbeitsmiglichkeiten deutlich gemacht werden. Aus der Erkenntnis
der Werte einer Anlage lassen sich naturgemiB mit Erfolg Wege der reli-
gidsen Idealverwirklichung ausarbeiten, die weiter fithren als ein Ver-
weilen bei den Siindern und Fehlern. *

3. Es wurde schon auf die groBe, man mdchte sagen iiberragende Bedeu—
tung der Intelligenz fiir die Charakterentwicklung,aufmerksam gemacht.
Wesentlich fiir die Erziehung ist deshalb die Ermittlung des Grades der
Intelligenz. Der Unbegabte stoBt viel leichter an seine Grenzen, an die Un-

" ausweichlichkeiten von Verhaltensweisen als der Begabte. Dieser Tatsache

wird moralpsychologisch viel zu wenig Rechnung getragen. Der Dumme

stindigt zwar weniger leicht als der Intelligente, aber dafiir sind ihm die

Grenzen objektiver Angemessenheit, also der eigentlichen Entsprechung des

Ideals wesentlich enger gezogen. Von vorziiglicher Intelligenz 148t sich



~

Thetesia von Lisieux und die Frommigkeit unserer Zeit 193

‘selbst beéi iibérbetonten Wurzeleigenschaften noch sehr viel erwarten an
Unterlassungen, Kritik (Selbstkritik im besonderen), Ausglelchsstreben
Zuriickhaltung, Abwartenkdnnen usf.

4. Erwihnten wir zu Beginn die ungiinstigen Folgen einer ,negativen
Aszese, wie da sind Mangel an Erfolg, Niedergeschlagenheit, Freudlosig-
keit usf,, so kénnen wir nun etwas mehr dazu sagen. Wir' vermuten, daB
es sich bei ¢den Kritikern einer systematischen ,,Aszese® im allgemeinen um
weitveranlagte Menschen mit starker Gefiihlsansprechbarkeit handelt —
vielleicht auch um enge, die auf schmalen vitalenergetischen Grund gestellt
sind, die infolgedessen am , System* Schiffbruch litten, kranke Nerven oder
Zwinge und dergleichen davontrugen. Die Freudlosigkeit mag zudem in
Verbindung stehen mit einem Mangel an Einsicht in die Zusammenenhénge
der Anlagen, vor allem auch in ihre Werte.

Der Gedanke, daB unser- menschliches Tun immer nur - ,,Stiickwerk*
bleibt; weil es notwendig an seine Grenzen st68t, ist fiir uns Priifung und
Trost zugleich. Grenzen sind schmerzlich; wenn sie aber gedffnet bleiben
fiir. Gottes Gnade, bedeuten sie nicht Ende, sondern Anfang; denn das ist
wahr — jenseits aller Seelenkunde: ,,Wenn ich schwach bin, bin ich stark*
(2 Kor 12, 10) und das andere Wort: ,Ich vermag alles in dem, der mich
michtig macht* (Phil 4, 13).

Theresia von Lisieux und die Frommigkeit unserer Zeit
Von Friedrich W ul£ S. J., Miinchen

Es mag als ein trostliches und hoffnungsvolles Zeichen erscheinen, daff
uns gleich am Anfang unseres Weges aug der grofen Katastrophe heraus ein
kochbedeutendes und innerlich bewegendes Buch aus dem Gebiet der christ-
lichen Frommigkeit geschenkt wurde. Wir meinen jenes weithin beachtete
ynd eindrucksvolle , Ver®orgene Antlitz“ der ,kleinen“ Heiligen von Li-
sieux, dessen geheimnisvolles Lécheln uns I. Fr. Gorres' so tief gedeutet
hat. Eine Studie nennt die Verfasserin selbst ihre Arbeit, unt damit an-
zudeuten, dafl sie mehr geben mdchte als eine bloBe Lebensbeschreibung, -
_ aber auch weniger, als ein nach allen Seiten hin abgerundetes und in seinen -
Urteilen endgiiltiges Werk. Als entscheidendes Moment méchten wir noch
hinzufiigen: das Buch ist deutlich aus der Pérspektive des heutigen Chri-
sten geschrieben. Es lassen sich daher an ihm eine Reihe von w1cht1geu
Fragen aus dem Frémmigkeitsleben unserer Zeit behandeln. ’

v I. Fr. Gprres kam es zuniichst einmal darauf an, die Gestalt der »KRleinen*. -
Heiligen aus der Verflachung und Verniedlichung herauszuheben, in die

! Ida Friederike Gorres, Das verborgene Antlitz. Eine Studie ﬁbér Theresia von
Lisieux, Freiburg i. Br., Herder 1946, 525, gr. 8°, RM. 12.50.

13





