~

Thetesia von Lisieux und die Frommigkeit unserer Zeit 193

‘selbst beéi iibérbetonten Wurzeleigenschaften noch sehr viel erwarten an
Unterlassungen, Kritik (Selbstkritik im besonderen), Ausglelchsstreben
Zuriickhaltung, Abwartenkdnnen usf.

4. Erwihnten wir zu Beginn die ungiinstigen Folgen einer ,negativen
Aszese, wie da sind Mangel an Erfolg, Niedergeschlagenheit, Freudlosig-
keit usf,, so kénnen wir nun etwas mehr dazu sagen. Wir' vermuten, daB
es sich bei ¢den Kritikern einer systematischen ,,Aszese® im allgemeinen um
weitveranlagte Menschen mit starker Gefiihlsansprechbarkeit handelt —
vielleicht auch um enge, die auf schmalen vitalenergetischen Grund gestellt
sind, die infolgedessen am , System* Schiffbruch litten, kranke Nerven oder
Zwinge und dergleichen davontrugen. Die Freudlosigkeit mag zudem in
Verbindung stehen mit einem Mangel an Einsicht in die Zusammenenhénge
der Anlagen, vor allem auch in ihre Werte.

Der Gedanke, daB unser- menschliches Tun immer nur - ,,Stiickwerk*
bleibt; weil es notwendig an seine Grenzen st68t, ist fiir uns Priifung und
Trost zugleich. Grenzen sind schmerzlich; wenn sie aber gedffnet bleiben
fiir. Gottes Gnade, bedeuten sie nicht Ende, sondern Anfang; denn das ist
wahr — jenseits aller Seelenkunde: ,,Wenn ich schwach bin, bin ich stark*
(2 Kor 12, 10) und das andere Wort: ,Ich vermag alles in dem, der mich
michtig macht* (Phil 4, 13).

Theresia von Lisieux und die Frommigkeit unserer Zeit
Von Friedrich W ul£ S. J., Miinchen

Es mag als ein trostliches und hoffnungsvolles Zeichen erscheinen, daff
uns gleich am Anfang unseres Weges aug der grofen Katastrophe heraus ein
kochbedeutendes und innerlich bewegendes Buch aus dem Gebiet der christ-
lichen Frommigkeit geschenkt wurde. Wir meinen jenes weithin beachtete
ynd eindrucksvolle , Ver®orgene Antlitz“ der ,kleinen“ Heiligen von Li-
sieux, dessen geheimnisvolles Lécheln uns I. Fr. Gorres' so tief gedeutet
hat. Eine Studie nennt die Verfasserin selbst ihre Arbeit, unt damit an-
zudeuten, dafl sie mehr geben mdchte als eine bloBe Lebensbeschreibung, -
_ aber auch weniger, als ein nach allen Seiten hin abgerundetes und in seinen -
Urteilen endgiiltiges Werk. Als entscheidendes Moment méchten wir noch
hinzufiigen: das Buch ist deutlich aus der Pérspektive des heutigen Chri-
sten geschrieben. Es lassen sich daher an ihm eine Reihe von w1cht1geu
Fragen aus dem Frémmigkeitsleben unserer Zeit behandeln. ’

v I. Fr. Gprres kam es zuniichst einmal darauf an, die Gestalt der »KRleinen*. -
Heiligen aus der Verflachung und Verniedlichung herauszuheben, in die

! Ida Friederike Gorres, Das verborgene Antlitz. Eine Studie ﬁbér Theresia von
Lisieux, Freiburg i. Br., Herder 1946, 525, gr. 8°, RM. 12.50.

13



| 194 ‘ " Friedrich Wulf S. J. .

sie durch eine iiberschwengliche und oft sehr irdische Verehrung geraten
war. Diese Aufgabe war nicht leicht, denn die Schwierigkeit*eines solchen
Unterfangens lag nicht in erster Linie in der Aufdeckung der falschen reli-
giosen WertmaBstdbe der Frommen, die Form und Gehalt des Theresien-
kultes geschaffen haben. Sie war vielmehr zu innerst mit der Gestalt der
Heiligen selbst, ihrem Leben und ihrem Wort gegeben. Theresia ist ein
Kind ihrer Zeit und spricht die Sprache der Frommen ijhrer Zeit. Es galt
also zunichst einmal, dieses Zeitgebundene, das allzu Menschliche vom
Kern und Wesen ihrer Person und ihres Lebens abzuheben, oder besser
gesagt, fur dieses Eigentliche durchscheinend zu machen. Und wir gestehen: .
die Darstellung der innersten Begegnung eines Menschen mit Gott, dieses
Ringens und Reifens, sucht in der deutschen hagiographischen Literatur der
vergangenen Jahrzehnte ihresgleichen. Man muB ebenso di¢ hohe und
meisterliche Datstellungskunst wie auch die Einfithlsamkeit in fremdes
Seelenleben und die griindliche Sachkenntnis systematischer wie geschicht-
licher Fragen der lfatholischen Frbmmigkeit hervorheben. _

Schon die Kapiteliiberschriften verraten die sachkundige Hand: Das
Nest, die Wiiste, der Weg, Durchbruch und Vollendung. Im Gegensatz zu
manchen Erscheinungen im katholischen Frommigkeitsleben der Gegen-
wart, die uns sehr bedenklich erscheinen, finden wir hier keine Sensation,
nichts Ungesundes-und Gesuchtes, keine nebelhafte Mystifizierung von Zu-
stinden und Vorgédngen. Alles.ist vielmehr einfach, klar und im Geiste
nachvollziehbar, wenn man will: yynatiirlich* und ,;gewoéhnlich“. Alles ist
aber auch zugleich auf ein Sehen von innen her, von der religiésen Mitte der
Person her, eingestellt. Der Ungliubige vermag daher nur schwer ,das
verborgene Antlitz -dieses heiligen Ménschen zu entschleiern; er findet
darin nichts Interessantes und GroBes in seinem Sinne. Dem Gliubigen hin-
gegen und vielleicht auch mancherr?’ der auf der ehrlichen Suche nach Gott
ist, tut sich eine einzigartige und oft iiberwiltigende Welt auf, von hin-
reilendem Schwung und erschiitternder, ja erschreckender Tiefe. Er wird
. Zeuge eines Lebens voll gottlicher Abenteuer und fast atemraubender Span-
nung. Dieser jubelnde und hoch ansteigende Beginn, dieses krisenhafte und
schier zur Verzweiflung treibende Zerbrechen menschlichen Kénnens und
die daraus hervorgehende Erkenntnis des eigenen Unvermogens, dieses -
schmerzhafte Aufgeben aller irdischen Sicherungen, dieses lduternde und
umwandelnde. Sich-selbst-Lassen, tiber dem Abgrunt des Nichts, in trost-

loser Nacht, dieses Singen in Trinen, dieses Sich-Rithmen in ,,Siinde, und -

bei allem d_iese'Lauterkeit und Glut, diese Kindlichkeit und Reife; — wel-
cher Mensch, der um die Wirklichkeit und Gegenwartigkeit des erlésenden
und begnadenden Gottes weifi, der sich vor das wesentlich gleiche Schicksal,
wenigstens die gleichen Moglichkeiten gestellt sieht, wiirde beim Mit-
erleben eines so ergreifenden Aufstieges nicht nur lauterer und ehrfiirch-
tiger und innerlicher, sondern auch ,,Antriebe ins Vollkommene* etfahren? -



Theresia voﬁ Lisieux imd die Frtimmigkeit unserer Zeit 195

Em solch erschiitterndes Sterben mufB in die Knie zwmgen Es bgdeutet
das vollkommene Gle1chgestaltetwerden mit dem sterbenden Herrn. ,,Qas
ist die reine Agonie*, sagt sie am Morgen des Todestages zu ihrer Schwe-
ster. ,,Ohne eine Spur von Trost“ (486). Mit wachen Sinnen nimmt sie die
immer dunklergn Schatten auf. ,,0, meine Mutter, glauben Sie mir, der
Kelch ist randvoll, aber die Liebe Gottes wird mich nicht verlassen.“ Gegen
drei Uhr streckte sie die Arme kreuzweise aus (487). ,,O Mutter, befehlen
Sie mich schnell, schnell der Mutter Gottes!* ,,;Und wie in einer letzten
Bestétigung des hinterlassenen Testamentes: ,Alles, was ich liber meinen
Willen zum Leiden geschrieben habe — o, es ist wirklich wahr¢«. ,»lch be-
reue es hicht, mich der Liebe ausgehefert zu habgn“. Immer qualvoller wird
* der Todeskampf. Aber noch liber das erstickungsverzerrte Gesicht geht ein
Lé&cheln: ,,0, ich liebe ihn! Mein Gott ich liebe Dich! Ich will gar nicht kiirzer
leiden.” ,Nach diesen Worten fiel ihr Haupt hinteniiber ... Das Antlitz der
Sterbenden wurde hell und licht, die grausame Farbe der Erstickungsnot
schwand, die Augén 6ffneten sich noch einmal nach oben gewendet, strah-
lend und von staunender Gliicksgligkeit erfiillt. Dann schloB sie die Augen
und starb mit einem kleinen Seufzer. Es war fast %28 Uhr abends* (488).

Wenn das Miterleben dieser hinter dem Schleier des Alltdglichen ube‘r-
stromenden und sich verblutenden-Liebe den einen Erfolg hitte, daB der
Leser liber alles Nebenséchliche hinweg zu den Quellen des geistlichen Le-
bens gefiihrt wiirde, eines Lebens in und mit Gott, eines Lebens in und mit
dem Heiligen Geist, und zur Erkenntnis seiner wesentlichen Entw1c.klungs—
stufen gelangte, dann wire das wahrlich ein {iberreicher Gewinn. Denn
nichts fehlt dem heutigen gehetzten, rastlos schaffenden und &uBeren Ein-
driicken verhafteten Menschen so sehr, wie der Sinn, das Gespiir fiir geist- .
‘liche Dinge. So hoch unsere Spiritualitit nach dem Schrifttum der vergan-.
genen Jahre auch egscheinen mag, d®s lebendige und auf Erfahrung be-
ruhende Wissen um Vorgénge des inneren Lebens, um die Weisen der Be-
gegnung zwischen Gott und Mensoﬂl um die Moglichkeiten gottlichen Rufens
und menschlicher Antwort, ist doch, leider oft genug auch im Welt- und
"Ordensklerus, erschreckend gering.

Damit kommen wir nun zu dem eigentlichen Anhegen des Buches, das
uns zu einigen grundsétzlichen Erwégungen Anlaf gibt. I. Fr. Gorres will
nicht nur in rein positiver Weise den Entwicklungsweg einer Heiligen schil-
dern; sie will mehr. Sie méchte dieses Leben gleichsam ins wache BewuBt-
sefn des glédubigen Christen heben und beispielhaft an ihm klar machen, was
in unserer eigenen Frommigkeit sein soll und was nicht. Dabei wird in den
immer lehrreichen Exkursen manch wertvolles und kluges Wort gesagt
liber Dinge, zu denen der heutige religivse Mensch vielfach den Zugang
verloren hat: iiber das Ordensleben im allgemeinen, jiber die Frommigkeit

des Karmel, iiber Bufig und Abtstung, uber den ménchischen Gehorsam und

’ manches andere. ~ -

13* ' o ) L



196 Friedrich Wulf 'S. J.

Die Grundthese der Studie aber ist diese — sie klingt in allem an, meist
indirekt durch die einfache Erhellung der Tatsachen, oft aber auch thema-
tisch —; Theresia vom Kinde Jesu hatte und hat noch eine grofe Mission
im Frommigkeitsleben der Kirche zu erfiillen. Um das deutlich zu machen,
kennzeichnet die Verfasserin bald hier, bald dort, wie es der Stoff jeweils
mit sich bringt, die Eigenart der katholischen Frémmigkeit des ausgehen-
den neunzehnten Jahrhunderts, in ihren geschichtlichen Voraussetzungen
wie auch in ihren konkreten Ausdrucksformen. Versuchen wir, ihre Dar-

" stellung dem Sinn nach wiederzugeben. -

Seit den Tagen der école frangaise, jener letzten groBen aszetischen
Schule des Oratorianerkacdinals Bérulle ist der geistliche und mystische
Strom in der katholischen Kirche immer mehr versiegt und nur noch iu
einzelnen Gestalten und Gemeinschaften zum FlieBen gekommen. Das Le-
ben vieler Frommen wurde nicht mehr von den gnadenhaften Quellen des
Glaubens gespeist, das BewuBtsein absoluter menschlicher Ohnmacht vor
.den Mysterien Gottes war dem &ffentlichen BewuBtsein der Gldubigen ab-
handen gekommen. Was blieb, waren die menschlichen Formen
einer ehemals mystischen Frommigkeit, sozusagen die technischen Hilfs-
nlittel, deren unser leib-seelisches Sein bedarf, um die innere Glut des Her-
zens zu bewahren. Auf sie hatte sich der fromme Eifer in Ermangelung
eines tieferen Wissens um die Transzendenz der Glaubenswirklichkeit g.e—
stlirzt, in der Meinung, in diesem engmaschigen Netz von Gesetzen und
Vorschriften den Willen Gottes zu finden und dadurch Seiner selbst hab-
haft zu werden. So entstand j Jenes System von festliegenden Ubungen, jenes
geistliche Reglement, dessen gew1ssenhaf1:este ‘Befolgung der fromme
Mensch als unerldfilich ansah fiir seinen Aufstieg zu Gott. Dafi sich dadurch
allmdhlich das Schwergew1cht der Fromm1gke1t vom, Beschenktwerden
durch Gottes Gnade und der hebenden Hingabe an sgine Fiihrung auf die
eigene Leistung, auf dle Zucht und Energie des menschlichen Willens ver-
schoben hatte, war gerade den Eifrigsten oft nlcht zum Bewufstsem ge-
kommen.

Auch Theresia wichst in solchen Anschauungen auf. Aber be1 ihr erleben
wir nun das Erstaunliche — ist es hereinbrechende Gnade oder unbewuBtes
- christliches Erbe? —, »daB aus solcher Luft starrer Enge um Eifer und
Gesetz, gerade jene Botschaft der inneren Freiheit, der reinen Liebe und
einfiltigen Unbefangenheit vor Gott erwachsen ist, welche ihr Verméchtnis
an die Christenheit ausmacht (50). Schmerzliche und bis zur Selbstalif-
lssung fiihrende Erfahrungen hatten ihr den Weg dahin gedffnet. Nun
mdochte sie auch andere an ihrer begliickenden Erkenntnis teilnehmen las-
sen; ja, gegen Ende ihres Lebens glaubt sie sich geradezu mit einer Sendung
betraut, die Menschen 1hrer Zeit ,,den kleinen Weg der Kinder* zu lehfen,
dessen Inhalt sie selbst einmal dahin zusammenfafi{; ,, Klein bleiben heif}t:
sein Nichts erkennen, alles von Gott erwarten, sich nicht so sehr um seine



Theresia von Lisieux und die Frommigkeit unserer Zeit 197

Fehler bekiimmern; in einem Wort: kein Vermégen verdienen wollen, sich
iiber nichts beunruhigen (422).",,Die Heiligkeit besteht nicht in diesen oder
, jenen Ubungen und Leistungen: sie besteht in einer Verfassung des Herzens,
die uns klein und demiitig in den Armen Gottes werden l483t, wissend um’
unsere Schwiiche und bis zur Verwegenheit auf seine Vatergiite vertrauend*
(ebd.). ,
- In dem meteorgleichen Aufstieg dér Theresienverehrung sieht Gorres den
Beweis dafiir, daB das katholische Volk ihre Botschaft von der geistlichen
Kindheit verstanden oder wenigstens geahnt und ,,trotz Habit und Schleier,
. in der ,kleinen Heiligen‘ s ein e Heilige, die Heiligsprechung des eige-
nen geringen Lebens erkannt“ habe (284). ,,Denn dieses Leben selbst, das
Geflecht des Vorgegebenen, von uns nicht zu Andernden, in seiner Niich-
ternheit, seiner Entblé8ung von allem ,Idealen’, in seiner Schibigkeit und
" Unertfiilltheit zu bestehen, zu bewiltigen und aufzuarbeiten . .. ohne Flucht-
versuch nach auBen oder nach innen, in das Leichtere, in das Schwerere, in
die Verdnderung oder in den Traum, das war Theresiens Aufgabe, wie ef
die unsere ist, und darum ist sie unser Vorbild geworden* (284). .

-~ Zunichst sei hervorgehoben: klarer und tiefer hiitte man den Kern der
Botschaft des ,kleinen Weges* kaum darstellen kénnen. Und diese Botschaft
- ist heute noch ebenso wichtig wie in den Tagen Theresiens. Aber es bedarf
doch in jedem Menschen schon einer groBen sittlichen Lauterung und einer
tiefen religitsen Erfahrung, ehe er von sich selbst gleichsam abzuspringen
vermag und in diesem schmerzlichen Sich{Lassen die groBe Begliickung des
»Kleinen Weges“ erfaf3t. Ohne ein hartes ngen mit sich selbst und mit Gott
wurde dieser ,kleine Weg"“ wieder verharmlost und zu eifem heillosen
Selbstbetrug. Dieses Ringen setzt aber ein tégliches Sich-Uben und -Ab-
miihen voraus. Was Wunder, wenn der fromme Mensch dabei zunachst ein-
mal zuviel auf die eigene Lelstung vertraut.
-Damit sollen nun keineswegs alle religiosen Praktiken und Frémmig-
‘keitsformen aus der Zeit und Umgebung Theresiens -als Ideal hingestellé
werden. Auf der anderen Seite mull aber doch jeder Christ.in irgendeiner
Form einmal den miihseligen Weg unserer Heiligen zuriickgelegt und ihre
schmerzliche Erfahrung gemacht haben und an der Ohnmacht seiner eigenen
Leistungen ,,zerbrochen* séin, ehe er in die begliickende Freiheit der Kinder
Gottes gelangt. Muf man darum wirklich schon auf Luther zuriickgreifen,
um’ die inneren Kémpfe der jungen Therese ,,psychologisch* erkliren zu
konnen? Als ob sie nicht im Leben vieler Heiligen als ,,normaler* und ,,orga-
.nischer* Weg zur Heiligkeit zu finden wiren, wenn auch nicht immer in die-
ser Schirfe und Bedrohung, bis in das Leibliche hineip. Bei der vorliegen-
den Darstellung wird man allzu leicht dazu verfiihrt, die Krise in There-
siens Leben eindeutig auf krankhafte Veranlagungen und falsche Erzichung
zuriickzufiihren, ohne ihre innere Notwendigkeit und Folgerichtigkeit zu
beachten.



198 - - Friedrich Wulf S. J. : -

Erst wenn die gottliche Gnade den auf die Kraft seines Willens zu sehr
vertrauenden Menschen seiner Ohnmacht tiberfithrt hat und ihm die selige
- Erkenntnis der Freiheit der Kinder Gottes aufzuleuchten beginnt, werden
. ihm alle Formen und Ubungen, gleich welcher Art, immer mehr durchschei-
nend und im einzelnen geradezu belanglos, ohne damit jedoch jemals iiber-
fliissig zu werden. Sie horen nur auf, ihre Sinnfiille schon in sich selber zu
tragen, haben dafiir aber die grundlegende und durch nichts ablésbare Auf-
gabe, den zur ,,Freiheit vom Gesetz“ gelangten und der Welt immer mehr
entriickten geistlichen Menschen in die gottgewollte Ordnung des gewshn-
lichen Lebens, in die religigse Ordnung der konkreten Kirche und ihrer Ge-
meinschaften hinein zu binden und damit in der Demut, der unaufgebbaren
Grundlage alles geistlichen Lebens zu erhalten.

Es wire daher der hl. Theresia auf der Hohe ihrer eigenen Freiheit am
allerwenigsten eingefallen, gegen die ,,Ubungen‘ der Frommen ihrer Tage
richtend aufzutreten. Sie hat sie nicht nur ertragen, sondern auch selbst
mitgemacht, wie jede andere ihrer Mitschwestern. Hitte sie Giberhaupt je
die Uberzeugungen ihrer Familie verwerfen kénnen, ihrer geliebten Mutter.
und ihres so verehrten Vaters oder auch ihrer leiblichen Schwestern, die ihr
immer die Alteren und Fiihrenden blieben? Und war nicht auch tatsichlich
die Frommigkeit ihrer Familie trotz aller Pedanterie und Gesetzesenge im
Grunde sehr tief und echt, weil sie vom Menschen weg und zu Gott hin-
fithrte? Ob man das auch heutzutage von allen Christen sagen kann, deren
Frommigkeits f o r m e n vielleicht um vieles gelduterter und gereinigter
sind? ' . ~ )

Dennoch muB man zugeben: Theresiens Botschaft war ein Durchbruch
in der katholischen Frommigkeit, ein iiberaus notwendiger und segens-
reicher. Denn die Ubungen des religiosen Lebens waren vielfach zu starr

_geworden, da sie nicht mehr genug dex giittlichen_Fﬁhrung durch die Gnade
" untergeordnet waren, sondern zu sehr vom menschlichen Willen ihre Norm
und ihr MaB erhielten und dadurch nur allzuleicht zu schon in sich. giiltigen
und sinnerfiillten religiésen Leistungen wurden. Dieser Durchbruch er-
folgte librigens sehr bald von den verschiedensten Seiten, vom Leben wie
von der Lehre her. Die innerkirchliche Entwicklung der. letzten vierzig
Jahre, die den notwendigen -, sakramental-liturgischen Untergrund alles
g'eistlichen Lebens” (J. A. Jungmann) wieder betonte, ist uns allen hin-
reichend bekannt. Inzwischen ist vieles von dem, was Theresia als ihre Bot-
.- schaft verkiindete, Gemeingut der lebendigen Christengeneration von heute
geworden. Es’ist daher zumindest nicht sehr angebracht, mit dieser Ein -
seitigkeit gegen ,jene wunderliche und schon belanglose Frommigkeit
von vorgestern, deren Uberwindung der Kampf unserer Jugend galt“ (26),
‘Sturm zu laufen und sich immer nur gegen die Enge und Starre gewisser
Frommigkeitsformen zu ereifern, ohne genauer zu unterscheiden und die
Notwendigkeiten unseres heutigen religitsen Lebens nach allen Seiten hin



Lo : /
_ Theresia von Lisieux und die Frommigkelt unserer Zeit - 199

zu beriicksichtigen, wobei wahrlich noch zu untersuchen wiire, ob jene so
viel geschméhte Frommigkeit aus dem Ende des neunzehnten J ahrhunderts
wirklich in allem so wunderlich und belanglos war, wie wir ‘heute in einer
vollig verinderten religiosen Situation so gern und ein wenig erhaben

. meinen.

Charaktensleren wir einmal kurz die Situation unserer heutigen From-
rmgkelt wie sie sich uns von der oben angedeuteten innerkirchlichen Ent-,
~wicklung her darstellt um daraus die' Aufgaben ableiten zu kénnen, d1e
uns zu lésen aufgegeben sind. Wir haben uns die iibernatiirlichen Quellen
unseres Glaubens: Kirche, Schrift und Sakrament in’ihrer gnadenhafien
Tiefe von neuem erschiossen. Wir wissen wieder stdrker als frithere Gene-

rationen um die Wiirde des Christen, um seine geheimnisvolle Teilnahme '

am Leibe und Blute unseres Herrn, in der Gerheinschaft der Kirche, des
fortlebenden Christus. Auf dem Grunde solcher Einsichten sind uns alle
Formen und Ubungen, die frommer Menschengeist uhd frommer Eifer er-
dacht haben, sozusagen in die zweite Linie geriickt und, falls sie mit einem
Absolutheitsanspruch auftreten, sogar verdichtig geworden. Denn der

Geist Gottes weht, wo er will, er ruft hierhin und dorthin, und es gibt keinen

Ort und keine Weise, in die er yon vornherein zu bannen wire.

"Wir diirfen nun aber nicht gegeniiber der Uberbetonung der mensch-
lichen Leistung in der Frommigkeit von ,,vorgestern* in dus andere Exfrem
fallen und das menschliche Tun zu gering anschlagen, indem wir allem
. Methodischen und UbungsmiBigen miBtrauisch begegnen, wozu I. Fr. Gér-
res durch manche Ausfithrungen ihres Buches den Leser verleitet. Denn
unser leib-seelisches Sein bedanf ihrer, will es nicht einem schweifenden
und ziigellosen Geiste verfallen, wie die Geschichte der Frommigkeit oft
genug zeigt. Mag sein, daB wir mit manchen Formen vergangener Ge—
schlechter nicht mehr gar viel anzufangen vermogen, — seien wir aber vor-
sichtig in unserem Verdikt und verurteilen wir nicht zu voreilig Dinge, die
anderen Generationen geholfen haben, sondern gehen wir lieber auf die
Suche nach solchen Formen, die uns den Zugang zu Gott 6finen kénnen.
Was uns Heutigen in besonderer Weise aufgegeben ist, scheint uns gerade
dieses: Methoden ausﬁndlg zu machen und Wege aufzuspiiren, die uns hel-
fen, die wiederentdeckten und wiedergeschenkten Schitze der Gnade uns
persdnlich anzueignen und in das tigliche Leben mit seinen inneren
und &duBleren Schwierigkeiten, mit seinen unvorhergesehenen Ereignissen
und Tiuschungsmoglichkeiten umzusetzen. Und zwar nicht nur in diesem
oder jenem Akt, hier und dort, wie es der Augenblick gerade mit sich
bringt, unvorsitzlich und absichtslos, gleichsam schwebend und ohne An-
strengung, sondern stetig, vorausschauend, zusammenhingend, unter még-
lichster Ausschaltung von an sich vermeidbaren Um- und Irrwegen.

Mit anderen Worten, was uns heute not tut, ist eine Aszes e, d. h.'also
eine Art christlicher Pidagogik, eine in gewissem Sinn erlernbare Weise des

3

&



200 ‘ L Friedrich Wulf S. J.

Sich-Ubens im Beten und BiiBen, im Arbeiten und Uberwinden, im Ge-
brauch der ,,Dinge” und im Entsagen. Anders wird die ,,liturgisch-sakra-
mentale Frommigkeit“ — nennen wir sie der Einfachheit halbér so — sehr
bald wieder versiegen und sich hichstens in einem schénen, aber eitlen
Schein erhalten. Und wer von uns wiiBte nicht um die groBe Gefahr, die
“hier droht? Ist es nicht ein schlechtes Zeichen, daBl wir zwar viel Tiefes
wissen um'eine gnadenhafte, mystische Frommigkeit, und da wir doch
so wenig fromm sind, wenn der Alltag kommt mit selner Armut und seinen
Einschrinkungen und mit all den Widerwirtigkeiten der heutigen Zeit, —
daBl wir so wenig beten und auf den Knien liegen und Gottes Barmherzig-
keit bestiirmen, und zwar nicht nur dann, wenn die Not uns zu erwiirgen
droht oder wenn wir in Stimmung sind, sondern ohne UnterlaB. Sind wir
nicht alle davon erschiittert, daBl bis zur Stunde auch in unseren innersten
Reihen die Erneuerung ausblieb? Wenn man daher immer wieder auf :die
Fehler der Frommigkeit von',,vorgestern” hinweist, erzieht man danh nicht
gerade die jiingere und wahrlich sehr eifrige Christengeneration, die mit
dem besten Willen nicht {iber geniigend theologisché Klarheit und {iber die
notwendige Erfahrung in geistlichen Dingen und Vorgingen verfiigt, zu
einem krampfhaften ‘und vielleicht sogar diinkelhaften Festhalten an der
Frommigkeit von ,,gestern“, die doch nur Durchb"ruch' war, ein erster
Schritt, der nach dem zweiten verlangt? Auch in der Geschichte der From-
migkeit gibt es so etwas wie eine Dialektik von Thesis, Antithesis und
Synthesis. *

Wenn wir hier auf eine Aufgabe unseres heutigen religiésen Lebens
in besonderer Weise hingewiesen haben, so geschah es deshalb, weil sie uns
bei I. Fr. Gérres zu sehr vernachlissigt zu sein schien. Dabei muf aber doch -
hinzugefiigt werden, daB i h r Anliegen durchaus auch heute noch zu Recht
besteht und das nicht nur im Hinblick auf die Volksfrommigkeit, die immer
- die eigene Leistung iiber Gebiihr betonen wird. Auch klﬁsterljche Gemein-
schaften konnten aus der Lektiire des hier besprochenen Buches fiir die
* religise Erzichung der ihnen anvertrauten Menschen noch manches ler-
nen. Es ist ja iiberhaupt das Kennzeichen unserer religitsen Situation, da8
wir auf vielen Gebieten des Frommigkeitslebens Extreme von bisher nicht -

- gekannter AusschlieBlichkeit beobachten. Es wire an der Zeit, iberall, wo

das der Fall ist, zu einer gesunden Mitte zu kommen.

Bisher sihd es noch nicht sehr viele, dié einen bleibenden Beitrag zu
einer Frommigkeit geliefert haberﬁ die uns durch die geschichtliche Entwick-
lung und die Notwendigkeit der Gegenwart aufgegeben ist. Und auch sie
sind sich des Bruchstiickhaften  und VersuchsméfBigen ihres Bemiihens
durchaus bewuBt; muB doch vieles fiir uns und fiir*unsere Situation neu
erarbeitet werden. Das wird nur moglich sein, wenn alle Krédfte und alle
Schulen in gleicher Richtung arbeiten und demselben Ziele zustreben, in
dem BewuBtsein, daB sie alle aufeinander angewiesen sind und alle nur



‘Theresia von Lisieux und die Frﬁmmigkeit unserer Zeit - 201

einen Ausschnitt des Ganzen sehen und darum nur ein Steinchea
‘zum Gesamtbau beizutragen vermdégen. Es ist darum nicht sehr klug, die
école frangaise, so hoch wir sie auch schitzen, zu einseitig in den Vorder-
grund zu stellen, wie I. Fr. Gorres €5 wenigstens zwischen den Zeilen tut,
als ob sie d i e Tradition wiire, das einzjg anzustrebende Ideal. Dazu kommt
noch, daB fiir uns Bremond keineswegs der schlechthin giiltige Interpret
. dieser Schule ist, — das franzosische geistliche Schrifttum schétzt seine
Leistung schon léngst viel richtiger ein. Bremond war ein genialer, aber
einseitiger Bahnbrecher. Das ist sein unbestreitbares Verdienst. Mit intui-
tivem Blick hat er die Schwichen der landlauﬁgen Frommigkeit seiner Zeit
erkannt und mit oft dtzender Schirfe herausgestellt. Er muBte einseitig
-sein, um seine Erkenntnisse geniigend deutlich zu machen. Er ist aber weder
der niichterne und zuverléssige Historiker; noch gldnzen seine Abhandlun-
-gen durch eine allzu groBe philosophische und wohl auch theologische Klar-
heit, um zum Gesamtaufbau einer ,,neuen“ Frommigkeit ein letztes Wort
sein zu kénnen.
SchlieBen wir unsere Betrachtung ab, so mochten wir nichts von dem
zuriicknehmen, was wir zu Beginn iiber die Studie von I. Fr. Gorres sag-
. ten. Die p 051 tiv e Darstellung der inneren Entwicklung unserer Heiligen
und der Stufen ihres geistigen Auf/stieges ist ihr in hervorragendem MaS8e -
- gelungen, und auch die systematischen Bemerkungen zu einzelnen Fragen
der Frommigkeit sind oft von groBer Klarheit itn Erfassen des Gegenstan-
des, wunderbar treffsicher im Ausdruck und verraten ein glinzendes psy-
" .chologisches Emfuhlungsvermogen. Dabei bleibt aber, daB die Kritik an
der zeitgendssischen Frémmigkeit zu sehr von unserem heutigen Stand-
punkt aus gesehen ist, und daB gegeniiber dieser Kritik eine der wichtigsten
" Aufgaben der heutigen Frommigkeitsgestaltung mehr verdeckt als auf-
" gedeckt wird. Wir mdchten aber wiinschen, daB sich alle AuBerungen zu
den so wichtigen und entscheidenden Fragen unseres christlichen Lebens
auf einer solchen Hohe hielten und von solchem Ernst getragen wéren wie ~
“bei der Verfasserin dieses so bedeutenden Buches.






