
Theresia von Lisieux und die Frömmigkeit unserer Zeit J93 

selbst bei überbetonten Wurzeleigenschaften noch sehr viel erwarten an 
Unterlassungen, Kritik (Selbstkritik im besonderen), Ausgleichsstreben, 
Zurückhaltung, Abwartenkönnen usf. 

4. Erwähnten wir zu Beginn die ungünstigen Folgen einer •negativen" 
Aszese, wie da sind Mangel an Erfolg, Niedergeschlagenheit, Freudlosig- 
keit usf., so können wir nun etwas mehr dazu sagen. Wir' vermuten, daß 
es sich bei «Jen Kritikern einer systematischen •Aszese" im allgemeinen um 
weitveranlagte Menschen mit starker Gefühlsansprechbarkeit handelt • 
vielleicht auch um enge, die auf schmalen vitalenergetischen Grund gestellt 
sind, die infolgedessen am •System" Schiffbruch litten, kranke Nerven oder 
Zwänge und dergleichen davontrugen. Die Freudlosigkeit mag zudem in 
Verbindung stehen mit einem Mangel an Einsicht in die Zusammenenhänge 
der Anlagen, vor allem auch in ihre Werte. 

Der Gedanke, daß unser- menschliches Tun immer nur •Stückwerk" 
bleibt, weil es notwendig an seine Grenzen stößt, ist für uns Prüfung und 
Trost zugleich. Grenzen sind schmerzlich; wenn sie aber geöffnet bleiben 
fürvGottes Gnade, bedeuten sie nicht Ende, sondern Anfang; denn das ist 
wahr • jenseits aller Seelenkunde: •Wenn ich schwach bin, bin ich stark" 
(2 Kor 12,10) und das andere Wort: •Ich vermag alles in dem, der mich 
mächtig macht" (Phil 4,13). 

Theresia von Lisieux und die Frömmigkeit unserer Zeit 
Von Friedrich W u 1 f S. J., München 

Es mag als ein tröstliches und hoffnungsvolles Zeichen erscheinen, daß 
uns gleich am Anfang unseres W^ges aa$ der großen Katastrophe heraus ein 
hochbedeutendes und innerlich bewegendes Buch aus dem Gebiet der christ- 
lichen Frömmigkeit geschenkt wurde. Wir meinen jenes weithin beachtete 
und eindrucksvolle •Verl?orgene Antlitz" der •kleinen" Heiligen von Li- 
sieux, dessen geheimnisvolles Lächeln uns I. Fr. Görres1 so tief gedeutet 
hat. Eine Studie nennt die Verfasserin selbst ihre Arbeit, um" damit an- 
zudeuten, daß sie mehr geben möchte als eine bloße Lebensbeschreibung, 
aber auch weniger, als ein nach allen Seiten hin abgerundetes und in seinen 
Urteilen endgültiges Werk. Als entscheidendes Moment möchten wir noch 
hinzufügen: das Buch ist deutlich aus der Perspektive des heutigen Chri- 
sten geschrieben. Es lassen sich daher an ihm eine Reihe von wichtigen 
Fragen aus dem Frömmigkeitsleben unserer Zeit behandeln. 
' I. Fr. Görres kam es zunächst einmal darauf an, die Gestalt der •kleinen". 
Heiligen aus der Verflachung und Verniedlichung herauszuheben, in die 

1 Ida Friederike Görres, Das verborgene Antlitz. Eine Studie über Theresia von 
Lisieux. Freiburg i. Br., Herder 1946, 525, gr. 8°, RM. 12.50. 

13 



194 Friedrieb Wulf S. J.   . 

sie durch eine überschwengliche und oft sehr irdische Verehrung geraten 
war. Diese Aufgabe war nicht leicht, denn die Schwierigkeit ^eines solchen 
Unterfangens lag nicht in erster Linie in der Aufdeckung der falschen reli- 
giösen Wertmaßstäbe der Frommen, die Form und Gehalt des Theresien- 
kultes geschaffen haben. Sie war vielmehr zu innerst mit der Gestalt der 
Heiligen selbst, ihrem Leben und ihrem Wort gegeben. Theresia ist ein 
Kind ihrer Zeit und spricht die Sprache der Frommen ihrer Zeit. Es galt 
also zunächst einmal, dieses Zeitgebundene, das allzu Menschliche vom 
Kern und Wesen ihrer Person und ihres Lebens abzuheben, oder besser 
gesagt, für dieses Eigentliche durchscheinend zu machen. Und wir gestehen: 
die Darstellung der innersten Begegnung eines Menschen mit Gott, dieses 
Ringens und Reifens, sucht in der deutschen hagiographischen Literatur der 
vergangenen Jahrzehnte ihresgleichen. Man muß ebenso die hohe und 
meisterliche Darstellungskunst. wie auch die Einfühlsamkeit in fremdes 
Seelenleben und die gründliche Sachkenntnis systematischer wie geschicht- 
licher Fragen der katholischen Frömmigkeit hervorheben.    ^ 

Schon die Kapitelüberschriften verraten die sachkundige Hand: Das 
Nest, die Wüste, der Weg, Durchbruch und Vollendung. Im Gegensatz zu 
manchen Erscheinungen im katholischen Frömmigkeitsleben der Gegen- 
wart, die uns sehr bedenklich erscheinen, finden wir hier keine Sensation, 
nichts Ungesundes und Gesuchtes, keine nebelhafte Mystifizierung von Zu- 
ständen und Vorgängen. Alles, ist vielmehr einfach, klar und im Geiste 
nachvollziehbar, wenn man will: •natürlich" und ^gewöhnlich". Alles ist 
aber auch zugleich auf ein Sehen von innen her, von der .religiösen Mitte der 
Person her, eingestellt. Der Ungläubige vermag • daher nur schwer •das 
verborgene Antlitz" -dieses heiligen Menschen zu entschleiern; er findet 
darin nichts Interessantes und Großes in seinem Sinne. Dem Gläubigen hin- 
gegen und vielleicht auch manchem; der auf der ehrlichen Suche nach Gott 
ist, tut sich eine einzigartige und oft überwältigende Welt auf, von hin- 
reißendem Schwung und erschütternder, ja erschreckender Tiefe. Er wird 
Zeuge eines Lebens voll göttlicher Abenteuer und fast ätemraubender Span- 
nung. Dieser jubelnde und hoch ansteigende Beginn, dieses krisenhafte und 
schier zur Verzweiflung treibende Zerbrechen menschlichen Könnens und 
die daraus hervorgehende Erkenntnis des eigenen Unvermögens, dieses 
schmerzhafte Aufgeben aller irdischen Sicherungen, dieses läuternde und 
umwandelnde- Sich-selbst-Lassen, über dem Abgrund des Nichts, in trost- 
loser Nacht, dieses Singen in Tränen, dieses Sich-Rühmen in •Sünde", und 
bei allem diese Lauterkeit und Glut, diese Kindlichkeit und Reife; • wel- 
cher Mensch, der um die Wirklichkeit und Gegenwärtigkeit des erlösenden 
und begnadenden Gottes weiß, der sich vor das wesentlich gleiche Schicksal, 
wenigstens die gleichen Möglichkeiten gestellt sieht, würde beim Mit- 
erleben eines so ergreifenden Aufstieges nicht nur lauterer und ehrfürch- 
tiger und innerlicher, sondern auch •Antriebe ins Vollkommene" erfahren? 



Theresia von Lisieux und die Frömmigkeit unserer Zeit 195 

Ein solch erschütterndes Sterben muß in die Knie zwingen. Es bedeutet 
das vollkommene Gleichgestaltetwerden mit dem sterbenden Herrn. •Das 
ist die reine Agonie", sagt sie am Morgen des Todestages zu ihrer Schwe- 
ster. •Ohne eine Spur von Trost" (486). Mit wachen Sinnen nimmt sie die 
immer dunkleren Schatten auf. •O, meine Mutter, glauben Sie mir, der 
Kelch ist randvoll, aber die Liebe Gottes wird mich nicht verlassen." Gegen 
drei Uhr streckte sie die Arme kreuzweise aus (487). •O Mutter, befehjen 
Sie mich schnell, schnell der Mutter Gottes!" •Und wie in einer letzten 
Bestätigung des hinterlassenen Testamentes: ,Alles, was ich über meinen 
Willen zum Leiden geschrieben habe • o, es ist wirklich wahr'". •Ich be- 
reue es nicht, mich der Liebe ausgeliefert zu hab^n". Immer qualvoller wird 
der Todeskampf. Aber noch über das erstickungsverzerrte Gesicht geht ein 
Lächeln: •O, ich liebe ihn! Mein Gott, ich liebe Dich! Ich wfllgar nicht kürzer 
leiden." •Nach diesen Worten fiel ihr Haupt hintenüber ... Das Antlitz der 
Sterbenden wurde hell und licht, die grausame Farbe der Erstickungsnot 
schwand, die Augen öffneten sich noch einmal nach oben gewendet, strah- 
lend und von staunender Glückseligkeit erfüllt. Dann schloß sie die Augen 
und starb mit einem kleinen Seufzer. Es war fast %8- Uhr abends" (488). 

Wenn das Miterleben dieser hinter dem Schleier des Alltäglichen über- 
strömenden und sich verblutenden Liebe den einen Erfolg hätte, daß der 
Leser über alles Nebensächliche hinweg zu den Quellen des geistlichen Le- 
bens geführt würde, eines Lebens in und mit Gott, eines Lebens in und mit 
dem Heiligen Geist, und zur Erkenntnis seiner wesentlichen Entwicklungs- 
stufen gelangte, dann wäre das wahrlich ein überreicher Gewinn. Denn 
nichts fehlt dem heutigen gehetzten, rastlos schaffenden und äußeren Ein- 
drücken verhafteten Menschen so sehr, wie der Sinn, das Gespür für geist- 
liche Dinge. So hoch unsere Spiritualität nach dem Schrifttum der vergan- 
genen Jahre auch erscheinen mag, dfts lebendige und auf Erfahrung be- 
ruhende Wissen um Vorgänge des inneren Lebens, um die Weisen der Be- 
gegnung zwischen Gott und Mensel, um die Möglichkeiten göttlichen Rufens 
und menschlicher Antwort, ist doch, leider oft genug auch, im Welt- und 
Ordensklerus, erschreckend gering. 

Damit kommen wir nun zu dem eigentlichen Anliegen des Buches, das 
uns zu einigen grundsätzlichen Erwägungen Anlaß gibt. I. Fr. Görres will 
nicht nur in rein positiver Weise den Entwicklungsweg einer Heiligen schil- 
dern; sie will mehr. Sie möchte dieses Leben gleichsam ins wache Bewußt- 
sein des gläubigen Christen heben und beispielhaft an ihm klar machen, was 
in unserer eigenen Frömmigkeit sein soll und was nicht. Dabei wird in den 
immer lehrreichen Exkursen manch wertvolles* und kluges Wort gesagt 
über Dinge, zu denen der heutige religiöse Mensch vielfach den Zugang 
verloren hat: über das Ordensleben im allgemeinen, über die Frömmigkeit 
des Karmel, über Buße, und Abtötung, über den mönchischen Gehorsam und 
manches andere. '      ,-v 

13* " 



196 Friedrich Wulf S. J.   : . 

DiejGrundthese der Studie aber ist diese • sie klingt in allem ah, meist 
indirekt durch die einfache Erhellung der Tatsachen, oft aber auch thema- 
tisch •: Theresia vom Kinde Jesu hatte, und hat noch eine große Mission 
im Frömmigkeitsleben der Kirche zu erfüllen. Um das deutlich zu machen, 
kennzeichnet die Verfasserin bald hier, bald dort, wie es^der Stoff jeweils 
mit sich bringt, die Eigenart der katholischen Frömmigkeit des ausgehen- 
den neunzehnten Jahrhunderts, in ihren geschichtlichen Voraussetzungen 
wie auch in ihren konkreten Ausdrucksformen. Versuchen wir, ihre Dar- 
stellung dem Sinn nach wiederzugeben. 

Seit den Tagen der ecole francaise, jener letzten großen aszetischen 
Schule des Oratorianerkacdinals Berulle ist der geistliche und mystische 
Strom in der katholischen Kirche immer mehr versiegt und nur noch in 
einzelnen Gestalten und Gemeinschaften zum Fließen gekommen. Das Le- 
ben vieler Frommen wurde nicht mehr von den gnadenhaften Quellen des 
Glaubens gespeist, das Bewußtsein absoluter menschlicher Ohnmacht vor 

- den Mysterien Gottes war dem öffentlichen Bewußtsein der Gläubigen ab- 
handen gekommen. Was blieb, waren die menschlichen Formen 
einer ehemals mystischen Frömmigkeit, sozusagen die technischen Hilfs- 
mittel, deren unser leib-seelisches Sein bedarf, um die innere Glut des Her- 
zens zu bewahren. Auf sie hatte sich der fromme Eifer in Ermangelung 
eines tieferen Wissens um die Transzendenz der Glaubenswirklichkeit ge- 
stürzt, in der Meinung, in diesem engmaschigen Netz von Gesetzen und 
Vorschriften den Willen Gottes zu finden und dadurch Seiner selbst hab- 
haft zu werden. So entstand jenes System von festliegenden Übungen, jenes 
geistliche Reglement, dessen gewissenhafteste Befolgung der fromme 
Mensch als unerläßlich ansah für seinen Aufstieg zu Gott. Daß sich dadurch 
allmählich das Schwergewicht der Frömmigkeit vom,.Beschenktwerden 
durch Gottes Gnade und der liebeneten Hingabe an sgine Führung auf die 
eigene Leistung, auf die Zucht und Energie des menschlichen Willens ver- 
schoben hatte, war gerade den Eifrigsten oft nicht zum Bewußtsein ge- 
kommen. • 

Auch Theresia wächst in solchen Anschauungen auf. Aber bei ihr erleben 
wir nun das Erstaunliche • ist es hereinbrechende Gnade oder unbewußtes 
christliches Erbe? •, •daß aus solcher Luft starrer Enge um Eifer und 
Gesetz, gerade jene Botschaft der inneren Freiheit, der reinen Liebe und 
einfältigen Unbefangenheit vor Gott erwachsen ist, welche ihr Vermächtnis 
an die Christenheit" ausmacht (50). Schmerzliche und bis zur Selbstaüf- 
lösung führende Erfahrungen hatten ihr den Weg dahin geöffnet. Nun 
möchte sie auch andere ari ihrer beglückenden Erkenntnis teilnehmen las- 
sen; ja, gegen Ende ihres Lebens glaubt sie sich geradezu mit einer Sendung 
betraut, die Menschen ih,rer Zeit •den kleinen Weg der Kinder" zu lehren, 
dessen Inhalt sie selbst einmal dahin zusammenfaßt •Klein bleiben heißt: 
sein Nichts erkennen, alles von Gott erwarten, sich nicht so sehr um seine 



Theresia von Lisieux und die Frömmigkeit unserer Zeit 197 

Fehler bekümmern; in einem Wort: kein Vermögen verdienen wollen, sich 
über nichts beunruhigen" (422).* •Die Heiligkeit besteht nicht in diesen oder' 
jenen Übungen und Leistungen: sie besteht in einer Verfassung des Herzens, 
die uns klein und demütig in den Armen "Gottes werden läßt, wissend um 
unsere Schwäche und bis zur Verwegenheit auf seine Vatergüte vertrauend" 
(ebd.). 

In dem meteorgleichen Aufstieg deY Theresienverehrung sieht Görres den 
Beweis dafür, daß das katholische Volk ihre Botschaft von der geistlichen 
Kindheit verstanden oder wenigstens geahnt und •trotz Habit und Schleier, 
... in der ,kleinen Heiligen' seine Heilige, die Heiligsprechung des eige- 
nen gefingen Lebens erkannt" habe (284). •Denn dieses Leben selbst, das 
Geflecht des Vorgegebenen, von uns nicht zu Ändernden, in seiner Nüch- 
ternheit, seiner Entblößung von allem .Idealen', in seiner Schäbigkeit und 
Unerfülltheit zu bestehen, zu bewältigen und aufzuarbeiten ... ohne Flucht- 
versuch nach außen oder nach innen, in das Leichtere, in das Schwerere, in 
die Veränderung oder in den Traum, das war Theresiens Aufgabe, wie es* 
die unsere ist, und darum ist sie unser Vorbild geworden" (284). 

Zunächst sei hervorgehoben: klarer und tiefer hätte man den Kern dar 
Botschaft des •kleinen Weges" kaum darstellen können. Und diese Botschaft 
ist heute noch ebenso wichtig wie in den Tagen Theresiens. Aber es bedarf 
doch in jedem Menschen schon einer großen sittlichen Läuterung und einer 
tiefen religiösen Erfahrung, ehe er von sich selbst gleichsam abzuspringen 
vermag und in diesem schmerzlichen Sich-'Lassen die große Beglückung des 
•kleinen Weges" erfaßt. Ohne ein hartes Ringen mit sich selbst und mit Gott 
Würde dieser •kleine Weg" wieder verharmlost und zu einem heillosen 
Selbstbetrug. Dieses Ringen setzt aber ein tägliches Sich-Uben und -Ab- 
mühen voraus. Was Wunder, wenn der fromme Mensch dabei zunächst ein- 
mal zuviel auf die eigene Leistung vertraut. 

•Damit sollen nun keineswegs alle religiösen Praktiken und Frömmig- 
keitsformen aus der Zeit und Umgebung Theresiens als Ideal hingestellt 
werden. Auf der anderen Seite muß aber-doch jeder Christ, in irgendeiner 
Form einmal den mühseligen Weg unserer Heiligen zurückgelegt und ihre 
schmerzliche Erfahrung gemacht haben und an der Ohnmacht seiner eigenen 
Leistungen •zerbrochen" sein, ehe er in die beglückende Freiheit der Kinder 
Gottes gelangt. Muß man darum wirklich schon auf Luther zurückgreifen, 
um die inneren Kämpfe der jungen Therese •psychologisch" erklären zu 
können? Als ob sie nicht im Leben vieler Heiligen als •normaler" und •orga- 
nischer" Weg zur Heiligkeit zu finden wären, wenn auch nicht immer in die- 
ser Schärfe und Bedrohung, bis in das Leibliche hinein. Bei der vorliegen- 
den Darstellung wird man allzu leicht dazu verführt, die Krise in There- 
siens Leben eindeutig auf krankhafte Veranlagungen und falsche Erziehung 
zurückzuführen, ohne ihre innere Notwendigkeit und Folgerichtigkeit zu 
beachten. 



198 - Friedrich Wulf S. J. ' 

Erst wenn die göttliche Gnade den auf die Kraft seines Willens zu sehr 
vertrauenden Menschen seiner Ohnmacht überführt hat und ihm die selige 
Erkenntnis der Freiheit der Kinder Gottes aufzuleuchten beginnt, werden 
ihm alle Formen und Übungen, gleich welcher Art, immer mehr durchschei- 
nend und im einzelnen geradezu belanglos, ohne damit jedoch jemals über- 
flüssig zu werden. Sie hören nur auf, ihre Sinnfülle schon in, sich selber zu 
tragen, haben dafür aber die grundlegende und durch nichts ablösbare Auf- 
gabe, den zur •Freiheit vom Gesetz" gelangten und der Welt immer mehr 
entrückten geistlichen Menschen in die gottgewollte Ordnung des gewöhn- 
lichen Lebens, in die religiöse Ordnung der konkreten Kirche und ihrer Ge- 
meinschaften hinein zu binden und damit in der Demut, der unaufgebbaren 
Grundlage alles geistlichen Lebens zu erhalten. 

Es wäre daher der hl. Theresia auf der Höhe ihrer eigenen Freiheit am 
allerwenigsten eingefallen, gegen die •Übungen" der Frommen ihrer Tage 
richtend aufzutreten. Sie hat sie nicht nur ertragen, sondern auch selbst 
mitgemacht, wie jede andere ihrer Mitschwestern. Hätte sie überhaupt je 
die Überzeugungen ihrer Familie verwerfen können, ihrer geliebten Mutter 
und ihres so verehrten Vaters oder auch ihrer leiblichen Schwestern, die ihr 
immer die Älteren und Führenden blieben? Und war nicht auch tatsächlich 
die Frömmigkeit ihrer Familie trotz aller Pedanterie und Gesetzesenge im 
Grunde sehr tief und echt, weil sie vom Menschen weg und zu Gott hin- 
führte? Ob man das auch heutzutage von allen Christen sagen kann, deren 
Frömmigkeits formen vielleicht um vieles geläuterter und gereinigter 
sind? 

Dennoch muß man zugeben: Theresiens Botschaft war ein Durchbruch 
in der katholischen Frömmigkeit, ein überaus notwendiger und segens- 
reicher. Denn die Übungen des religiösen Lebens waren vielfach zu starr 

. geworden, da sie nicht mehr genug der göttlichen Führung durch' die Gnade 
untergeordnet waren, sondern zu sehr vom menschlichen Willen ihre Norm 
und ihr Maß erhielten und dadurch nur allzuleicht zu schon in sich gültigen 
und sinnerfüllten religiösen Leistungen wurden. Dieser Durchbruch er- 
folgte übrigens sehr bald von den verschiedensten Seiten, vom Leben wie 
von der Lehre her. Die innerkirchliche Entwicklung der letzten vierzig 
Jahre, die den notwendigen •sakramental-liturgischen Untergrund alles 
geistlichen Lebens" (J. A. Jungmann) wieder betonte, ist uns allen hin- 
reichend bekannt. Inzwischen ist vieles von dem, was Theresia als ihre Bot- 
schaft verkündete, Gemeingut der lebendigen Christengeneration von heute 
geworden. Es'ist daher zumindest nicht sehr angebracht, mit dieser Ein- 
seitigkeit gegen •jene wunderliche und schon belanglose Frömmigkeit 
von vorgestern, deren Überwindung der Kampf unserer Jugend galt" (2G), 
Sturm zu laufen und sich immer nur gegen die Enge und Starre gewisser 
Frömmigkeitsformen zu ereifern, ohne genauer zu unterscheiden und die 
Notwendigkeiten unseres heutigen religiösen Lebens nach allen Seiten hin 



Theresia von Lisieux und die Frömmigkeit unserer Zeit 199 

zu berücksichtigen, wobei wahrlich noch zu untersuchen wäre, ob jene so 
viel geschmähte Frömmigkeit aus dem Ende des neunzehnten Jahrhunderts 
wirklich in allem so wunderlich und belanglos war, wie wir heute in einer 
völlig veränderten religiösen Situation so gern und ein wenig erhaben 
meinen. 

.Charakterisieren wir einmal kurz die Situation unserer,heutigen Fröm- 
migkeit; wie sie sich uns Von der oben angedeuteten innerkirchlichen Ent-, 

"-Wicklung her darstellt, um daraus die Aufgaben ableiten zu können, die 
uns zu lösen aufgegeben sind. Wir haben uns die übernatürlichen Quellen 
unseres Glaubens: Kirche, Schrift und Sakrament .in ihrer gnadenhaften 
Tiefe von neuem erschlossen. Wir wissen wieder stärker als frühere Gene- 
rationen um dieNWürde des Christen, um seine geheimnisvolle Teilnahme 
am Leibe und Blute unseres Herrn, in der Gemeinschaft der Kirche, des 
fortlebenden Christus. Auf dem Grunde solcher Einsichten sind uns alle 
Formen und Übungen, die frommer Menschengeist und frommer Eifer er- 
dacht haben, sozusagen in die zweite Linie gerückt und, falls sie mit einem 
Absolutheitsanspruch auftreten, sogar verdächtig geworden. Denn der 
Geist Gottes weht, wo er will, er ruft hierhin und dorthin, und es gibt keinen 
Ort und keine Weise, in die er ^on vornherein zu bannen wäre. 

"Wir dürfen nun aber nicht gegenüber der Überbetonung der mensch- 
lichen Leistung in der Frömmigkeit von •vorgestern" in des andere Extrem 
fallen und das menschliche Tun zu gering anschlagen, indem wir allem 
Methodischen und Übungsmäßigen mißtrauisch begegnen, wozu I. Fr. Gör- 
res durch manche Ausführungen ihres Buches den Leser verleitet. Denn 
unser leib-seelisches Sein bedaijf ihrer, will es nicht einem schweifenden 
und zügellosen Geiste verfallen, wie die Geschichte der Frömmigkeit oft 
genug zeigt. Mag sein, daß wir mit manchen Formen vergangener Ge- 
schlechter nicht mehr gar viel anzufangen vermögen, • seien wir aber vor- 
sichtig in unserem Verdikt und verurteilen wir nicht zu voreilig Dinge, die 
anderen Generationen geholfen haben, sondern gehen wir lieber auf, die 
Suche nach solchen Formen, die uns den Zugang zu Gott öffnen können. 
Was uns Heutigen in besonderer .Weise aufgegeben ist, scheint uns gerade 
dieses: Methoden ausfindig zu machen und Wege aufzuspüren, die uns hel- 
fen, die wiederentdeckten und wiedergeschenkten Schätze der Gnade uns 
persönlich anzueignen und in das tägliche Leben mit seinen inneren 
und äußeren Schwierigkeiten, mit seinen unvorhergesehenen Ereignissen 
und Täuschungsmöglichkeiten umzusetzen. Und zwar nicht nur in diesem 
oder jenem Akt, hier und dort, wie es der Augenblick gerade mit sich 
bringt, unvorsätzlich und absichtslos, gleichsam schwebend und ohne An- 
strengung, sondern stetig, vorausschauend, zusammenhängend, unter mög- 
lichster Ausschaltung von an sich vermeidbaren Um- und Irrwegen. 

Mit anderen Worten, was uns heute not tut, ist eine A s z e s e, d. h. also 
eine Art christlicher Pädagogik, eine in gewissem Sinn erlernbare Weise des 



200 Friedrich Wulf S. J. 

Sich-Übens im Beten und Büßen, im Arbeiten und Überwinden, im Ge- 
brauch der •Dinge" und im Entsagen. Anders wird die •liturgisch-sakra- 
mentale Frömmigkeit" • nennen wir sie der Einfachheit halber so • sehr 
bald wieder versiegen und sich höchstens in einem schönen, aber eitlen 
Schein erhalten. Und wer von uns wüßte nicht um die große Gefahr, die 
hier droht? Ist es nicht ein schlechtes Zeichen, daß wir zwar viel Tiefes 
wissen um eine gnadenhafte, mystische Frömmigkeit, und daß wir doch 
so wenig fromm sind, wenn der Alltag kommt mit seiner Armut und seinen 
Einschränkungen und mit all den Widerwärtigkeiten der heutigen Zeit, • 
daß wir so wenig beten und auf den Knien liegen und Gottes Barmherzig- 
keit bestürmen, und zwar nicht nur dann, wenn die Not uns zu erwürgen 
droht oder wenn wir in Stimmung sind, sondern ohne Unterlaß. Sind wir 
nicht alle davon erschüttert, daß bis zur Stunde auch in unseren innersten 
Reihen die Erneuerung ausblieb? Wenn man daher immer wieder auf :die 
Fehler der Frömmigkeit von •vorgestern" hinweist, erzieht man darin nicht 
gerade die jüngere und wahrlich sehr eifrige Christengeneration, die mit 
dem besten Willen nicht über genügend theologische Klarheit und über die 
notwendige Erfahrung in geistlichen Dingen und Vorgängen verfügt, zu 
einem krampfhaften'und vielleicht sogar dünkelhaften Festhalten an der 
Frömmigkeit von •gestern", die doch nur Durchbruch war, ein erster 
Schritt, der nach dem zweiten verlangt? Auch in der Geschichte der Fröm- 
migkeit gibt es so etwas wie eine Dialektik von Thesis, Antithesis und 
Synthesis. 

Wenn wir hier auf eine Aufgabe unseres heutigen religiösen Lebens 
in besonderer Weise hingewiesen haben, so geschah es deshalb, we.il sie uns 
bei I. Fr. Görres zu sehr vernachlässigt zu sein schien. Dabei muß aber doch 
hinzugefügt werden, daß ihr Anliegen durchaus auch heute noch zu Recht 
besteht und das nicht nur im Hinblick auf die Volksfrömmigkeit, die immer 
die eigene Leistung über Gebühr betonen wird. Auch klösterliche Gemein- 
schaften könnten aus der Lektüre des hier besprochenen Buches für die 
religiöse Erziehung der ihnen anvertrauten Menschen noch manches ler- 
nen. Es ist ja überhaupt das Kennzeichen unserer religiösen Situation, daß 
wir auf vielen Gebieten des Frömmigkeitsiebens Extreme von bisher nicht' 
gekannter Ausschließlichkeit beobachten. Es wäre an der Zeit, überall, wo 
das der Fall ist, zu einer gesunden Mitte zu kommen. . 

Bisher sind es noch nicht isehr viele, die einen bleibenden Beitrag zu 
einer Frömmigkeit geliefert haben* die uns durch die geschichtliche Entwick- 
lung und die Notwendigkeit der Gegenwart aufgegeben ist. Und auch sie 
sind sich des Bruchstückhaften und Versuchsmäßigen ihres Bemühens 
durchaus bewußt; muß doch vieles für uns und für »unsere Situation neu 
erarbeitet werden. Das wird nur möglich sein, wenn alle Kräfte und alle 
Schulen in gleicher Richtung arbeiten und demselben Ziele zustreben, in 
dem Bewußtsein, daß sie alle aufeinander angewiesen sind und alle nur 



Theresia von Lisieux und die Frömmigkeit unserer Zeit 201 

einen Ausschnitt des Ganzen sehen und darum nur ein Steinchen 
zum Gesamtbau beizutragen vermögen. Es ist darum nicht sehr klug, die 
ecole francaise, so hoch wir sie auch schätzen, zu einseitig in den Vorder- 
grund zu stellen, wie I. Fr. Görres es wenigstens zwischen den Zeilen tut, 
als ob sie d i e Tradition wäre, das einzig anzustrebende Ideal. Dazu kommt 
noch, daß für uns Bremond keineswegs der schlechthin gültige Interpret 
dieser Schule ist, • das französische geistliche Schrifttum schätzt seine 
Leistung schon längst viel richtiger ein. Bremond war ein genialer, aber } 
einseitiger Bahnbrecher. Das ist sein unbestreitbares Verdienst. Mit intui- ' 
tivem Blick hat er die Schwächen der landläufigen Frömmigkeit seiner Zeit 
erkannt und mit oft ätzender Schärfe herausgestellt. Er mußte einseitig 

rsein, um seine Erkenntnisse genügend deutlich zu machen. Er ist aber weder 
der nüchterne und zuverlässige Historiker > noch glänzen seine Abhandlun- 
gen durch eine allzu große philosophische und wohl auch theologische Klar- 
heit, um zum Gesamtaufbaü einer •neuen" Frömmigkeit ein letztes Wort 
sein zu können. 

Schließen wir unsere Betrachtung ab, so möchten wir nichts von dem 
zurücknehmen, was wir zu Beginn über die Studie von I. Fr. Görres sag- 

> ten. Die positive Darstellung der inneren Entwicklung unserer Heiligen 
und der Stufen ihres geistigen Aufstieges ist ihr in hervorragendem Maße 
gelungen, und. auch die systematischen Bemerkungen zu einzelnen Fragen 
der Frömmigkeit sind oft von großer Klarheit im Erfassen des Gegenstan- 
des, wunderbar treffsicher im Ausdruck und verraten ein glänzendes psy- 

. chologiBches Einfühlungsvermögen. Dabei bleibt aber, daß die Kritik an 
der zeitgenössischen Frömmigkeit zu sehr von unserem heutigen Stand- 
punkt aus gesehen ist, und daß gegenüber dieser Kritik eine der wichtigsten 
Aufgaben der heutigen Frömmigkeitsgestaltung mehr v e r deckt als a u f - 
gedeckt wird. Wir möchten aber wünschen, daß sich alle Äußerungen zu 
den so wichtigen und entscheidenden Fragen unseres christlichen Lebens 
auf einer solchen Höhe hielten und von solchem Ernst getragen wären wie 
bei der Verfasserin dieses so bedeutenden Buches. 

^ 




