
202 

östliche und westliche Mystik 
Von Heinrich DumoulinS. J., Tokio (Japan) 

(Fortsetzung) 

II. 
Die intuitive Erkenntnis 

1. 

Die b es on d ere mystische Erkenntnis weise 

Auch bezüglich der Erkenntnis trifft ein Pauluswort am besten die Situa- 
tion unserer menschlichen Existenz. Im hohen Lied der Liebe im ersten 
Korintherbrief klagt der Apostel über die Unzulänglichkeit allen mensch- 
lichen Erkennens: •Erkenntnis • sie wird vergehen. Denn Stückwerk ist 
unser Erkenrien ... Jetzt schauen wir im Spiegel nur unklar, dereinst 
aber von Angesicht zu Angesicht. Jetzt erkenne ich stückweise, dann aber 
werde ich erkennen, wie ich selbst erkannt bin" (13, 8. 9. 12). Weil wir die 
Dinge natürlicherweise gleichsam nur im Spiegel sehen, nicht aber un- 
mittelbar ihr Wesen schauen, ist unser Wissen unvollkommen, vielen Irr- 
tümern ausgesetzt, in jedem Falle unbefriedigend. Die aus dem Zweifel 
geborenen erkenntnis-theoretischen Systeme des Skeptizismus und Agno- 
stizismus, ja die gesamte sogenannte erkenntnis-theoretische Frage zeigt 
deutlich die Schwierigkeit und Verwicklung der Lage. Der Mensch aber 
verlangt nach dem berühmten Worte des Aristoteles •von Natur aus nach 
Erkenntnis", er ist angelegt auf die Wahrheit, die er mit absoluter Gewiß- 
heit und Klarheit erfassen, die er •sehen" möchte. 

Bei vielen Denkern und wohl allen Mystikern kehrt bezüglich der Voll- 
kommenheit geistigen Erkennens dieses Wort •sehen" wieder, das von der 
sinnlichen Wahrnehmung genommen ist und ins Geistige übertragen wird. 
Weil das Sehen an Klarheit und, wenigstens unserem Eindruck nach, an 
Unmittelbarkeit alle übrigen Sinneswahrnehmungen übertrifft, liegt der 
Vergleich vollkommenen Erkennens gerade mit dem Sehen nahe. Die rein 
geistige Erkenntnis, die im Gegensatz zu dem von der Sinnlichkeit auf- 
steigenden diskursiven Denken unmittelbar die Wirklichkeit erfaßt und im 
Besitz der erfaßten Wahrheit ruht, heißt deshalb fast überall in besonderer 
Weise •Schau" (griech. •theoria", lat. •intuitio", sanskr. •vydä")1. 

Das tatsächliche Vorhandensein intuitiver Erkenntnis bedarf keiner Er- 
örterung. Wir brauchen uns daher nicht mit ihren verschiedenen Arten, wie 
etwa der künstlerischen, mathematischen oder philosophischen Intuition 
zu befassen. Wir wenden uns vielmehr gleich der Intuition im religiösen 
Bereiche zu, die, wenigstens im weiteren Sinne, sicher zur Mystik gerech- 
net werden darf. 

1 Ebenso im Chinesisch-Japanischen. 



.östliche und westliche Mystik 203 

Das mystische Erlebnis, das, wie wir innersten Teil dieser Studie sahen, 
eine Befreiung des Geistigen son der Leiblichkeit und Sinnlichkeit be- 
deutet, birgt ein starkes Erkenntniselement, das viele Lehrer der Mystik 
für den Wesenskern der Erfahrung selbst halten. Ohne vorerst auf diese 
letzte Frage einzugehen, .ob^ nämlich, das Wesen des mystischen Erlebnisses 
in der Erkenntnis liegt oder aber in der Liebe oder einem anderen psychi- 
schen Faktor, darf jedenfalls behauptet werden, daß in der Mystik eine 
besondere Erkermtniskraft des Menschen, eben sein intuitives Erkennen 
aktuiert wird. -Die Mystiker glauben auf außergewöhnliche Welse eine 
höchste Wahrheit zu schauen. -Der Erkenntnischarakter des mystischen Er- 
lebnisses tritt bei der philosophischen Mystik besonders stark hervor, wie 
die' rein ^spekulative Mystik des Neuplatonismus zeigt, deren einseitiger 
Intellektualismus für Gefühls- und Willensregungen kaum Raum läßt. Aber 
auch für den heiligen Augustinus stellt die •Schauung und Beschauung der 
Wahrheit selbst die höchste Stufe der Seele" dar, eine Schauung freilich, 
die mit •unsagbaren Freuden, mit dem Genuß des höchsten und wahren 
Guten, dem Wehen der Verklärung und der Ewigkeit"* verbunden ist. Er 
kennt solche höchste Schau aus eigener Erfahrung, wie er in den •Bekennt- 
nissen" sagt: •Ich sah mit dem Auge meiner Seele über meinem Geiste das 
unveränderliche Licht"3. Mager findet beim heiligen Augustinus noch an 
vielen Stellen jene •außergewöhnliche Erkenntnisweise", die •rein geistig 
ist und in der unmittelbaren Berührung der Wahrnehmung mit ihrem Ge- 
genstand besteht". Wie er weiter ausführt, ist es •eine Erkenntnisweise, 
wie sie an sich erst der leibgetrennten Seele eignet, aber von der Seele 
unter besonderen Umständen schon während, der Leibvefbundenheit aus- 
geübt "werden kann infolge der Eigenart ihrer geistigen Natur"4. 

Diese besonders der Mystik eigentümliche Erkenntnisweise ist der Engel- 
erkenntnis verwandt. Die Engel sind ja nach christlicher Lehre von Gott 
geschaffene reine Geister, deren Erkenntnisformen eingeboren sind und 
die durch einfachen Hinblick auf diese Ideen die Wahrheitserkenntnis voll- 
ziehen. Nach der Lehre des heiligen Thomas von Aquin ist die mystische 
Erkenntnis der natürlichen intuitiven Engelerkenntnis gleich. •In der Be- 
schauung wird tier Mensch durch die Gnade zu der Weise erhoben, die dem 
Engel von Natur eigen ist"5. Ähnlich sagt der heilige Bernhard: •Eine Er- 
hebung in der Art, wie die Engel verkehren, wird allein oder hauptsächlich 
Beschauung genannt"6. Wenigstens bei den höheren Stufen der Mystik feh- 
len sinnliche Tätigkeit und Sinnenbilder. Der heilige "Johannes vom Kreuz 
schreibt: •Gott teilt sich in diesem Zustande der Seele nicht mehr durch 
die Sinne mit wie vorher, mittels des schlußfolgernden Denkens, das die 
Begriffe hervorrief und miteinander verband, sondern jetzt hat er begon- 

2 De Quantitate animae, cap. 33:   3 Confessiories VII, 10. 
4 A. Mager, Mystik als Lehre und Leben, S. 297, 299, 300. 
6 In 2 dist. 23, q. 2, a. 1: •Homo in contemplatione elevatur per gratiam ad 

modum, qui naturalis est angelo."   6 In canticum canticorum sermo 52. 



204 Heinrich Dumoulin S. J. 

nen, sich mittels des reinen Geistes (espiritu puro) mitzuteilen, wobei das 
schlußfolgernde Denken ausgeschaltet wir^und einem einfachen Akt des 
Schauens weicht.. -." An anderer Stelle legt der heilige Johannes vom 
Kreuz seiner Liebesmystik entsprechend den Vergleichspunkt in die ver- 
geistigte Liebe: •Durch die Wirkung des Liebesfeuers wird der Mensch 
gereinigt, vergeistigt und befähigt, wie die Engel an den Wirkungen der 
liebenden Vereinigung mit Gott teilzunehmen"7. Tiefsinnige Betrachtun- 
gen über das Engelgleichsein des nach Gott gebildeten Menschen hat Mei- 
ster Eckhart in seiner Predigt über den Text •Siehe, ich sende meinen 
Engel" (Malach 3,1; Lk7,27) angestellt; wie die Engel sollen auch wir, so 
wünscht er, •von allen materiellen Dingen abgeschieden" Gott im zeitlosen 
ewigen Lichte erkennen8. ' 

Der Vergleicr^mit den Engeln, jenen überirdischen, rein geistigen Wesen, 
beleuchtet scharf das Außergewöhnliche der mystischen Intuition. Im Yoga 
unterstreichen die mit der Unterdrückung der sinnlichen Tätigkeiten ver- 
bundenen Kräfte und Machtentfaltungen (vibhüti) das Wunderbare der 
mystischen Zustände, die freilich im Unbewußten «nden. Auch im Hina- 
yäna-Buddhismus bleibt der Erkenntnischarakter des erlösenden Nir- 
vana unsicher, aber die Erleuchtung Shäkya Muni's unter dem Bodhibaume, 

vdie dem Buddhajünger als Vorbild vorschwebt, darf als intuitive Erkennt- 
nis aufgefaßt werden. •      . _ ' 

Besonders stark ist die Seite des unmittelbaren Schauens in der chine- 
sisch-japanischen Kontemplationsschule des Buddhismus, dem zum .•Großen 
Fahrzeug" gehörigen Zen ausgeprägt. D. T. Zuzuki führt es in Anlehnung an 
James ,noctic quality' und .intuitive insight' unter den charakteristischen 
Merkmalen des Zen-Erlebens auf. Dabei beruft er sich auf die Erklärung 
des Patriarchen Hui-K'6: (Meine Erleuchtung), so sagt dieser Meister, •ist 
kein, völliges Erlöschen; sie ist nämlich eine vollkommene ausgeglichene 
Erkenntnis, freilich in Worten unaussprechlich"9. 

In diesem Zusammenhang ist auch die Lehre Hui-neng's, des sechsten 
Patriarchen, wichtig, der die Erleuchtung als das •Schauen" der eigenen 
Natur oder •des ursprünglichen Antlitzes vor aller Geburt" erklärt10. Diese 
Schau ist, wie im Wu-men,-kuan das Koan über den sechsten Patriarchen 
weiter ausführt, offenbar ohne alles Geheimnis, ein unmittelbares Erleb- 
nis11. Sie ist strahlend wie der •Frühling, keinem Wechsel der Jahreszeit 
tinterworfen"12. Ein geistiges Auge öffnet sich und tut einen neuen Blick 
auf die Wirklichkeit. 

7 Noche Oscura I, 9 und 12. 
* Meister Eckhart, herausgegeben von Franz Pfeiffer, Leipzig 1857, S. 161, 162. 
9 D. T. Suzuki Essays in Zen Buddhism, London 1933, Bd. II, S. 16, 17. 
10 Im Liu-tsu ta-shih f a-pao-t'an ching (Taishö Tripitaka No. 2008). Vgl. a. Koan 

Nr. 28 des Wu-men-kuan.    " Koan Nr. 23.    12 Koan Nr. 22. 



östliche und westliche Mystik ' 205 

2. 
Wesenszüge der mystischen Intuition 

Die bedeutenden Unterschiede zwischen Intuitionen' auch im religiös-my- 
stischen Bereich können nicht übersehen werden. Zen-Satori, platonische 
Ideenschau, intuitive Erkenntnis der christlichen Mystiker haben jede ihre 
eigene ganz andere Stimmungswelt um sich. Im Zen tritt der religiöse 
Charakter der Erfahrung einigermaßen zurück, ohne indes ganz zu fehlen. 
Um so klarer heben sich einzelne in der Menschennatur begründete Wesens- 
züge der Intuition ab, die eine kurze Untersuchung und Würdigung im 
Lichte der Gesamtmystik verdienen. 

Was bei der Zen-Erleuchtung zunächst auffällt, ist die Schnelligkeit und 
Plötzlichkeit des Erlebnisses. Die Häuptrichtung des Zen, das Koan- oder 
Kanwa-Zen hat im Gegensatz zu der mehr quietistischen Schule des Mo- 

- kusho-Zen eben diese Plötzlichkeit als unterscheidendes Merkmal13. Bei der 
Koan-Ubung werden dem Schüler Erleuchtungsgeschichten oder andere Be- 

gebnisse aus dem Leben der alten Zen-Meister zur Übung aufgetragen, die 
er so lange anzustellen hat, bis nach qualvoller Anstrengung plötzlich das 
befreiende Licht der Erleuchtungsschau durchbricht. Ohne Zaudern muß 
das Erlebnis ergriffen werden, Denn* •wer zaudert, ist wie einer, der durch 
das Fenster einen Reiter draußen erblickt. Während er noch sein Auge von 
der Trübung klärt, ist er schon vorüber"14. •Das Auge (der Erleuchtung) ist 
wie ein Meteor, die Tätigkeit (des Bewußtseins) ist wie ein Blitz"15. Das 
gleiche Bild kehrt in einem anderen Koan wieder: •Wie Blitzlicht und Funke 
des Feuersteins • es blitzt im Auge • und ist schon vorüber"16. Die Er- 
leuchtung ist der plötzlich aufleuchtende •eine Gedanke", der alle Zeiten 
umfaßt. •Wer diesen einen Gedanken durchschaut, der durchschaut den 

1 Grund des Menschen"17. In einer übermenschlichen psychischen Anstrengung 
streckt sich der Zenjünger nach dem plötzlichen Erlebnis aus. Die Anstren- 
gung ist, •wie wenn jemand gegen einen Todfeind ankämpfte, oder wie 
wenn ein giftiger Pfeil einen lebenswichtigen Körperteil durchbohrte, oder 
wie wenn einer von allen Seiten von rasenden Flammen umgeben wäre .. .18 

> Auch in den Koan kommt das Gewaltsame des Ergreifens oft zum Ausdruck, 
so wenn es heißt: ,^Wenn du auf dem Wege einem Erleuchteten begegnest, 
so darfst du weder mit Worten noch auch mit Schweigen erwidern. Mund 
und Wange Ärit der Faust getroffen • wer sie zu erfassen vermag, soll 8ie 
Erleuchtung fassen"19. Das Gewaltsame der seelischen Bemühung, das beim 
Zen zu der bis zum äußersten getriebenen Plötzlichkeit und Raschheit des 
Erlebnisses hinzukommt, sagt dem religiösen Empfinden weniger zu, be- 

13 Über die verschiedenen Richtungen des chinesischen Zen vgl. meinen Auf- 
satz über die Entwicklung des chinesischen Ch'an nach Hui-neng im Lichte des 
Wu-men-küan, in Monumenta Serica Bd. VI (1941), S. 67 ff. 

14 Wu-men-kuan Vorrede.   15 Koan Nr. 11.    16 Koan Nr. 21r   17 Koan Nr. 47. 
18 D. T. Suzuki, Essays II,. S. 49, 50.   10 Nr. 36. 



206 - Heinrich Dumoulin S. J. 

leuchtet aber um so schärfer das dem Zen charakteristische •aus eigener 
Kraft". 

Der gottgläubige Mystiker wird Reine solche Gewalt anwenden, er wird 
vielmehr nach Ausräumung aller Hindernisse Zeitpunkt und Weise der 
Schau der göttlichen Gnadenführung überlassen. Aber die Schnelligkeit 
des intuitiven Erlebens wird auch yon den christlichen Mystikern bestätigt. 
In dem'berühmten Gespräch, in dem sich der heilige Augustinus kurz vor 
dem Hinscheiden seiner Mütter mit ihr über das ewige Leben unterhielt, ^ 
vergleichen sie dieses dem •Augenblick der Einsicht" (momentum intelli- 
gentiae), wo •wir in einem eilenden Gedanken die ewige Weisheit berühr- 
ten" (rapida cogitatione attigimus aeternam sapientiam)20. Auch die deut- 
schen Mystiker sprechen von dem •raschen Nu", in dem sie das göttliche 
Wesen erfaßten. Dfe heilige Theresia betont öfters, daß ihre intellektuellen 
Visionen nur einen Augenblick dauerten, wovbn freilich die anhaltenden 
mystischen Wirkungen" und auch die höchste Liebesvereinigung der Seele 
mit Gott zu unterscheiden sind21. Schon aus der Eigenart der mystischen Er- 
kenntnis ergibt-sich, daß>die eigentliche Schau hienieden nur von vorüber- 
gehender kurzer Dauer sein kann, da darin gerade ein wichtiger. Unter- 
schied zur beseligenden Anschauung Gottes nach dem Tode liegt. 

Andere Merkmale der Zen-Intuition wie die Kraft und Freiheit, Sicher- 
heit und Ganzheit, das Erlösende und Beglückende des Erlebnisses sind so 
miteinander verknüpft, daß sie am besten zusammen erörtert werden. Die 
Eigentümlichkeiten folgen aus der Unmittelbarkeit der Erfahrung, die der 
einzelne persönlich erringen muß. Es ist, so heißt es in einem K6an des 
Wu-men-kuan, •wie einer, der Wasser trinkt, selbst kalt und warm er- 
fährt"22. Im gleichen Koan wird der sechste Patriarch von Meister Wu-men 
mit einem alten Mütterlein verglichen: •Das schält die Schale der Frucht 
ab und löst den Fruchtkern heraus und legt ihn dir in den Mund. Du 
brauchst bloß zu schlucken." Dies Schlucken ist das eigene Erleben, das kein 
anderer tun kann. Nur durch die persönliche unmittelbare 'Einigung mit 
dem Gegenstand kann die ungeahnte Erhöhung und Bereicherung erfahren 
werden, welche die Zen-Meister rühmen. 

Der Erleuchtete fühlt sich herausgehoben über die engen Grenzen seiner 
bisherigen Existenz. Neue ungewohnte Kräfte spürt er in sich. •Wenn auch 
der achthändige Nata an'dere abschreckt, ihn kann er nicht aufhalten. Und 
wenn auch die vier mal sieben indischen und die zwei mal drei chinesischen 
Patriarchen auf dem Winde geritten kämen, sie müßten, um ihr Leben 
bitten"23. Die Erleuchtung ist wie ein Schwert, das Wunderkräfte in sich 
birgt: •ein Schwert, das Menschen tötet, ein Schwert, das Menschen leben- 
dig macht"24. Nichts vermag der schneidenden Schärfe dieses Schwertes zu 
widerstehen. Der Erleuchtete aber •wandelt wie auf Schwertes Schneide, 

20 OonfessioneslX, 10.    21 Z. B. Vida c. 40.    2ä Nr. 23. 
23 Vorrede des Wu-men-kuan.    24 K6an Nr. 11, vgl. Nr. 14. 



•• östliche und westliche Mystik .207 

eilet über Eises Spitzen, ohne Stufen zu berühren, die Hände frei auf der 
Felsscheide"25. Dies ist die souveräne Freiheit dessen, der im sicheren Be- 
wußtsein der Erleuchtung •den Befehl über Leben und Tod" besitzt26. Ihm 
bleibt schlechterdings nichts zu wünschen übrig. •Niemand kann mit ihm 
an Reichtum wetteifern"27. Er hat die Vollendung erreicht. 

Daß diese starken Worte und Bilder nicht buchstäblich genommen wer- 
den dürfen, bedarf keiner Frage. Aber sie drücken gut die Besonderheit des 
psychischen Zustandes intuitiver Erkenntnis aus. Vom künstlerischen Er- 
leben her sind solche berauschenden Kraft- und Glücksgefühle am besten 
bekannt. Unkünstlerische Naturen sind wohl geneigt, sie für Übertreibun- 
gen anzusehen, aber sie geben zweifellos die Gemütslage intuitiv begabter 
Künstler getreu wieder. Da Intuitionen ihren Wert von ihrem objektiven. 
Inhalt empfangen, ist hier noch keine Beurteilung des Zen-Erlebnisses am 
Platze. Seine psychologischen Eigentümlichkeiten verdeutlichen den intuiti- 
ven Charakter. Auch ist es nicht schwer, Parallelen in der westlichen 
Mystik aufzuzeigen. 

Die mystische Erfahrung ist dem christlichen Mystiker das große un- 
beschreibliche Glück seines Lebens, ja gewissermaßen eine Vorwegnahme 
und ein Anfang der ewigen Seligkeit, welche die Seele« hienieden nicht er- 
tragen könnte, wenn Gott sie nicht mit seiner Gnade besonders stärkte. 
•Die Liebesvereinigung zwischen Gott und der Seele ist so unsagbar süß", 
sagt die heilige Theresia, •daß ich den Herrn in seiner Güte bitte, er möge 
sie dem zukosten geben, der da meint, ich'sage die Unwahrheit"28. Bei allen 
heiligen Mystikern lesen wir von Wonnen und Tröstungen Gottes, die ihnen 
in Fülle zuteil wurden und aus denen sie dfe Kraft für große Arbeiten und 
Leiden im Dienste Gottes schöpften. Die heilige Theresia zählt zu den 
Wirkungen der Beschauung ausdrücklich den Leidensmut und weist auf 
den heiligen Paulus hin, der in,der Kraft seiner mystischen Gnaden so viele 
schwere Leiden habe ertragen können29. Die große Mystikerinj die in ihren 
Schriften die Verschiedenartigen psychischen Wirkungen mystischer Gna- 
den so meisterhaft geschildert hat, beschreibt auch den Jubel und das Ent- 
zücken, das sich der Seele in der Ekstase bemächtigt30.'Wen solche Dar-' 
Stellungen fremdartig anmuten, der möge einmal in der Nachfolge Christi 
von den •Tröstungen" und •Heimsuchungen" der Gnade lesen, die der 
Verfasser des Büchleins in so schlichter, herzlicher Art beschreibt. Im 
ganzen kann man im Vergleich zu den kühnen Bildern des Zen^n der christ- 
lichen mystischen Literatur eine vorwiegend einfache Sprache feststellen. 
Die mystische Gnade wirkt sich im Frieden der Seele aus, die ihren Gott 
gefunden hat und in ihm ruht. Die Mystiker legen großen Wert auf die 
Sicherheit, die ihnen ihre mystische Erfahrung schenkt. Ihrer intuitiven 
Erkenntnis •ohne Mittel" und •ohne Bilder" messen sie eine ungleich 

25 Koan Nr. 32.   2« Koan Nr. 43.    " Koan Nr. 10, vgl. Nr. 9.    28 Vida c. 29. 
29 Moradas VII, 4, vgl. Vida.c. 21, 19, 25.   30 Moradas VI, 6. 



208 Heinrich Dumoulin S. J. 

höhere Gewißheit bei, als sie das gewöhnliche diskursive Denken dem 
Menschen verleihen kann. Wie weit sie dazu berechtigt sind, soll eine 
philosophisch-metaphysische Untersuchung der mystischen Intuition zu 
klären suchen. 

3. 
W'ert und Grenzen intuitiven Erkennens 

Die mystische Intuition übertrifft alle andere Erkenntnis anAKlarheit, 
Unmittelbarkeit und subjektiver Sicherheit. Sie befriedigt die uralte 
Menschheitssehnsucht nach dem Schauen der Wahrheit. Stellt sie also ohne 

rBedingungen und Einschränkungen die absolut vollkommene menschliche 
Erkenntnisweise dar, kann sie einfachhin als die Lösung des Erkenntnis- 
problems angesehen werden? Ohne auf erkenntniskritische Fragen im ein- 
zelnen einzugehen, kann gesagt werden, daß unsere Wahrheitserkenntnis 
sicher, objektiv, allgemeingültig sein muß,'d. h. Gegenstandserfassung, die 
als solche einsichtig und für alle verbindlich ist. So vollkommen aber auch 
die mystische Intuition ist, so genügt sie doch nicht ohne weiteres diesen 
Anforderungen. 

Die mystische Schau ist ihrem Wesen nach subjektiv. Darin liegt ihre 
Kraft, aber auch zugleich ihre Begrenzung. Die Sicherheit der mystischen 
Intuition gilt nur für den mystisch Begabten, sie ist unmittelbar und un- 
übertragbar. Deshalb läßt sich auf ihr keine Wissenschaft aufbauen. Denn. 
Wissenschaft ist notwendig und allgemein. Man muß also, wie Mager mit 
Recht betont, •mystisches und wissenschaftliches Erkennen scharf aus- 
einanderhalten". 

•Wissenschaftliche Erkenntnisse beruhen auf Schlußfolgern, mystische 
Erkenntnisse auf unmittelbarem Wahrnehmen. Wissenschaftliche Erkennt- 
nis kann jeder, der gesunden Menschenverstand hat, nachprüfen und sich 
zu eigen machen, weil alle schlußfolgernd denken können. Mystisches Er- 
kennen kann nichtjeder beliebig nachprüfen und selbst erleben. Wir könn- 
ten darum Gottesbeweise nie auf mystisches Erkennen aufbauen. Es ginge 
ihnen die der Wissenschaft wesenhaft zukommende Allgemeingültigkeit 
und Notwendigkeit, sowie die objektive Gewißheit ab"31. Was Mager 
hier von der Gotteserkenntnis sagt, gilt schlechthin von allen Gegenständen 
der Intuition, die deshalb niemals die objektive Gültigkeit und Wahrheit 
einer Weltanschauung oder Religion erweiserr kann. 

• Aber wir müssen noch einen Schritt weiter tun. Auch für das persönliche 
Innenleben des Einzelnen kann das mystische Erleben nicht die letzte Norm 
geben. Und dies vorab aus zwei Gründen. Der fein subjektive Charakter 
des Erlebnisses bringt es mit sich, daß sein Inhalt, auch wenn er objektive 
Wahrheit enthält, sich doch nicht in adäquat objektiver Form ausdrücken 
läßt. Die Schau selbst ist von flüchtiger Dauer, die nachfolgenden Aus- 

81 a. a. O. S. 300. 



östliche und westliche Mystik -     209 

legungen und Erklärungen aber, ja alle Wortformulierungen Irrtümern 
und Entstellungen ausgesetzt. Der Mensch, der seine Lebensführung danach 
einrichten wollte, würde auf allzu unsicherem Grunde, eben schließlich auf 
dem Sande seiner eigenen Subjektivität bauen. Die objektive Wahrheit, 

- die echte Intuition wohl schenken kann, bedarf des Schutzes durch die außer 
ihr bestehende objektiv gültige Ordnung, die das subjektive Erlebnis regelt. 

'" Nur wo das mystische Erkennen nicht normierend ist, sondern in der rech- 
ten Weise normiert wird, kann es vor Verirrungen geschützt und auch ins 
Gemeinschaftsleben eingebaut werden. 

. Denn echte Mystik darf keineswegs in Widerspruch zu Gemeinschaft und 
Autorität stehen. Dies ist der andere Grund, weshalb mystisches Erleben 
niemals letzte Norm werden kann. Die Geschichte bietet uns in West und 

> 'Ost genug Beispiele eines wilden religiösen Individualismus, der sich auf 
mystische Intuitionen stützt. Sektierertum und Schwarmgeisterei sind Ver- 
irrungen des Menschengeistes, die in keinem Falle die Wahrheit für sich 

- haben, wie sehr sich auch ihre Stifter und Anhänger auf ihre inneren Er- 
fahrungen berufen mögen. Auch die Mystik muß sich in die objektive Ord- 
nung einfügen, die die Grundlage des gesellschaftlichen Lebens ist; und 
dies nicht bloß aus Nützlichkeit, sondern um der Wahrheit selbstiwillen, die 
in der Gemeinschaft ist. Hier wäre zu zeigen, wie der wesenhaft soziale 
Charakter des Menschen sich notwendig im Religiösen auswirkt, wie er 
•Kirche" schafft, wie deshalb vollkommene Mystik •kirchliche Mystik" ist. 

Noch aus einem anderen Grunde kann die mystische Intuition nicht un- 
•eingeschrärikt als die vollkommene Erkenntnisweise angesprochen werden. 
Wegen.ihres intellektuellen Charakters birgt sie nämlich eine Gefahr der 
Vernachlässigung anderer wesentlich zur Ganzheit des menschlichen Le- 
bens hinzugehöriger Elemente. Die Vollendung des Menschen liegt nicht 
in der Erkenntnisschau allein, sondern eher in seiner Liebe und seinem 
sittliche» Wandel. Philosophische Schaumystik ist geneigt, den personal- 
sittlichen Charakter des Menschen zu übersehen oder doch gering zu ach- 
ten. Auch hier handelt es sich um eine allgemeine Erscheinung, die ohne 
Differenzierung in Ost und West zutage tritt. Im Abendlande hat der Neu- 
platonismus ein rein intellektualistisches System entwickelt, in dem Liebe 
und Sittlichkeit zu kurz kommen. Was Plotin ,Eros' nennt, ist von echter 
Liebe himmelweit entfernt. Leider hat die neuplatonische Philosophie auf 
dem Wege über Dionysius den Areopagiten auf die christliche Mystik des 
Mittelalters namhaften Einfluß ausgeübt und einem Intellektualismus Vor- 
schub geleistet, der, wenigstens in, der Theorie, das Wesen der christlichen 
Gotteserfahrung oftmals verdunkelt. In der Praxis geben freilich alle 
christlichen Mystiker, getreu dem Wort des Meisters, der Liebe den Primat. 
Und auch intellektualistisch, gerichtete Scholastiker ordnen, im Einklang 
mit der Lehre des heiligen Paulus, alle Charismen der Liebe unter. Wenn 
dennoch während des Mittelalters griechische Gedankengänge von der 

14 



210       - •       • Heinrich Dumoulin S. J. 

•Theoria", der mystischen Schau, als dem Gipfel geistiger Tätigkeit ihren 
Platz behaupteten, so ist es das große Verdienst der Schriften der heiligen' 
Theresia, die willens- und gefühlsmäßigen Momente des mystischen Er- 
lebnisses wie Liebe, Freude, Dank hervorgehoben zu haben. Mager lehnt 
unter Berufung auf die Autorität der großen spanischen Mysfikerin jene 
Richtung ab, welche die intellektuelle Beschauung für den Wesenskern der 
mystischen Erfahrung hält. Den Unterschied zwischen antik religiösem Er- 
leben und christlicher Mystik sieht er darin, daß •in der Antike die Be- 
schauung, im Christentum die Liebe ini Vordergrund steht"32. 

Was Liebe ist, hat der nichtchristliche Osten kaum mehr verstanden als 
Plotin, der Neuplatonismus oder die griechische Antike. Deshalb liegt über 
der östlichen Mystik durchweg jener eisige Hauch aristokratischer Geistig- 
keit, in dem das warme Leben des Herzens erstarrt. Um so wohltuender 
macht ,sich in China und Japan ein ausgesprochen ethischer Sinn geltend. 
Wenn auch der Erleuchtete im Zen durch sein Erlebnis •über Gut und 
Böse" erhaben ist, so ist doch das Gemeinschaftsleben im Zen-Kloster durch- 
aus sittlich-aszetisch. Zudem gibt es eine Richtung im Zen, die dem Er- 
leuchteten im diesseitigen Leben mit seinem alltäglichen Tun und Lassen, 
seinen persönlichen und sozialen Pflichten die Erleuchtung finden und 
leben läßt33. Stärker noch tritt das ethische Moment in den kontemplativen 
Schulen des Konfuzianismus, zumal in der O-Yomei-Schule hervor, welche 
die Intuition in den Dienst der Sittlichkeit stellt. Solche sich positiv um 
werthafte Lebensgestaltung mühenden Richtungen Chinas und Japans 
sind grundverschieden von der indischen Geistigkeit, die von der Intuition, 
dem Wissen (vidyä), allein die Erlösung aus dem Erdenleid der Unwissen- 
heit (avidyä) erhofft. 

Die mystische Erfahrung muß sich einfügen in die Ganzheit des geistigen 
Lebens, damit sie dem Menschen wahre Lebensbereicherung und innere 
Fülle schenke. Dabei ist das Erkenntniselement wesentlich, aber .mit der 
Liebe und dem sittlichen Handeln ist es in der vollkommenen Mystik un- 
trennbar verbunden. Auch kann in Anbetracht der Unvollkommenheit 
selbst der klarsten mystischen Intuition hienieden kein Zweifel über die 
Ordnung der Wertstufen bestehen. Das Wort des Apostels Paulus bleibt 
wahr: •Das Größere ist die Liebe" (1 Kor 13,13). 

Schließlich ist bei der Wertung der- mystischen Intuition, die als Erkennt- 
nis notwendig Gegenstand-Erkenntnis ist, ihr Gegenstand von ausschlag- 
gebender Wichtigkeit. Diese Frage haben wir dem letzten Teil der Unter- 
suchung vorbehalten. 

32 a. a. O. S. 81. ^ 
33 So die Soto-Sekte des Zen, deren bedeutendster Vertreter in Japan Dogen 

ist. Der Gedanke, daß sich die Erleuchtung in den alltäglichen Dingen des Lebens 
finden läßt, wird auch von den K6an wiederholt ausgedrückt. Vgl. im, Wu-men- 
kuan K6an Nr. 7, 18. 



Östliche und westliche Mystik 211 

in; 
Die Berührung des Absoluten'        "• , ' 

Di e Transz endenz des Absolut en 

• Augenscheinlich ist nicht aile Mystik gleich. Es wurden schon die Unter- 
schiede von Schau- und Liebesmystik genannt, die von der psychologischen • 
Eigenart des Erlebnisses herrühren. Man kann die Mystik auch nach dem 
verschiedenen Gegenstand ihrer Erfahrung klassifizieren. So "spricht man 
etwa von Seelen-^und Göttesmystik oder im Christentum yon Jesus-Mystik, 
Kreuzes-Mystik, Dreifaltigkeits^Mystik. Solche Unterscheidungen ändern 
nichts an, der Tatsache, daß der Gegenstand der mystischen Erfahrung 
stete das Absolute oder ein durch den Mystiker Verabsolutiertes ist. Es ge- 
hört zum Wesen der Mystik, daß sie auf das Absolute, auf jenen großen 
Unbekannten hinzielt. 

Die Apostelgeschichte berichtet, wie der heilige Paulus, zutiefst ergriffen 
von den zahllosen Zeichen und Sinnbildern heidnischer Religiosität, auf 
dem Areopag von Athen unter die griechischen Gebildeten trat und ihnen 
den •unbekannten Gott" kündete, dessen Altar ihm beim Rundgang durch 
die Straßen der Stadi\auf gefallen war (Apg 17, 23). Aber auch der Offen- 
barung durch Jesus Christus, der die Menschen vertrauensvoll dem Vater 
im' Himmel sich nahen gelehrt und den Eingang zum Heiligtum eröffnet 
hat, bleibt Gott der Gott der Wunder und Geheimnisse., Auch das Christen- 
tum muß zugestehen, daß Gott letztlich unbekannt ist, daß Er, wie immer 
wir ihn nennen mögen, ungenannt bleibt, wie immer wir ihn definieren- 
mögen, doch alle unsere Begriffe übersteigt. Gerade die Mystiker aller Re- 
ligionen, die in ihrem mystischen Schauen dem Absoluten nahe kommen, 

'haben das stärkste Zeugnis für die Ünbegreiflichkeit des höchsten Wesens 
abgelegt, Sie haben es mit allen Namen genannt, um schließlich zu be- 
kennen, daß es unnennbar, daß es •Nichts" sei. 
•.. Auch ganz schlichte unreflexe Mystiker behaupten übereinstimmend, 
daß ihre mystische Erfahrung unaussprechlich sei. Wie oft unterbre- 
chen sie in ihren persönlichen Tagebüchern oder Aufzeichnungen für einen 
Seelenführer die Schilderung ihrer seelischen Erlebnisse durch das stam- 
melnde Bekenntnis, Was sie sagen und schreiben," sei ganz unvollkom- 
men und ungenügend, ihr eigentliches Erleben könnten sie nicht ausdrük- 
ken. Diese Unaussprechlichkeit mystischer Erfahrung hängt zunächst mit 
ihrer psychologischen Eigenart zusammen. Die von stärksten Gefühlen 
begleitete unmittelbare Anschauung läßt sich nicht in menschliche Worte 
fangen. So leidet auch der schaffende Künstler an der Kluft, die das ge- 
formte Werk von der innerlich geschauten Idee, der Intuition oder Inspira- 
tion trennt. Kein künstlerischer Ausdruck vermag die Lebendigkeit, plasti- 
sche Konkretheit und unmittelbare Anschaulichkeit des Urbildes zu er- 

\.-14< 



212 Heinrich Dumoulin S. J. 

reichen; eine Spannung,, die von der Begrenztheit und Unvollkommenheit 
der menschlichen Ausdruckskräfte herrührt. 

Aber außer dieser subjektiven Unaussprechlichkeit eignet dem mysti- 
schen Leben noch eine andere vollends abgrundtiefe Unsagbarkeit, die 
durch die Transzendenz des Objektes bedingt ist. Die Mystiker betonen, 
daß das, was "sie schauen und fühlen, jenes geheimnisvolle Absolute näm- 
lich, das sie berühren, schlechthin unaussprechlich und unbeschreiblich ist. 
Diese Unaussprechlichkeit des Gegenstandes, die objektive Transzendenz 
der mystischen Erfahrung, erscheint bei den einzelnen Mystikern verschie- 
den. Allgemein läßt sich feststellen, daß die mystische Erfahrung den reli- 
giösen Glauben um so lauterer wiedergibt, je unphilosophischer und ur- 
sprünglicher sie ist. Bei den philosophischen Mystikern kann man oft dar- 
über im Zweifel sein, ob ihren Aussagen wirkliches mystisches Erleben zu 
Grunde liegt, oder ob es sich nicht eher um metaphysische Spekulationen 
handelt. In vielen Fällen ist dieser Zweifel kaum lösbar, auch gerade des- 
halb, weil Mystik und Philosophie sich -gegenseitig in merkwürdiger Weise 
bestätigen. Beide Wege, der mystische wie der philosophische, führen aus 
innerer Notwendigkeit dazu, eine^ber alle Begriffe hinausliegende Trans-' 
zendenz des höchsten Wesens aufzustellen. Auch in diesem Punkte ist wenig 
Unterschied zwischen Ost und West> wie charakteristische Beispiele aus 
beiden Hemisphären zeigen. 

2. 

•Negative Theologie" in der östlichen Mystik 

Die frühesten Teile der Upanishaden, dieses -uralten Denkmals philoso^ 
phischer Mystik, haben schon fast alle Elemente einer •negativen Theolo- 
gie". Das monistisch gefaßte, im All wie auch im Einzelwesen wirkende 
Absolute, das mit dem Ätman identische Brahman, ist unerkennbar, alte 
Kategorien des Seins transzendierend, •mit keiner anderen Bezeichnung 
zu nennen, als daß es nicht so ist"84. Dieses Absolute ist bestimmungslos, 
deshalb lassen sich keine empirischen Prädikate von ihm aussagen. •Es ist 
das, o Gärgi, was die Weisen das Unvergängliche (aksharam) nennen; es ist 
nicht grob und nicht fein; nicht kurz und nicht lang; nicht rot (wie Feuer) 
und nicht anhaftend (wie Wasser); nieht schattig und nicht finster; nicht 
Wind und nicht Äther; nicht anklebend (wie Lack); ohne Geschmack, ohne 
Geruch, ohne Auge und ohne Ohr; ohne Rede, ohne Verstand, ohne Lebens- 
kraft und ohne Odem; ohne Mündung und ohne Maß, ohne Inneres und 
ohne Äußeres; nicht verzehret es etwas, nicht wird es verzehrt von irgend 
wem'"6. Oder auch einander widersprechende Prädikate werden dem Ab- 
soluten gleichzeitig beigelegt. •Rastend ist es und doch rastlos, ferne ist es 
und doch nahe, in allem ist es inwendig und doch außerhalb da"36. Solche 
paradoxe Aussagen zeigen die Unbegreiflichkeit des Absoluten an. 

84 Brihädäranyaka-Upanishad 2, 3, 6.    Sä Brih. 3, 8, 8.   M Isä-Upahishad 4, 5. 



östliche und westliche Mystik 213 

Da bezüglich des höchsten Wesens jede Bestimmung und jegliches So- 
Sein verneint wird, läßt sich schlechterdings nichts Positives von ihm be- 
haupten. Zu jeder möglichen Aussage kann man nur bemerken: •nicht so, 
nicht so" (neti, neti), wie es in jener klassischen Formulierung der Upanisha- 
den heißt. Nicht weniger als viermal findet sich dieses ,neti, neti' in fast 
gleicher Form in den Reden des Yäjnavalkya: •Er aber, der Ätman, ist 
nicht so und ist nicht so (neti, neti). Er ist unbegreifbar, denn er wird nicht 
begriffen; unzerstörbar, denn er wird nicht zerstört, unhaftbar, denn es 
haftet nichts an ihm; er ist nicht gebunden,, er wankt nicht, er leidet 
keinen Schaden"87. Dieses Wort •nicht so" ist die höchste Weisheit, die 
Yäjnavalkya zu künden hat. Auch sagt er dem König, der sein Wort gläu- 
big aufnimmt: •O Janaka! Du hast den Frieden erlangt!" ;• Er aber, Janaka, 
der König der Videha's sprach: •Friede sei mit dir, o Yäjnavalkya, der du 
uns, o Heiliger, den Frieden kund tust"38. ' 

Die Wahrheit von der Unbegreiflichkeit des Absoluten hat den indischen. 
Geist nicht losgelassen und immer wieder dazu gedrängt, die höchste Wahr- 
heit in negativer Form zu fassen. Im Mahäyäna-Buddhisnius hat Nägärjuna 
in der Lehre vom •mittleren Weg" die negative Metaphysik am schärfsten 
formuliert. Die höchste Wahrheit ist nach ihm absolute Leerheit (sünyatä), 
sie liegt über, alle Bestimmungen hinaus und ist unaussprechlich. Berühmt 
sind seine acht Verneinungen zu Beginn des Mädhayamikasastra: •Ohne 
Entstehen, auch ohne Vergehen, nicht ewig und nicht zeitlich abgegrenzt, 
nicht gleich und auch nicht verschieden, ohne Kommen, auch ohne Gehen, 
das ist die Wahrheit des höchsten Sinnes (paramärtha satya). Bei diesen 
acht Bestimmungen ist einzeln zu betrachten, wie alle Dinge ohne sie sind. 
Wer so das abhängige Entstehen lehren kann, das stille Erlöschen der Ent- 
faltung der Vielheit, vor ihm, dem Erleuchteten, beuge ich das Haupt, dem. 
Besten der Lehrer"39. Aus den letzten Worten geht klar hervor, daß die 
Lehre vom mittleren Weg wie aller Buddhismus auf Erleuchtung und Er- 
lösung hinzielt, es sich also nicht lediglich um metaphysische Spekulation, 
sondern um in eigener unmittelbarer Erfahrung zu realisierende Mystik 
handelt. Die Philosophie des Nägärjuna endet im Schweigen, da der Er- 
leuchtete nichts mehr über Sein und Nichtsein auszusagen hat. 

Auch Samkara, der größte spekulative Philosoph Indiens, schwingt sich 
zu mystischen Höhen auf. •Aus der Erkenntnis entspringt die Erlösung" 
jnänäd mokshah), dieser Satz gilt wie für die Brahman-Ätman-Lehre der 
Upanishaden so auch für den Vedänta Samkära's. Samkara behält sie dem 
höheren Wissen (parä vidyä) vor, dessen Einsicht die empirischen Regionen 
des niederen Wissens (aparä vidyä) hinter sich läßt und auf das wesenhaft 
attributlose (nirgunam), gestaltlose (niräkäram)^ unterschiedslose (nirvi- 

" Brih. 4, 2, 4; s. 4, 4, 22; 4, 5, 15; 3, 9, 26.    38 Brih. 4, 2, 4. 
M Kap. 1. Das Mädhyamikasästra ist ins Deutsche übersetzt von M. Walleser. 

Die mittlere Lehre des Nägärjuna nach der tibet. und chinesischen Version. 
Heidelberg 1911,1912, '     x ,•-... 



214 Heinrich Dumoulin S. J. 

sesham) und bestimmungslose (nirupädhikam) höhere Brahma (param brah- 
ma) gerichtet ist. Dieses höhere Brahman ist nicht so und nicht so (neti, 
neti). Aber es ist nicht nicht. Es ist das Seiende, das Absolute. Doch kann 
man es ebenso gut das Nichtseiende nennen, weil es über alle Bestimmun- 
gen, auch diejenigen von Sein und Nichtsein hinausliegt. •Im höchsten Sinne 
der höchsten Wahrheit", so führt Samkara aus, •ist das, was die Veda- 
Kenner das Unversiegliche nennen, j enseits von Seiend wie von Nicht-seiend. 
Realität allein ist es und nichts anderes"40. Diese höchste Wahrheit bringt 
alles menschliche Wissen und Sagen zum-Verstummen. •Als'(der Weise) 
Bähva von dem Väshkali befragt wurde, da erklärte dieser ihm das Brah- 
man dadurch, daß er schwieg, wie die Schrift erzählt. Und er sprach: • ,Lehre 
mich, o Ehrwürdiger, das Brahman!' Jener aber schwieg stille. Als nun 
aber der andere zum zweiten Male oder zum dritten Male fragte, da sprach 
er: ,Ich lehre dich es ja, du aber verstehst es nicht; dieser Ätman ist stille'"41. 
' Unabhängig vom indischen Denken ist in China ein anderer mächtiger 
Strom transzendenter Mystik in den Lehren des weisen Lao-tzü entsprun- 
gen. Das Tao-te-ching hebt an mit den abgründig tiefen Worten: •Der Sinn, 
den man ersinnen kann, ist nicht der ewige' Sinn. Der Name, den man 
nennen kann, ist nicht der ewige Name. Jenseits des Nennbaren liegt die 
Geburt der Geschöpfe.. ."42 Das Buch ist dann voller Paradoxe, es preist 
die Kraft der Schwachheit, die Klarheit des Dunkels, die Lebensfülle der 
Leere. Im Nicht-Erkennen und Nichttun erlangt der Mensch die wahre 
Weisheit. Mit all dem ist kein billiger Nihilismus gfemeint. Die Negationen 
sind voll Inhalt, wie Lao-tzü'a tiefsinnige Vergleiche zeigen: •Dreißig Spei- 
chen treffen sich in einer Nabe: Auf dem Nichts daran beruht des Wagens 
Brauchbarkeit. Man bildet Ton und macht daraus Gefäße: Auf dem Nichts 
daran beruht des Gefäßes Brauchbarkeit. Man durchbricht die Wand mit 
Türen und Fenstern, damit ein Haus entstehe: Auf dem Nichts daran be- 
ruht des Hauses Brauchbarkeit. Darum: das Sein gibt Besitz, das Nichtsein 
Brauchbarkeit"43. 

In China hat sich auf der Grundlage der Schrift Lao-tzü's eine reiche 
taoistische Mystik entwickelt, die um das Motiv der Unaussprechlichkeit 
und Transzendenz des höchsten Prinzips, des Tao, kreist. Im Zen ist dieser. 
Strom zusammengeflossen mit der monistischen Philosophie des Mahäyäna- 
Buddhismus der Hua*yen- (jap. Kegon-)Sekte, die auch von Nägärjuna her 
beeinflußt ist. Da finden wir Äußerungen einer •negativen Theologie" bud- 
dhistisch-taoistischer Prägung wie die folgenden Worte des Zenmeisters 
Nan-ch'üan: •Das große Tao hat keine Gestalt. Die Wahrheit hat kein 
Gegenstück. Wie die Leere ist es bewegungslos. Es irrt nicht in (dem Sam- 

40 Zu Bhagavadgitä 11, 37, bei R. Otto West-Östliche Mystik S. 35. 
41 Samkara zu Brahma-Sütram III, 2, 17, bei P. Deussen a. a, O. Bd. II, S. 590. 
42 Kap. 1, deutsche Übersetzung von R. Wilhelm, Laotse Tao Te King, Das 

Buch des Alten vom Sinn und Leben, Jena 1911, S. 3. 
48 Kap. 11, bei R. Wilhelm, S. 13. , 



östliche und westliche Mystik 215 

sära) von Leben und Tod. Die dnei Welten fassen es nicht. Es gibt in ihm 
weder Vergangenheit, noch Künftiges, noch Gegenwart"44. 

In der Hinführung zur Erleuchtung bedient sichr das Zen, vor allem des 
Paradox. Weil die absolute Wahrheit jenseits aller Erkenntnisse liegt, muß, 
wer sie erreichen will, die logischen Bindungen durchbrechen. Die •para- 
doxen Worte und merkwürdigen Taten", die bei den Zenmeistern so sehr 
in Schwung sind, sollen dem Übenden die Fragwürdigkeit aller Worte und 
menschlichen Ausdrucksmittel zum Bewußtsein bringen. In einem Kqan 
des Wu-men-kuan wird eine.ganz verzweifelte logisch unlösbare Situation 
geschildert: •Es ist wie ein Mann,, der auf einen Baum gestiegen ist. Mit 
dem Mund beißt er in den Baumast. Unter dem Baume steht ein Mann 
und fragt, weshalb er (der erste Patriarch Bodhidharina) von Westen ge- 
kommen sei. Wenn er (auf-dem Baume) nicht antwortet, entspricht er nicht 
der Frage. Wenn er antwortet, wird er Leib und Leben verlieren. Wie soll 
er nun in diesem Augenblick antworten45? In solcher Lage vermag die Logik, 
nichts mehr auszurichten^Die Erleuchtung wird "als. letzter, alle rationalen 
Kategorien transzendierender Ausweg begriffen. Dies.ist der Sinn vieler 
grotesken widersinnigen Koan-Geschichten des Zen. Alle Worte sollen durch 
das Paradox ad absurdum geführt werden, weil das Zen •die besondere 
nicht in Worten niedergelegte Überlieferung außer der Sutrenlehren"46 nur 
so zur höchsten Wahrheit führen kann. Kein anderes Tor darf es geben 
als •die Torlosigkeit, die zum Eingangstor ,zum Dharma gemacht wurde". 
•Lehre ist", so heißt es weiter, •wie wenn einer bei Windstille Wellen er- 
regt, jn heilem Fleisch Geschwüre aufkratzt..., wie wenn einer mit dem 
Stock auslangt und nach dem Mond schlägt oder das Jucken kratzt, das durch 
die Schuhe getrennt ist"47. Was die Koan in anekdotenhafter Form anschau- 
lich machen, drückt Yüan-wu-K'o-ch'in in seiher Erklärung der •drei 
Grundsätze des Yüd-men" mit klaren Worten aus: •Die wahre Wirklichkeit 
läßt sich weder verstehen noch mit Worten ausdrücken. Wenn alle Erschei- 
ungen plötzlich zur Ruhe kommen, sind die Leidenschaften durchbrochen"48. 

Die Unaussprechlichkeit der Erfahrung ist in erster Lhiie in der Irratio- 
nalität des Erlebnisses und der Transzendenz des Absoluten begründet. 
Außerdem macht das Zen seinem monistischen Standpunkt entsprechend das 
Moment der Nicht-Zweiheit geltend. •Im großen-Tao gibt es keine zwei"49. 
Die nachdrückliche Forderung einer letzten Aufhebung der Verschiedenheit 
von Ursache und Wirkung, von Subjekt und Objekt, von der Wahrheit und 
ihrem Ausdruck bringt das Zen in die Nähe der •Nicht-Zweiheit (advaita)- 

44 Ch'ih-chou-Nan-ch'üan P'u-yüan ch'an-chi yü-lu (Text in Nihon Zokuzokyo 
S. 149). Vgl. zur Frage der Beziehung zwischen Taoismus und Zen die oben an-" 
geführte Studie in Mönumenta Serica Bd. VI. 

46 Koan Nr. 5.   46 Wu-men-kuan Koan Nr. 6.' " Vorrede des Wu-men-kuan. 
48 Berichtet in der Schrift Jgn-t'ien yen-mu(Bd: 2). (Taisho Tripitaka Nr. 2006). 
49 Lehre des chinesischen Zen-Meisters Cao-chou (vgl. über ihn Mönumenta 

Serica, a. a. O. 48, 49). 



216 Heinrich Dumoulin S. J. 

Lehre" des Vedänta. Für den Erleuchteten hört die Gegenüberstellung des 
individuellen Ich und dös Absoluten auf. Die Identität von Bewußtsein und 
Buddha drücken dref Köan-Worte des Wu-mSn-kuan in paradoxer Form 
aus. Einmal heißt es: •Das Bewußtsein ist der Buddha"50. Dann: •Das Be- 
wußtseinist nicht der Buddha"61 und schließlich: •Dies ist nicht der Buddha, 
dies ist nicht das Bewußtsein, dies ist überhaupt kein Ding"52. Die gleiche 
Lehre vertritt Meister Ma-tsu in'den Worten: •Außer dem Geist ist kein 
Buddha mehr, außer dem Buddha ist kein Geist mehr ... Die Natur bleibt 
bestimmungslos (Sünya) und in jedem Augenblick unfaßbar, weil sie keine 
Eigennatur (svabhäva) besitzt. Deshalb sind die drei Welten nur Geist. 
Das Weltall und alle Erscheinungen sind Ausprägungen des einen Dhär- 
ma"53. Diese letzte Formulierung, geht über den Erlebnisinhalt hinaus, den 
sie im Sinne monistischer Philosophie auslegt.. Die Erfahrungen bieten in 
keinem-Falle mehr als das Eingehen des eigenen Ich in die absolute Wirk- 
lichkeit. 

* A       A 
Im Unterschied zur Philosophie des Mahayana-Buddhismus hält sich das 

Zen, zumal in den Köan, durchweg an das Erlebnis der Erleuchtung und 
lehnt jede Erklärung ab. •Wenn ich das Geschaute erkläre, schon werden 
es zwei", bemerkt Meister Wu-men54. Auch tadelt er den Vortrag des Mei- 
sters Yang-schan, der. ausgeführt hatte: •Die Lehre des Mahäyäna ist nicht 
in den vier Aussageformen, sie hebt die hundert Verneinungen auf." •Sag 

san", so erklärt er, •ist dies ein Lehrvortrag,_oder ist es kein Lehrvortrag? 
Wenn er den Mund auf tat, -war es verfehlt, wenn sein Mund verschlossen 
blieb, war es ebenfalls verfehlt.. .55 Das Zen ist wesentlich Erfahrung und 
nichts anderes. 

So dürfen wir im Zen auch keine metaphysischen Spekulationen über das 
Nichts erwarten. Aber das Wort ist doch da, ganz emphatisch steht es 
gleich im ersten Köan des Wu-men-kuan, der der berühmteste der ganzen 
Sammlung ist. Als einst den Meister Chao-chou ein Mönch fragte, ob in 
einem Hündlein die Buddhanatur sei oder nicht, antwortete der Meister: 
•Mu". Dieses ,Mu' bedeutet aber gemäß der Zen-Tradition keine Ver- 
neinung, sondern das über Bejahung und Verneinung hinausliegende Ab- 
solute. Die Buddhanatur' des Hündleins liegt nicht im logischen Bereich. 
Man mag "sie deshalb ebensowohl bejahen wie verneinen. Sie ist nur durch 
die unmittelbare Berührung des Absoluten in der Erfahrung zu ermitteln. 
Die Erfahrung aber ist schlechterdings unaussprechlich. Das ,Mu' des Köan 
bestätigt die oben angeführten Texte, ohne wesentlich Neues hinzuzufügen 
Das Zen weigert sich hartnäckig, philosophisch •über Sein und Nichtsein 
nachzusinnen"56. 

Nicht so die moderne japanische Philosophie, die sich durch das Zen be- 
einflußt weiß. Der besondere Reiz der Philosophie Nishida Kitaro's ist ihre 

~ 50 Köan Nr. 30.    51 Köan Nr. 33.    62 Köan Nr. 27. 
58 In der Schrift Ching-te ch'uan-t6ng-lu (Bd. 6), (Taisho Tripitaka Nr. 2076, 

S. 246).    54 Köan Nr. 4.    55 Köan Nr. 25.    56 Köan Nr. 1. 



östliche und westliche Mystik 217 

aus östlichen Untergründen aufsteigende Mystik57. Bewußtseinsanalyse und 
Dialektik haben nicht das letzte Wort. Nach Nishidä erfaßt der Mensch die 
Wirklichkeit am tiefsten im Handeln, das er wie Plotin als •einen Umweg 
des Schauens" betrachtet. Der bewußte Gegensatz von Subjekt und Objekt, 
von Noesis und Noema, schwindet in der intellektuellen Anschauung, wes- 
halb das intelligibile Allgemeine das •Allgemeine der intellektuellen An- 
schauung" ist. Das umfassendste Allgemeine aber, der Hintergrund schlecht- 
hin ist das Nichts, das alles bestimmte Sein transzendiert. Wie bei aller My- 
stik ist es kein Nichts der Leere, sondern das Nichts des Absoluten, das der 
Grund für alles bestimmte Sein ist. Die höchste philosophische Erkenntnis 
aber ist nach Nishida dem künstlerischen Schauen nahe verwandt. Diese 
wenigen andeutenden Bemerkungen dürften zeigen, daß sich Nishida in die 
Traditionskette philosophischer Mystik einreiht. 

3. 
Die mystische Gotteserkenntnis im Christentum 

Das höchste Wesen steht im Mittelpunkt der christlichen Lehre, nicht als 
ein mehr oder minder vages unbekanntes Absolutes, sondern als Schöpfer- 
gott, der als solcher Ursprung und Zielpunkt alles geschaffenen Seins ist 
und sich überdies seinen mit Vernunft begabten Geschöpfen geoffenbart 
hat. Das göttliche Wesen 4st einerseits dem Menschen natülicherweise er- 
kennbar, kann aber andererseits während dieses Erdenlebens nicht un- 
mittelbar erfaßt werden. Diese beiden Tatsachen sind gleich wichtig für 
das richtige Verständnis der mystischen Gotteserkennthis im Christentum. 
Weil der Mensch natürlicherweise einer sicheren und bestimmten Gottes- 
erkenntnis fähig ist, braucht er im religiösen Bereich seine Zuflucht nicht 
zu irrationalem Fühlen und plötzlichen erschütternden Erleuchtungen zu 
nehmen. All seine mystische Gotteserfahrung steht im Einklang mit seiner 
vernünftigen Gotteserkenntnis, die ihm das Dasein des höchsten Wesens 

•mit Sicherheit aus der geschaffenen Welt erschließt. Diese Gotteserkenntnis 
auf Grund der Gottesbeweise, die der heilige Thomas von Aquin in philoso- 
phischer Form meisterhaft dargelegt und deren Möglichkeit das Vatikani- 
sche Konzil mit höchster Autorität erklärt hat, bildet das sichere Funda- 
ment des religiösen Lebens des gläubigen Christen, an dem sich auch seine 
mystische Erfahrung orientieren muß. Da aber diese Gotteserkenntnis mit- 
telbar und also unvollkommen ist, und auch der Offenbaruhgsglaube hie- 
nieden kein unmittelbares Wissen vermittelt, • wie der heilige Paulus sagt, 
ist es •wie im Spiegel nur unklar" (1 Kor 13,12) •, bleibt Raum für voll- 
kommenere höhere Erkenntnis, nach welcher der gläubige Christ sehnsüch- 
tig ausschaut. Aber natürlicherweise ist ihm hienieden die unmittelbare 
Gottesschau \tersagt. Denn •niemand hat Gott je gesehen" (Jo 1,18). Die 

57 Vgl. die vorzügliche Studie von R. Schinzinger, Über Kitaro Nishidas Philo- 
sophie in Mon. Nipp. Bd. III, 1940, S. 28•39, ferner Japanische Philosophie in 
MOAG, Bd. XXXII (1942), A, S. 1•19. 



218 Heinrich Dumoulin S. J. 

absolute Transzendenz des göttlichen Wesens läßt notwendig alle endlichen 
Bemühungen scheitern, sich den Zugang zu erzwingen. Aber das göttliche 
Wesen selbst neigt sich gnadenvoll zum Menschen und läßt ihn seine Ge- 
genwart, seine Macht und sein Wesen fühlen und schauen. So ist christliche 
Mystik nie bloß-höheres Wissen der Menschen, sondern immer zugleich 
göttliche Begnadung, aus freier Erbarmung geschenkt, die Seele heiligend 
und erhöhend. Dieser religiöse .Gnadencharakter der echten christlichen 
Mystik darf nicht aus dem Auge verloren werden, auch wenn im folgenden, 
gerade um der Gegenüberstellung mit der östlichen Mystik willen, meta- 
physisch-spekulative1 Erörterungen philosophischer Mystik -reichlich zu 
Worte kommen. Von der religiösen Erfahrung her gesehen, dürften, wie 
schon gesagt wurde, die schlicht frommen unphilosophischen Mystiker den 
Vorzug verdienen. ' 

Wenn wir hier an den Anfang unserer Erörterungen die pseudo-dionysi- 
schen Schriften stellen, so geschieht dies nicht um ihres inneren Wertes 
willen, sondern wegen des ungeheuren Einflusses, den die Gedanken des 
vermeintlichen Apostelschülers Dionysius des Areopägiten, des •Vaters 
der christlichen Mystik", auf die mittelalterliche Geistesgeschichte ausgeübt 
haben. Vor allem geht auf den Areopägiten die sogenannte •apophatische", 
d. h. die •negative Theologie" zurück, der er vor der •positiven", der •kata- 
phatischen" Theologie den Vorzug gibt. Nach ihm verneint das höchste 
Wissen von Gott alle Bestimmungen des absoluten •über Schau und Er- 
kenntnis hinaus existierenden" Wesens, in dessen •Dunkel" der Menschen- 
geist eintritt, •durch die Verneinung von Schau und Erkenntnis"58. In etwa 
hundert negativen Aussagen über das göttliche Wesen preist, er emphatisch 
das göttliche •Nichts"59. Gott ist ihm der Namenlose, der alle Vollkommen- 
heiten übersteigt, der über allem Sein, über aller Einheit, über allem Guten 
ist. Auch muß der Mensch in Schweigen versinken, Wenn sich sein Geist 
•dem Unaussprechlichen und Unbekannten auf unaussprechliche und un- 
bekannte Weise verbindet, gemäß jener Vereinigung, die alle Kraft und 
Fähigkeit unseres Denkens und Verstehens übersteigt"60. Es ist hjer nicht 
unsere Aufgabe, die neuplatonischen, mit dem Christentum' unvereinbaren 
Elemente der dionysischen Lehre aufzuzeigen und zu untersuchen, wie weit 
sich auch die apophatische Theologie des Areopägiten mit der christlichen 
Gotteslehre verbinden läßt. Bekanntlich hat der heilige Thomas von Aquin 
nicht im geringsten an der Echtheit der Schriften des vermeintlichen Apo- 
steljüngers gezweifelt, vielmehr den ganzen Dionysius angenommen und 
im urkatholischen Sinne seiner Philosophie erklärt. 

Ebenso rechtgläubig wie Thomas, der* große Meister der Scholastik aus 
dem Predigerorden, sind im Grunde auch seine Mitbrüder, die deutschen 
Dominikaner-Mystiker, mag auch ihr kühner Flug die Männer der Kirche zu 
wiederholten Malen in Staunen und Schrecken versetzt haben. Bei Meister 

38 De mystica theologia c. 2.    M c. ?     60 De divinis nominibus I, 1.' 



Östliche und westliche Mystik 219 

Eckehart ist der neuplatonische Einschlag von der Art der Lehre des Diony- 
sitis Areopagita unverkennbar und trägt ein gut Teil der Schuld an der 
Verwirrung, die seine unausgeglichenen überspitzten Formulierungen und 
Vergleiche angerichtet haben. Zudem spricht in seinen deutschen Schriften 
der Prediger, dessen hinreißende Beredsamkeit mit Vorliebe die stärksten 
Ausdrücke wählt und vor Übertreibungen und Einseitigkeiten nicht zurück- 
schreckt. Ohne hier auf das Eckehart-Proenblem eingehen zu können • wir 
sind von der Rechtgläubigkeit des Meisters überzeugt •, seien einige Kern- 
punkte seiner Gotteslehre zusammengestellt, die unsere Fragestellung gut 
beleuchten. ' _      - • 

Eckehart hat selbst seine Lehre in folgenden vier Hauptsätzen zusammen- 
gefaßt, deren letzter das göttliche Wesen betrifft: •Sooft ich predige, pflege 
ich zu sprechen von Abgeschiedenheit- und daß der Mensch ledig werden 
soll seiner selbst und aller Dinge. Fürs zweite aber, daß man wieder ein- 
gebildet werden soll in das einfältige Gut, das Gott ist.. Fürs dritte, daß man 
gedenken soll der großen Edelkeit, die Gott in der Seele angelegt hat, daß 
der Mensch dadurch ins wunderbare Leben Gottes komme. Zürn vierten von 
der Lauterkeit göttlicher Natur • was die Klarheit der göttlichen Natur sei, 
das ist unaussprechlich"61. Das weiselose göttliche Sein ist schlechthin 
namenlos. •Was immer einer über Gott sich ausdenken und was für Namen 
er ihm anheften mag: das alles ist Gott nicht. Gott ist über Namen und über 

JNfatur"82. Er ist das reine Nichts, aber der Grund von allem Sein. •Alles, 
was Wesen hat, hänget in dem Nicht (niht) und dasselbe Nicht ist ein so 
unbegreifliches Wesen (iht), daß alle die Geister im Himmel und auf Erden 
es nicht ergreifen noch ergründen mögen. Deshalb bleibt er unbekannt 
allen Kreaturen"63. Eckehart hat unermüdlich von dem Unaussprechlichen 
gesprochen, es den •einfältigen Grund", •die stille Wüste", •eine einfältige 
Stille, die in ihr selber unbeweglich ist", •ein überschwebendes wesendes 
Wesen,lauter an Nature" genannt, dann aber wieder zum Schweigen ge- 
mahnt: •Willst du nun vollkommen sein, so kläffe nicht von Gott!" Die 
Ausdrücke und bildhaften Vergleiche häufen sich bei dem •Meister des 
Nichts" in verwirrender Fülle. Bald ist Gott das Sein schlechthin, die Fülle' 
aller Vollkommenheit, der Urgrund der Schöpfung, bald wieder ist er 
weiselos und bestimmüngslos, das Nicht, dann wieder das überschwengliche 
Sein, ein •überseiendes Nichtsein". _ * 

Eine scharfe umfassende Formulierung dieser Gotteslehre gibt-Eckehart 
in einer seiner lateinischen Schriften, wo er sagt, Gott sei •sua indistinc- 
tione distinctissimus, cuius indistinctio est ipsa distinctio"64. Diese Prägung 
zeigt den Dialektiker, der die Gegensätze auf die letzte Spitze treibt, um 
in der Einheit der Spannungen die Lösung zu finden. Das göttliche Wesen ist 

-61 Pfeiffer, S. 91.    62 *. 92.   6S S. 493. 
64 Exodus Kommentar f. 48. Vgl. A. Dempf, Meister Eckhar.t, Eine Einführung 

in sein Werk, Leipzig 1934, S. 40 ff. 



220 Heinrich Dumoulin S. J. 

also -wegen seiner Nicht-Unterscheidung, wegen seiner Bestimmungslosig- 
keit und Weiselosigkeit das Unterschiedlichste und Bestimmteste, eben das 

'Absolute schlechthin, in dem es keinerlei Unterscheidung mehr gibt, das 
sich aber von allem übrigen, nämlich von allen Gechöpfen unendlich unter- 
scheidet. Nicolaus von Cues hat diese Gotteslehre philosophisch zu Ende 
gedacht und Gott die •coincidentia oppositorum", das •Ineinanderfallen der 
Gegensätze" genannte Hier ist, was der heilige Thomas von Aquin mit sei- 
nen Aufstellungen über die Wesensgleichheit und Vertauschbarkeit der 
göttlichen Attribute meinte, in dialektischer Schärfe formuliert, wobei-von- 
Pantheismus keine Rede sein kann. 

Jene Art der .Gotteslehre, die das •nicht" und •über" betont, war den 
deutschen Mystikern besonders teuer, die darin ihre innersten Erlebnisse 

, bestätigt sahen. Dem seligen Heinrich Seuse, Eckeharts bestem Jünger, de£ 
seinen Meister hochverehrte, bedeutet die mystische Vereinigung, •vom' 
überwesentlichen Geist ergriffen" und •in den Abgrund nach einschweben- 
der Einfältigkeit"65 hineingezogen werden. •Diese bloße Einheit", so führt 
er aus, •ist eine dunkle Stille und eine müßige Muße, die niemand verstehen, 
kann, als der, in den da leuchtet die Einheit mit ihrer Selbstheit"". Ganz 
ähnlich schreibt der hoehbeghadete und im mystischen Leben sehr erfahrene 
niederländische Meister Johannes van Ruysbroeck: •Der göttliche Abgrund 
selber wird niemals begriffen, es sei denn durch die wesentliche Einheit ... 
Dies ist das weiselose Wesen, von allen innerlichen Geistern über alles aus- 
erkoren, die dunkle Stille, in der sich alle Minnenden verloren. Und wollen 
wir dazu durch Tugend uns bereiten, müssen wir uns schier des Leibes ent- 
kleiden: In Gottes Meer in den wilden Wogen schwimmen. Nichts Kreatür- 
liches dürft' mehr zu uns dringen"". Diese Mystiker der zweiten Genera- 
tion sind von allem-Verdacht des Pantheismus frei, haben aber das Eckehart- 
sche Gedankengut gepflegt und weiter, entwickelt. Dies gilt auch von dem 
•Frankfurter", der auf vielen Seiten der •Theologia deutsch", gegen 
Schwarmgeisterei, -falsche Freiheit' und pantheistische Spekulation an- 
kämpft. Die kostbare Schrift hat die echte christliche Gotteslehre ebenso tief 
wie herzlich schlicht ausgesprochen: •Unter dem Vater verstehe ich das voll- 
kommene, einige Gut, das da alles ist und über allem, ohne das und außer- 
halb dessen es kein wahres Sein noch wahres Gut gibt und ohne das kein 
gutes Werk je geschah noch geschehen wird. Und da es denn alles ist, so 
muß es auch in allem sein und über allem. Es kann auch von dem- nichts 
sein, was die Kreatur, als Kreatur, begreifen und-verstehen kann. Denn 
was die Kreatur begreifen und verstehen kann als Kreatur, das entspricht 
ihrer Kreaturlichkeit; es ist ein Etwas, dies oder das, und ist dann alles 
ebenfalls Kreatur. Wärenun das einige Gut ein Etwas, dies oder das, das die 
Kreatur versteht, so wäre es nicht alle^s und in allem und soweit auch nicht 

(    
65 Heinrich Seuse. Deutsthe Schriften S. 178.   66JS. 171. 
•7 Zierde der geistlichen Hochzeit, hrsg. von F. H. Lambert, Leipzig 1911, S. 160. 



östliche und westliche Mystik- " 221 

vollkommen. Darum nennt man es auch Nichts; man meint damit, es sei 
nichts von dem, was die Natur vermöge ihrer Kreatürlichkeit. begreifen, 
erkennen, denken und nennen kann"68. Die göttliche Transzendenz und 
Immanenz, das •Gott alles und in allem", die Summe und der Inbegriff des 
christlichen .Gottesbekenntnisses, wird dem gottinnigen Menschen •das 
Beste" und •das Liebste", sein •Ewiges einiges Gut", das •über alle und 
allein geliebt werden" muß". 

Aber auch in der innigsten Einheit von Gott und Mensch,-•in einem ver- 
gotteten Menschen" •verbleibt etwas auf Gottes Seite, das sein Eigen ist und 
ihm allein zugehört und nicht der Kreatur. Es ist in ihm selbst auch ohne 
Kreatur ursprünglich und wesentlich"70. 

Die •negative Theologie" des •nicht" und-•über" der philosophischen 
Mystiker findet ihre Klärung und Erklärung in der Lehre von der •Analo- 
gia entis", d. h. von «der Unähnlichkeit in der Ähnlichkeit oder der Ähnlich- 
keit in der Unähnlichkeit allen Seins. Der Seinsbegriff kann nicht in glei- 
cher Weise vom absoluten göttlichen und relativen geschöpfliehen Sein aus- 
gesagt werden. Das geschöpfliche Sein ahmt in unvollkommener Weise das 
göttliche Sein nach, in dem es gründet und auf das es hingerichtet ist. Weil 
unsere Erkenntnis und Sprache unmittelbar vom relativen Sein hergenom- 
men ist, bleibt unsere Gotteserkenntnis und unser Gottesbegriff analog. 
Deshalb ist, obwohl wir sicher und bestimmt das höchste Wesen nennen 

"und ausdrücken, doch das, was wir sagen, unendlich verschieden von dem, 
was Gott in sich selbst ist. Diese Analogielehre, die vor allem der heilige 
Thomas von Aquin ausgebaut und vorgelegt hat, bietet die philosophische 
Erklärung der paradoxen Aussagen der christlichen Mystiker über das 
göttliche Wesen. 

Diese vergleichende Studie über östliche, und westliche Mystik ist ein sehr 
unvollkommener Versuch, eine Fülle von Phänomenen und Ideen unter ge- 
meinsamen Gesichtspunkten zusammenzuschauen und zu werten. Am 
Schlüsse sei es wenigstens gestattet, kurz anzudeuten, warum dieser Ver- 
such besonders unbefriedigend bleiben muß. Einmal geben die wenigen 
Zeugnisse aus der christlichen Mystik, die im Laufe der Arbeit angeführt 

> werden konnten, ein unzulängliches, ja teilweise unzutreffendes Bild, weil 
die Texte der philosophischen Mystiker unverhältnismäßig viel Raum ein- 
nehmen. Was die Vereinigung mit Gott und das mystische Gnadenleben 
in der christlichen Frömmigkeit bedeuten, zeigen viel deutlicher und un- 
verfälschter als die Philosophen, mögen diese auch bedeutende Geistes- 
männer gewesen sein, jene schlicht frommen gläubigen Seelen, die durch 
ihre Demut und heroische Kreuzesliebe Gottes Gnaden herabzogen und 
sich der höchsten Hulderweise der göttlichen Freigebigkeit würdig mach- 

M Der Frankfurter, Eine deutsche Theologie, übertragen und eingeleitet von 
Joseph Bernhart, Leipzig 1920, S. 189, 190.   •• S. 192.    70 S. 143. 



222 Heinrich Dumouliri S. J. 

ten. An ihnen bewahrheitet sich der messianische Jubelruf Jesu: •Ich preise 
dich, Vater, Herr des Himmels und der Erde, daß du dies vor Weisen und 
Klugen verborgen, Kleinen aber geoffenbart hast" (Mt 11, 25). Diese •Klei- 
nen" des Evangeliums haben nicht über das göttliche •Nicht"' spekuliert, 
aber wenn sie in ihren Aufzeichnungen und Tagebüchern mit un- 
bedingter Wahrhaftigkeit und schlichtester Einfalt sagen, wie sie Gottes 
Blick auf sich ruhen,, wie sie sich im Schöße des Vaters geborgen fühlten, 
oder wie Christus der Herr sie ansprach und ihnen die Liebe seines Herzens 
zeigte, wie sie das Einwohnen der heiligsten Dreifaltigkeit in sich wahr- 
nahmen, wie das unendliche Wesen sie ganz umfängt und, zugleich un- 
endlich überragt, so sind solche Zeugnisse von unschätzbarem 'Werte und 
kostbarer als alle mystische Theorie und Spekulation. Denn wir spüren 
durch sie die heilige Nähe des göttlichen Wesens selbst, das sich, jenen 
Seelen neigte und gnadenvoll offenbarte. 

Ob im Osten diese •Kleinen", diese frommen, aber wahrhaft übernatür- 
lich begnadeten Seelen völlig fehlen? Wir glauben.es nicht. Und deshalb 
sind auch die Belege aus der östlichen Mystik unzureichend und vielleicht 
sogar irreführend. Wir zweifeln nicht daran, daß Gott auch außerhalb des 
Christentums seine Auserwählten hat, denen Er sich zeigt und die Er seine 
unmittelbare Nähe erfahren läßt. Da diesen der Schutz und die Führung 
der einen wahren Kirche fehlte, konnten sie sich nicht zur vollen Blüte ent- 
falten. Auch eignet ihnen nicht die Zeugniskraft der christlichen*Mystiker, 
die Gottes Offenbarung durch ihr Wort bestätigen. Aber dennoch künden 
sie Gottes Größe und Macht und seine unendlichen Erbarmungen unter 
allen Völkern. Es ist vornehmste Pflicht katholischer Religionswissenschaft, 
solch mystischen Gnadenerweisen nachzuforschen und sie ans Licht zu brin- 
gen, da sie zu dem Größten und Köstlichsten "gehören, das die Religions- 
geschichte besitzt. Wenn wir nochmals versichern, daß auch im Fernen 
Osten mystische Gnaden außerhalb des Christentums gewiß existieren, so 
stützen wir uns auch auf das Urteil reifer, erfahrener Männer, denen wir 
vertrauen zu dürfen glauben, sowie auf eigene Erfahrung. 

Im mystischen Chor klingen-die Stimmen von Ost und West zusammen. 
Unterschiede in den Harmonien und Akkorden sind unverkennbar, aber 
die großen Leitmotive sind die gleichen. Es ist der Menschheitschor des. 
Geistes, der ein unmittelbares beglückendes Wissen vom höchsten Wesen 
bezeugt: in den außerchristlichen Religionen unvollkommen, gleichsam, 
stammelnd und suchend, allein im Christentum, der Religion göttlicher 
Offenbarung, in absoluter Fülle. Mehr als irgend ein anderes Phänomen 
erweist die Mystik die Einheit des Menschengeistes über die Erde hin: Sie 
ist wie das Rufen aller Menschen nach dem Ewigen, dessen Schleier .sich im 
Windhauch der Gnade öffnete. Sie ist wie das Schreiten des großen Un- 
bekannten auf allen Straßen und Wegen dieser Erde, die hinführen zu Ihm. 




