
In der Nachfolge des Kindes von Bethlehem 
J ,       Von t Peter ,Lippert S. J.1 

Exeamus igitur ad eum, improperium eius portantes 
(Hebrl3,13) 

Alljährlich um die Weihnachtszeit, wenn in den Kirchen die Krippen 
stehen, versammeln sich die söcii Jesu um die Altäre, um das Brandopfer 
ihres Lebens zu erneuern. Es ist, als ob sie nicht lange vor der Hilflosigkeit 
des göttlichen Kindes stehen könnten, ohne zu solcher Weihe und Opferung 
gerührt zu werden. Man kann wirklich nicht lange vor der* Krippe stehen 
und das Kindlein betrachten, ohne alsbald auf die Knie'zu fallen mit der 
unwiderruflichen Erklärung: •Impulsus tibi serviendi desiderio voveo ..." 
(Angetrieben von dem Verlangen, Dir zu dienen, gelobe ich.) Denn dieses 
Gelöbnis ist genau das, was das Kindlein in der Krippe braucht. Es ist eine 
Antwort auf das hilflose Weinen des Kindes. Das möge der Gegenstand der 
folgenden Erwägungen sein: Die Krippe und unsere heiligen Gelübde. 

•Allmächtiger, ewiger Gott!" So beginnt unsere Huldigung. Das ist Er, 
allmächtig und ewig. Und es ist gut, daß wir uns vor der Krippe gerade 
daran erinnern. Denn da sehen wir diese Allmacht Gottes als ein hilfloses 
Kind; da bedarf Er der Pflege; der Allgegenwärtige muß sich tragen lassen1 

von den Armen einer Mutter. Der unendlich Reiche muß Almosen entgegen- 
nehmen von armgi Menschen, die es selbst mit ihrer Hände Arbeit erworben 
haben. Die Majestät Gottes muß sich nähren und kleiden lassen von ihren 
Dienern. Und wenn nicht sorgsame Hände das Kindlein eingehüllt hätten 
in warnie Windeln, es wäre wehrlos gegen die Kälte der Winternacht. Und 
wenn nicht die Engel des Himmels ausgezogen wären, um Evangelisten- 
dienste für ihn zu leisten, kein Mensch wäre auf den menschgewordenen 
Gott aufmerksam geworden. Denn er selbst kann kein Wort sagen. Nur 
weinen kann er, hilflos weinen. Ja, das ist die Waffe der Schwachen und 
Ohnmächtigen; Gott ist geworden ein Kind und wie ein Kind; angewiesen 
auf seine Geschöpfe, daß sie ihm die allernotwendigsten Dienste leisten. 
Das ist das Geheimnis von Bethlehem. 

Aber das Geheimnis der hilflosen Kindheit von Bethlehem ist auch heute 
noch nicht zu Ende. Es dauert fort. Auch heute noch, in dieser Stunde, ist 
der allmächtige, ewige Gott hilflos wie ein Kind. Ist denn nicht jede christ- 
liche Kirche ein Bethlehem? Jeder Tabernakel eine Weihnachtsgrotte? Unter 
den weißen Hüllen der heiligen Gestalten verbirgt sich eine ebensolche 

1 Die hier vorliegende, noch unveröffentlichte Predigt hielt P. Lippert gegen 
Ende seiner Ordensausbildung vor seinen Mitbrüdern am Tage der Gelübde- 
erneuerung. Obwohl sie für den engeren Familienkreis bestimmt war, dürfen wir 
sie heute wohl mit guten Gründen einer größeren Öffentlichkeit übergeben, zumal 
ihre Gedanken weitgehend für alle Christen gültig sind. Es ist erstaunlich, wie 
hier Lippert schon in seinen ersten Priester jähren die ganze Kindlichkeit, 
Schlichtheit, Wärme und Tiefe seiner reifen Werke offenbart. 



242 Peter Lippert S. J. 

Hilflosigkeit und Hilfsbedürftigkeit, wie sie in der Krippe lag, in den Win- 
deln der Mutter. Darum fallen der Kirche, wenn sie das eucharistische Ge- 
heimnis preisen will, ganz von selbst alle die Weihnachtslieder und Weih- 
nachtsmelodien ein. Denn sie ist seine Pflegerin. Er ist angewiesen auf ihre 
Hilfe, daß sie ihn trage und schütze. Wohin sie ihn legt, da bleibt er. Wohin 
sie in trägt, dahin kommt er, und nicht weiter. Wieder müssen andere für 
ihn .Evangelistendienste tun und die Gläubigen zu ihm rufen: Ecce agnus 
Dei. Denn er selbst kann kein Wort sagen. 

Und wenn die Kirchen veröden, wenn der Tabernakel verstaubt und die 
ewige Lampe erlischt, unter den weißen Windeln der Brotgestalt bleibt es 
still. Denn er kann da kein Wort sagen. Er ist hilflos wie ein Kind, das man 
vernachlässigt und vergißt. Der Allmächtige braucht Hilfe, er muß Men- 
schen haben, die ihm dienen". Das Geheimnis von Bethlehem dauert noch 
fort* Wie in der Eucharistie, so ist es in seinem mystischen Leib, in der 
Kirche. Auch in ihr lebt der Erlöser noch wie ein hilfloses Kind. In seinen 
Gläubigen muß er erst heranreifen •zur Altersreife des Mannes". Das ist 
fürwahr ein schreckliches Geheimnis. Der Heiland der Welt kommt auch 
Heute' nur so weit,- als seine apostolischen Helfer ihn tragen. Seine Sakra- 
mente kommen nicht zustande, wenn sie nicht von Priestern gespendet wer- 
den; die Wiedergeburt aus dem Heiligen' Geiste bedarf eines Menschen- 
wortes; in den Händen von Menschen liegen die Schlüssel des Himmel- 
reiches; sie können öffnen und schließen. Ja, sein ganzes Erlösungswerk, das 
er mit Hingabe seines Blutes vollbracht hat, ist Menschen anvertraut, oder 
sollen •wir sagen ausgeliefert? Menschen können seine Erfüllung, fördern, 
aber auch hemmen, Menschen können sich seiner annehmen, sie können es 
aber auch mißbrauchen, entweihen, ja, sie können es unwirksam mächen, 
sie können est mit Unfruchtbarkeit und Vergeblichkeit schlagen. Fürwahr 
ein schreckliches Geheimnis! Als der heilige Paulus dieses Geheimnis ge- 
wahrte, als er sah, wie der Glaube Christi Menschen anvertraut war, wie 
das Schicksal dieses Glaubens, sein Glanz und seine Schmach, zum .größten 
Teile in die Hände von Sklaven gelegt war, da hat er diese Sklaven mit 
der ganzen Angst seiner Liebe angefleht, sie möchten doch den Glauben 
Christi zu Ehren bringen: ut ornent doctrinam Salvatoris nostri Dei in om- 
nibus (Tit 2,10). Ja, tyenscjien können diesen Glauben zieren, aber auch 
entstellen; er ist angewiesen auf sorgende Hände, die seine Schönheit ent- 
falten, auf leuchtende Beispiele, die Zeugnis ablegen von seinen göttlichen 
Kräften. Wenn sich heldenmäßige Apostel finden, die sich Christi und seines 
Wortes annehmen, dann dringt sein Name bis an di Grenzen der Erde. 
Wenn sich Menschen finden, die geradezu mit gewalttätigem Gebet den 
Himmel stürmen und allmächtige Gnaden herabziehen* dann löst sich das 
Eis, dann bekommt das große Licht der Welt freie Bahn und kann hinaus- 
leuchten in die umnachteten Völker. Wenn sich lautere und selbstlose Men- 
schen finden, dann kann er. seine Liebe hineintragen lassen in die Stätten 



In der Nachfolge des Kindes von Bethlehem -243 

des menschlichen Elendes, dann wird sein Name gepriesen von den Müh- 
seligen und Beladenen. 

Aber auch umgekehrt: ein schwerer Verrat • und Tausende fallen wieder 
ab, ein großes Ärgernis an heiliger Stätte • und die Seelen kommen um ihr 
Brot, das so teuer für sie erkauft worden ist, ein schmachvolles Christenr- 
leben • und der Name des Herrn wird gelästert unter den Heiden, ein ent- 
scheidender Sieg der Leidenschaft, der Habsucht, der gemeinen Gier, der 
erbärmlichen Selbstsucht • und die kostbare Saat des Glaubens wird wie- 
der zertreten in ganzen Ländern, die Saat, die von den Märtyrern mit bluti- 
gen Händen ausgestreut worden ist, die mit den Opfern apostolischer Men- 
schenleben genährt und gepflegt worden ist; dieseTSaat wird dann wieder 
hineingetreten in den Erdboden. In solchen Zeiten rufen dann die Seelen 
der Märtyrer hinauf zum Throne Gottes: •Wie lange, Herr, wirst Du nicht 
Gericht halten und unser Blut rächen an den Bewohnern der Erde." Aber 
in den Höhen bleibt es still und den Märtyrern wird Schweigen geboten. 
Das Geheimnis von Bethlehem dauert fort, solange die Kirche nicht heran- 
gewachsen ist zur Vollreife des Mannes. • , 

Und wie es im Leben dieser Kirche Stätten und Zeiten der Verwüstung 
und der Greuel gibt, so auch Stätten und Zeiten der Verdunkelung. Es kann 
zuzeiten die Flamme der Heiligkeit niedriger brennen, und schwere Schatten 
legen sich dann um die Pfeiler der Kirche; die Gesänge der Erlösung tönen 
matter, als wollten sie ersterben, es wird still auf den Kanzeln des Evange- 
liums, weil der Eifer erkaltet ist, dem hilflosen Kinde Gottes Evangelis^en- 
dienste zu leisten. Dann zieht weltliches Treiben bis in die Vorhöfe des 
Heiligtums, Staub und Schutt der Lauheit liegt auf den Altären, und die 
Feinde der Kirche triumphieren schon: Siehe, nun läßt sich leben mit dieser 
Kirche, nun» ist sie gleichen Geistes mit uns geworden. 

Der Herr der Kirche aber muß schweigen, er kann nicht kommen in den 
Wolken des Himmels mit großer Macht und Herrlichkeit, solange er im 
Stande der hilflosen Kindheit ausharren muß, solange das Geheimnis von 
Bethlehem, das Geheimnis der Hilflosigkeit Gottes andauert. 

Der allmächtige ewige Gott braucht also Menschen, die ihm dienen und 
helfen. Diese Hilfsbedürftigkeit ist wje ein Notschrei nach heiligen, aposto- 
schen, heroischen, bis zum letzten Opfer bereiten Menschen. Dieser Not- 
schrei ist dann auch zu den jungen Scharen gedrungen, die heute morgen 
in langen Reihen um die Altäre versammelt waren und dem allmächtigen 
und doch hilflosen Gott erklärten: Angetrieben vom Verlangen, Dir zu die- 
nen, gelobe ich ... So ging es wie eine heilige Losung durch all die Reihen, 
von Mund zu Mund. Und es ist ihnen wahrhaftig Ernst damit gewesen. Es 
ist doch wahrlich Wunder genug, daß wir dem allmächtigen und ewigen 
Gott überhaupt dienen dürfen, daß er unsere Dienste annehmen will. Aber 
ganz unfaßbar, ganz hinreißend und erschütternd ist es, daß er unsere Dien- 
ste braucht, daß er sie annehmen muß, daß er in der göttlichen Torheit 



244 Peter Lippert S. J. 

seiner Liebe sich in eine so hilflose Lage gebracht hat, daß er angewiesen ist 
auf unser armes desiderium serviendi. .Exinanivit semetipsum, tief ist er. 
herabgestiegen! 

So wollen wir ihm also dienen in seiner Hilfsbedürftigkeit! Aber das 
göttliche Kind liegt in einer Krippe, in einem Stall, draußen vor dem Tor, 
wie ein Verwiesener, wie ein Heimatloser. Wer ihm dienen will, muß also 
hinausgehen zu ihm und seine Schmach tragen. •Mein Reich ist nicht von 
dieser Welt." Jawohl, das sieht man. Schon in Bethlehem kann man das 
sehen. Die Welt baut Städte, er aber ist hinausgewiesen vor ihre Tore, er 
hat nicht einmal Platz in dem kleinsten, unbedeutendsten Landstädtchen. 
Die Welt wohnt in Palästen, er aber hat keinen Palast, er hat einen Stall 
zur Wohnung; die Welt kleidet sich in feine und weiche Gewänder, er aber 
wird in arme Windeln gehüllt. 

Und das muß so sein. Mein Reich ist nicht von dieser Welt. Selbst wenn 
die Welt sich aufmachte und zu Christus spräche: Siehe, ich will mit dir 
teilen, ich will dir geben von meinen Schätzen, meinem Gold, meinem Ge- 
schmeide, von meinem Glanz und meinen Farben, was könnte das dem 
Kind von Bethlehem helfen? Das sind ja nur die Schätze, die er selbst am 
Tag der Schöpfung hinausgeworfen hat auf die Gassen der Welt und in un- 
zugängliche Abgründe hinein. Die Menschen haben wieder einiges davon 
aufgegriffen, ein paar kümmerliche Reste. Was könnte dies dem Kind von 
Bethlehem helfen? Es hat ganz andere Reichtümer im Himmel verlassen; 
die arme Herrlichkeit, welche die Welt so hoch schätzt, kann ihm nichts 
bedeuten. Darum hat es sich in der armen Grotte niedergelassen, die,weit < 
abliegt von dem goldenen Strom, der durch die Welt fließt. Dieses Kind will 
arm sein und muß arm sei» und arm bleiben. ^ 

Die Welt weiß und spürt das wohl. Darum scheut und flieht sie den Dienst 
dieses Kindes; er ist eine aussichtslose Sache für sie. Freilich hat dieses 
Kind die Verheißung des ewigen Lebens gegeben. Aber diese Verheißung, 
ist so unfaßbar hoch und so unabsehbar weit. Ein Leben lang muß man hin- 
einstreuen in tiefe, schweigende Furchen. Es ist etwas sehr Ernstes um 
dieses Säen: •Sie gehen hin und wider, ihren Samen ausstreuend und sie 
weinen dazu." Kein Wunder, daß die Welt sich nicht dazu entschließen 
kann. Nein, es lohnt "sich nicht in irgendeinem irdischen Sinn, diesem Kind 
zu dienen. 

Darum ist auch die Gemeinde seiner Nachfolger, seine Kirche, bis zum. 
heutigen Tag eine arme Kirche. Es ist wahr, diese Kirche hat herrliche 
Werke der mildtätigen Liebe geschaffen, aber sie hat sie aus milden Gaben 
geschaffen, die man ihr geschenkt hat. Es ist wahr, sie baut einen Himmel 
von Liebe und Guttat auf dieser Erde, aber sie baut ihn aus ihrer Armut, 
während die Welt aus ihrem Reichtum im Grunde nur Nichtigkeiten schafft. 
Es ist wahr, die Kirche ist die Mutter und Ernährerin der Armen, aber sie 



In der Nachfolge des Kindes von Bethlehem 245 

selbst lebt von Almosen, von den Katakomben an bis heute, und zwar von 
den Almosen ihrer armen Kinder, die zumeist selbst nicht viel haben und 
von ihrer Armut noch hergeben. Und wenn eine Zeit kommt, wo die Mau- 
ern des Lateran wanken, dann kann nur das ärmste Von allen ihren Kin- 
dejrn, der Arme von Assisi, die wankenden Mauern stützen. Das muß so sein. 
Denn in ihr lebt das Geheimnis von Bethlehem weiter. Die Krippe steht 
noch inmitten der Kirche, und je näher die Krippe, um so ergreifender und 
um so schmerzlicher ist die Armut spürbar. 

Wenn also das Jesuskind Diener und Helfer braucht, dann müssen sie ein- 
gehen in die arme und öde und leere Grotte, sie müssen an seiner Armut 
teilhaben. Es braucht Menschen, die ihm in seiner Armut dienen und die 
ihm um seinetwillen, nicht um irgendeinen Lohn dienen. Es braucht Men- 
schen, die aus den Städten und Palästen der Welt zu ihm hinausgehen vor 
das Tor, in seine arme und schmucklose und kalte Grotte hinein. Es braucht 
Menschen, die sich zu seiner Armut verstehen. 

Und siehe, es .finden sich auch immer wieder solche Menschen. Erst heute 
morgen sahen wir ihrer eine große Schar, die vor den Altären knieten, und 
wir hörten, wie das Wort und das Gelübde freiwilliger und freigewählter 
Armut durch ihre Reihen, lief, das Wort der freien liebenden Selbst- 
enterbung: voveo,-sagte jeder von ihnen, ich gelobe Armut. 

Ging es im Dienste des göttlichen Kindes nur um Enterbung, nur um 
Armut! • Es geht um mehr! • Die Welt geht mit ihrem Geld hin und kauft 
sich dafür Genuß. Einen heißen berauschenden Trank. Man kann es bei- 
nahe von der armen Grotte des göttlichen Kindes aus sehen und hören, wie 
sie sich freut und gütlich tut an dem süßen, taumelnden Genuß, den sie auf 
dieser Erde findet. Drüben liegt Bethlehem, und man sieht seine Lichter 
und hört das Singen auf den Gassen und das Lachen vieler Menschen, und 
ganz ferne im Westen ist der Himmel rot von den Feuern der Freude, die 
man in der Hauptstadt Jerusalem angezündet hat, so wie in allen Groß- 
städten der Erde das Werben und Schmeicheln der Lust fast bis zum Ein- 
gang der Grotte von Bethlehem dringt. Aber hinein kommt sie doch nicht. 
Denn die Armen, die Besitzlosen sind doch meist ausgeschlossen von den 
Genüssen der Erde. So wird also auch das arme Kind mit seiner Mutter 
nicht viel Anteil daran haben. Und wie wird es den Armen in seinem Dienst 
ergehen? Werden sie es anders haben wollen als ihr Herr und Meister? 

Was denkt das Kind in der Krippe überhaupt über die Lust der Welt? 
Denn nach diesem Urteil werden sich die Getreuen richten, die ihm in seiner 
Armut und Einsamkeit dienen wollen. In der.Grotte von Bethlehem herrscht 
der starke und herrliche Duft de* Myrrhe. Aus dem gottmenschlichen Her- 
zen des Kindes steigt gerade jetzt in den Morgenstunden dieses Lebens ein 
wunderbares Gebet: •Schlachtopfer und Brandopfer hast du nicht gewollt, 
o Gott, aber einen Leib hast du mir bereitet, den ich opfern kann. Siehe, ich 



246 Peter Lippert S. J. 

komme." Und ein wenig später wächst aus dem Geist dieses Gebetes ein 
Rat hervor, von so unerhörter Kühnheit, daß die Welt staunt und erschrickt. 
Darum wird dem Rat bedeutungsvoll, fast warnend beigefügt: •Wer es 
fassen kann, der fasse es!" Und siehe, wieder ein wenig später gibt es wirk- 
lich Menschen, die es erfaßt haben, und einer von ihnen ruft in die Heidea- 
welt die Regel eines neuen Lebens hinein: •Wer unvermählt bleibt, der tut 
das Bessere." Das war die Verkündigung eines jungfräulichen Apostels. Im 
Grunde war sie nichts anderes als das Werben und Rufen des hilfsbedürf- 

tigen Kindes. Denn das Geheimnis von Bethlehem dauert noch fort, bis L\ 

dieser Stunde. Dieses Kind braucht immer noch und die ganze Weltzeit hin- 
durch Engel, daß sie ihm Evangelistendienste leisten. Engel müssen es sein. 
Jungfräuliche Hände müssen es sein, die das Kind tragen. Unbestechliche 
Seelen müssen es, sein, denen es sich ganz ruhig anvertrauen kann, die auch 
durch die stärkste und hinreißendste Lockung sich nichts von ihrer un- 
geteilten Liebe zu ihm abschmeicheln lassen. 

- Und das Kind findet solche Seelen, immer und immer wieder. Zu allen 
Zeiten hat der starke und herbe Duft der Myrrhe durch die Kirche des 
Herrn geweht; zu allen Zeiten fanden sich tausendmal tausend kinderreine 
Herzen, die sich ausschließlich dem Dienst des gottmenschlichen Kindes 
weihten, Entsagung im frohen Herzen. Und erst heute morgen ging durch 
die Reihen derer, die an den Altären knieten, ein Wort von äußerster Ent- 
schlossenheit, ein Wort von ewiger Entsagung, das unverletzliche, hoch- . 
heilige, unvergleichliche: voveo castitatem, ich gelobe ewige Keuschheit! 

Gegen das Geheimnis von Bethlehem hätte sich manches einwenden las- 
sen mit ganz ansehnlichen Gründen. Wie hatten doch die alten Propheten 
das Kommen Gottes beschrieben! Die ganze Majestät Jahwes kündete sich 
in ihren Bildern und Gleichnisreden an. Und siehe, nun kam ein hilfloses, un- 
scheinbares Kind. Man hätte doch zumindest einen feuerumloderten Sinai 
erwarten sollen, und nun war eine unsagbar gewöhnliche Krippe der Thron, 
auf dem der Herrscher Israels erschien. Er war das Licht der Welt, und nun 
lag er selbst in Dunkel begraben. Auf die Welt, die er erobern sollte, und 
auf ihr Vorurteil war nicht die mindeste Rücksicht genommen. Mußte man 
ihr denn so geradeaus ins Gesicht schlagen, wie es in Bethlehem geschah? 
Dies alles und manch anderes noch hätte man wohl einwenden können. 

Aber der Vater im Himmel hatte es so gefügt und angeordnet, und das 
Kind in der Krippe schweigt still und tut, wie ihm geheißen. Es läßt sich 
einfach und wortlos alles vorschreiben: Ort und Stunde, den Weg und da.ä 
Ziel, die Aufgabe und die Mittel. Und so mußte es eigentlich auch sein. Das 
Geheimnis der Krippe ist die hilflose und hilfsbedürftige Kindheit: Da darf 
also auch der Gehorsam des Kindes nicht fehlen, das mit grenzenlosem Ver- 
trauen sich einem anderen hingibt und fügt, die Blindheit, die nicht Rechen- 

X 



In der Nachfolge des Kindes von Bethlehem 247 

schaft verlangt, sondern mit Selbstverständlichkeit den Weg geht, den man 
sie führt. 

Das Geheimnis von Bethlehem dauert immer noch fort. Mit der Hilflosig- - 
keit des Kindes auch seine rührende, vertrauensvolle Blindheit. Ist es nicht 
wahrhaft ergreifend, wie der fortlebende Heiland die Kirche mit unbeding- 
tem Gehorsam durch die Jahrhunderte zieht, auf Wegen, die ihr oft ein 
Rätsel sind, • wie sie Fügungen hinnimmt, die ihr oft unbegreiflich sein 
müssen. Zeiten des Friedens und des Glückes nimmt sie dankbar an, aber 
auch durch die wildesten Stürme pilgert sie schweigend, ohne Frage und 
Klage. Auf den Weisungen, die sie erhalten hat, besteht sie mit einer Un- 
beugsamkeit, die hart ist wie der Felsen der Erde; eher läßt sie ganze 
Völker auseinanderfallen. Und wiederum: wenn der göttliche Geist es will, 
opfert sie sich mit einer Selbstverleugnung und einer weitherzigen Milde, 
die der Welt ebenso rätselhaft ist wie ihre Unerbittlichkeit. Auf den Befehl 
Gottes ist sie eine streitende, eine beispiellos kriegerische Kirche. Und wie- 
derum ist sie eine sanftmütig duldende Kirche, wenn ihr göttlicher Herr t s 
will. Sie hat den vertrauenden Gehorsam des Kindes von Bethlehem. 

Von welcher Art werden da wohl die Menschen sein müssen, die dem gött- 
lichen Kind dienen wollen? Joseph, der treue, gerade Mann, hat wortlos, 
ohne Frage und Klage sich in alles gefügt. Wenn der Engel ihm sagte: Bring 
das Kind in die Verbannung, dann ging er; und wenn der Engel ihm sagte: 
Nun kehre wieder zurück, dann machte er sich ebenso bereitwillig auf den 
Weg. Und Maria, die weiseste Jungfrau! Schon in Nazareth bei der Verkün- 
digung gab sie nicht ein Zeichen des Erstaunens, sie hatte nicht einen Aus- 
ruf der Überraschung, nicht ein Wort des Widerstrebens. Das Außerordent- 
liche, das Unerhörte, das Unfaßbare sollte an ihr geschehen, und sie sprach 
nur ein schlichtes Wort: Siehe, ich bin die Magd des Herrn, mir geschehe 
nach deinem Wort! 

So müssen die Menschen sein, die dem Kind von, Bethlehem dienen wol^ 
len. Sie müssen ihm folgen auf allen Wegen, die es zu gehen hat. Sonst 
können sie ihm nicht helfen. Das Geheimnis von Bethlehem dauert noch 
fort. Also auch heute noch muß das Kind Helfer 'haben, und es müssen 
Menschen sein, die sich einem höheren-Willen ergeben, ohne Rückhalt und 
ohne Vorbehalt. Menschen, die aus der sicheren Burg aller Voraussicht, 
allen Eigennutzes und alles Selbstvertrauens hinausschreiten und sich den 
gottgesetzten Führern einfach überlassen mit einem Vertrauen, das niemals 
wankt. Das sind die Menschen, die sich den unfaßbaren Entschluß abringen: 
voveo obedientiam perpetuam, ich gelobe ewigen Gehorsam. 

Das ist ein Wort der Selbstentäußerung, und wer, es- spricht und wirklich 
erfüllt, der tut, was Gottes Sohn getan hat: exinanivit semetipsum. Das ist 
der Tod und das Begräbnis mit Christus, von dem der heilige Paulus in 
ekstatischer Rede spricht: •Wenn wir mit Christus gestorben und mit ihm 
begraben sind..." Das ist das letzte und größte aller Opfer, die ein Mensch 



248 Peter Lippert S. J. 

seinem Gott bringen kann. Und jene Reihen, die heute an den Altären 
knieten, haben es getan. Laßt uns hinausgehen zu ihm und seine Schmach 
tragen! _ 

Auf die drei Gelübde folgte heute morgen noch ein Wort, ein hellklingen- 
des, und es war, als ob das holdseligste aller Menschenkinder uns anlächelte 
aus diesem Wort. Voveo, so sagten die Scharen vor den Altären, voveo in 
societate^Jesu. Was .bedeutet dies Wörtchen: in der Gesellschaft Jesu? Die 
drei Gelübde haben viele, viele Tausehde abgelegt, aber in societate Jesu 
hatten sie nicht gesagt. Unschuldige Seelen flüchteten sich mit ihrer Un- 
schuld in die Wüste und richteten dort in der Einsamkeit die drei Gelübde 
wie einen Wall gegen Sünde und Versuchung um sich herum auf, aber in 
societate Jesu haben sie nicht gesagt. Reuige Seelen, großmütige Büßer 
retteten sich aus den Schlammfluten der Welt und haben sich zur Sühne die 
dreifache Last der Gelübde aufgeladen, aber in societate Jesu haben sie 
nicht gesprochen. Gottliebende Seelen, die der Seligkeit göttlichen Umgangs 
nachzogen, haben in dem einen großen Aufschwung der Gelübde die »Erde 
unter sich gelassen, aber4n societate Jesu haben auch,sie nicht gesagt. Aber 
jene, die heute um die Altäre knieten, die haben es gesagt, und es war ein 
süßes Wort und es war, als ob die drei Qelübde einen ganz neuen, wunder- 
sam schönen Klang bekommen\hätten durch dieses Wort. 

Welches ist denn der neue Klang, den dieses Wort den drei Gelübden 
gibt? Es ist der Klang der dienenden Liebe. Solch eine dienende Liebe 
braucht das Kind von Bethlehem. Nicht.Sklavendienst, auch nicht bloß den 
Dienst von Knechten, es braucht Menschen, die liebend und dienend um ihn 
sind, die einfach für ihn leben, wie eine Mütter für das Kind lebt und es 
keinen Augenblick vergißt oder vernachlässigt, es braucht Menschen, deren 
Liebe allezeit auf der Wacht und Warte steht und schaut, ob sie dem Kind 
nicht einen kleinen Dienst erweisen kann. Menschen, die mit ihrer Liebe 
ihm Gesellschaft leisten, also eine Gesellschaft von liebenden Menschen, 
und eine Gesellschaft ganz für sich allein, die nichts anderes ist und nichts 
anderes will, als Gesellschaft Jesu sein, die nichts anderes zu tun hat, als 
seinem göttlichen Herzen alle Wünsche abzulauschen, die leisesten und die 
heiligsten und die vertrautesten. Solche Menschen hat es gefunden, und das 
bedeutet jenes Wort, das heute früh bebend von Mund zu Mund ging: in 
societate Jesu. 

Ja, die Gelübde bekommen einen neuen Klang durch das Wort: in socie- 
tate Jesu. Denn sie, werden geradezu verwandelt. Zuerst hatten sie das An- 
sehen und das Wesen von Opfern, die wir bringen, und so klangen sie auch: 
grenzenlose Armut, ewige Entsagung, vollständige Unterwerfung. Das sind 
schneidende schmerzhafte Worte. Aber kaum hatten wir erklärt: in societate 
Jesu, da waren sie wie verwandelt. Da können wir das Opfervolle kaum 
noch sehen. Denn die dienende Liebe weiß nichts von Opfern und alles, was 
sie tut, ist ihr nicht der Rede wert, wirklich nicht der Rede wert. Und wenn 



In der Nachfolge des Kindes von Bethlehem 249 

sie auch die Hände sich blutig arbeitet und die Füße sich wundgeht, und 
wenn sie vor Erschöpfung erliegt, die dienende Liebe achtet es nicht, sie 
weiß es kaum, sie hat gar kein Opfer gebracht; es ist jedenfalls nicht der 
Rede wert, was sie getan hat. So geht es ihr auch mit den Gelübden: Sie 
gibt hin mit vollen Händen, bis zum letzten Rest und hat es noch gar nicht 
bemerkt, wieviel sie gegeben. Die Gelübde sind eine Pforte, hinter der die 
Entsagung auf eine ganze Welt, auf eine Welt von Besitz, Genuß und Frei- 
heit liegt. Aber die dienende Liebe sieht in dem Tor nur den Eingang zur 
societas Jesu. Darum stürmt sie dieses Tor: Attollite portas, principes, 
vestras. Sie will bei dem Kind sein und dort vergißt sie, daß sie etwas ver- 
lassen hat, sie will dem Kind liebend dienen, darum teilt sie selbstverständ- 
lich seine Armut und seine Einsamkeit und geht ihm nach auf allen dunklen 
und steilen Wegen seines Gehorsams; sie tut es, ohne irgend ein Aufhebens 
davon zu machen. Die Gelübde entfalten sich während des Lebens in Kampf 
und Not und harter Arbeit, Abhängigkeit und • auch Enttäuschung; aber 
das Wort societas Jesu deckt alles zu und versenkt es in die tiefe Stille 
der Liebe. 

Sehen wir nur, wie sorgsam die sich selbst vergessende dienende Liebe 
der ersten Gesellschaft Jesu verschwiegen ist. • Alles, was von ferne die 
Kripp"e umgibt, wird mit einer gewissen Großartigkeit beschrieben und er- 
zählt; nur die Dienste der nächsten Menschen, der Gesellschaft Jesu, werden 
kaum erwähnt. Da wird erzählt von den Hirten, wie sie Engel sahen und 
wie sie Gott lobten und priesen in überwallender Freude. Von Maria, der 
Mutter, und von Joseph, dem treuen Nährvater, wird nichts Ähnliches er- 
zählt; als hätten sie Gott weniger gepriesen. Die drei Pilger aus dem Mor- 
genlande fielen vor dem Kind nieder und beteten es an und brachten Gold, 
Weihrauch und Myrrhen dar. Das war etwas Glanzvolles und Vornehmes. 
Was haben dagegen Maria und Joseph dem Kinde schenken können? Wie 
armselig und unansehnlich nimmt sich ihre dienende Liebe aus neben den 
strahlenden Geschenken der Könige! Und doch haben sie sich selbst ge-» 
schenkt in dienender Liebe., Aber das wird weiter nicht erwähnt. Von 
Simeon und Anna wird erzählt, daß sie das Kind geoffenbart haben und 
zu allen, welche die Erlösung Israels erwarteten, von ihm redeten. Aber 
von Maria und Joseph wird nichts erzählt, als hätten sie kein Wort gesagt 
für das Kind. Und in Wirklichkeit haben sie doch mehr getan als alle an- 
dern. Aber so ist die dienende Liebe: sie verhüllt sich vor sich selbst, sich 
und ihr Opfer, ihr Leid und ihre Mühsal. Sie ist eine still-schweigende 

Jliiebe. Und darum ist sie so geeignet als Gesellschaft Jesu, des schweigen- 
den, des verborgenen Gotteskindes; Wenn also wirklich das Wort in socie- 
tate Jesu die Bedeutung hat, daß es dem hilflosen Kind die Liebe von vielen 
Menschen zum Dienst und zur Gesellschaft gibt, dann verstehen wir, warum 
dieses Wort so fröhlich klingt, so daß man ihm die. besondere Freude des 
göttlichen Kindes beinahe anmerken kann. In societate Jesu! 



250 Peter Iippert S. J.    ' 

So können wir also zum Schluß bekennen, daß die Gelübde, die wir er- 
neuert haben, reine Seligkeit, lauteres Glück sind. Ja, Glück sind sie. Aber 
auch Leid. Und warum Leid? Der Dienst des Herrn ist doch nicht schwer in 
der societas Jesu; er ist ja dienende Liebe. Und die Gelübde sind, auch nicht 
schwer; denn die Liebe will es nicht anders haben. Und ein Strom von 
Gnade geht durch alle unsere Häuser. Also warum Leid? Ach, sine dolore 
non vivitur in amore.. Ohne Leid geht es bei der Liebe nicht ab. Und dieses 
Leid ist • die Unersättlichkeit der Liebe. Daß sie immer zu wenig tut, weil 
sie immer vergißt, was sie schon getim hat, weil sie immer nur sieht, was 
siejioch alles tun wollte. Das Leid der Liebe ist jene brennende Qual, die 
ihr das Bewußtsein der eigenen Ohnmacht und Unzulänglichkeit bereitet. 
Ja, daß sie nicht immer so ist, wie sie sollte, und nicht immer so kann, wie 
sie wollte. Darum klagt sie in einem fort: Infelix ego homo, quis me libera- 
bit a corpore mortis huius? Ich Unglücklicher, wer wird mich befreien von 
einem Leib, der immerfort stirbt (Rom 7,-24)? Das ist die lebenslängliche 
Trauer der Heiligen, der Aufschrei der gedrängten und gedrückten Liebe. 
Das ist das große Leid der Liebe. 

Und hat endlich unsere Liebe im Innern gesiegt und will nach außen 
treten und den Erdkreis erobern für den Geliebten, dann herrschen drau- 
ßen die Stunden und die Mächte der Finsternis, dann muß sie das furchtbare 
Mysterium der^ göttliche» Hilflosigkeit in der Kirche sehen und in der Welt 
und muß ihre Bitterkeit mitfühlen und mittragen. Unser Herr leidet Not in 
seiner Kirche und in den Seelen. Und man läßt uns nicht zu ihm, seine Not 
zu lindern. Jeden Weinberg, den wir gepflanztfür den Herrn, will man wie- 
der verwüsten, jedes Hälmchen, das wir gesät für den Herrn, will man 
wieder zertreten, jede Seele, die wir gewonnen für unsern Herrn, will man 
wieder verderben. Aber es ist gut so, gut so! Laßt den großen Schmerz 
unseres Lebens nur stehen! Er gehört uns, wir wollen auch ihn zu unserem 
Erbteil legen, zu dem Erbteil-der dienenden Liebe. 

* "So wollen wir also hinausgehen zu Ihm und seine Schmach mit Ihm- 
tragen! Und wenn wir auch sonst nichts für Ihn tun könnten, dies eine kann 
man uns nimmer verwehren, und um dieses einen willen soll es in alle 
Ewigkeit bei dem bleiben, was wir heute früh dem allmächtigen, ewigen 
Gott gelobt haben: impulsus tibi serviendi desiderio voveo paupertatem, 
castitatem, obedientiam perpetuam in Societate Jesu. 




