In der Nachfolge des Kindes von Bethlehem

R Von'l'Peter,LlppertS Jl

Exeamus igitur ad eum, improperium eius portantes
(Hebr 13, 13)

Alljahrlich um die Weihnachtszeit, wenn in ‘den Kirchen die Krippen
stehen, versammeln sich die socii Jesu um die Altire, um das Brandopfer
ihres Lebens zu erneuern. Es ist, als ob sie nicht lange vor der Hilflosigkeit
des gottlichen Kindes stehen kénnten, ohne zu solcher Weihe und Opferung
geriithrt zu werden. Man kann wirklich nicht lange vor der’ Krippe stehen
und das Kindlein betrachten, ohne alsbald auf die Knie-zu fallen mit der
unwiderruflichen Erklirung: ,Impulsus tibi serviendi desiderio voveo. . .
{Angetrieben von dem Verlangen, Dir zu dienen, gelobe ich.) Denn dieses
Geldbnis ist genau das, was das Kindlein in der Krippe braucht. Es ist eine
Antwort auf das hilflose Weinen des Kindes. Das mége der Gegenstand der

folgenden Erwégungen sein: Die Krippe und unsere heiligen Geliibde.
' »Allméchtiger, ewiger Gott!“ So beginnt unsere Huldigung. Das ist Er,
allmichtig und ewig. Und es ist gut, dafl wir uns vor der Krippe gerade
daran erinnern. Denn da sehen wir diese Allmacht Gottes als ein hilfloses
Kind; da bedarf Er der Pflege; der Allgegenwirtige muf sich tragen lassen -
von den Armen einer Mutter, Der unendlich Reiche mufl Almosen entgegen-
nehmen von arm Menschen die es selbst mit ihrer Hénde Arbeit erworben
haben Die Majestat Gottes mufi sich néhren und kleiden lassen von fhren
_Dienern. Und wenn nicht sorgsame Hinde das Kindlein e1ngehu11t hitten
in warme Windeln, es wire wehrlos gegen die Kilte der Winternacht. Und
wenn nicht die Engel des ‘Himmels ausgezogen wiren, um Evangelisten-
dienste fiir ihn zu leisten, kein Mensch wire auf den menschgewordenen
Gott aufmerksam geworden. Denn er selbst kann kein Wort sagen. Nur
weinen kann er, hilfles weinen. J a, das ist die Waffe der Schwachen und
Ohnmichtigen; Gott ist geworden ein Kind und wie ein Kind; angewiesen
‘auf seine Geschopfe, daB sie ihm- die allernotwendigsten Dienste leisten.

Das ist das Geheimnis von Bethlehem.

Aber das Geheimnis der hilflosen Kindheit von Bethlehem ist auch heute
.noch nicht zu Ende. Es dauert fort. Auch heute noch, in dieser Stunde, ist
der-allméchtige, ewige Gott hilflos wie ein Kind. Ist denn nicht jede christ-
liche Kirche ein Bethlehem? Jeder Tabernakel eine Weihnachtsgrotte? Unter
den weifen Hiillen der heiligen Gestalten verbirgt sich eine ebensolche

! Die hier vorliegende, noch unveréffentlichte Predigt hielt P. Lippert gegen
Ende seiner Ordensausbildung vor seinen Mitbriidern am Tage der Gelibde-
erneuerung. Obwohl sie fiir den engeren Familienkreis bestimmt war, diirfen wir
sie heute wohl mit guten Griinden einer groferen Offentlichkeit tibergeben, zumal
ihre Gedanken we1tgehend fir alle Christen giltig sind. Es ist erstaunlich, wie
hier Lippert schon in seinen ersten Priesterjahren die ganze-: Klndllchkelt
Schlichtheit, Warme und Tiefe seiner reifen Werke offenbart.

6



242 _ . Peter Lippert S. J.

Hilflosigkeit und }Iilfsbedﬁrftigkeit, wie sie in der Krippe lag, in den Win-

_deln der Mutter. Darum fallen der Kirche, wenn sie das eucharistische Ge-
heimnis preisen will, ganz von selbst alle die Weihnachtslieder und Weih-~
nachtsmelodien ein. Denn sie ist seine Pflegerin. Er ist angewiesen auf ihre
Hilfe, daB sie ihn trage und schiitze. Wohin sie ihn legt, da bleibt er. Wohin
sie in trigt, dahin kommt er, und nicht weiter. Wieder miissen andere fir
ihn Evangelistendienste tun und die Glidubigen zu ihm rufén: Ecce agnus
Dei. Denn er selbst kann kein Wort sagen.

Und wenn dfe Kirchen veroden, wenn der Tabernakel verstaubt und die
ewige Lampe erlischt, unter den weiBen Windeln der Brotgestalt bleibt es
still. Denn er kann da kein Wort sagen. Er ist hilflos wie ein Kind, das man
vernachlissigt und vergiBt. Der Allmichtige braucht Hilfe, er muf Men-
schen haben, die ihm dienen. Das Geheimnis von Bethlehem dauert noch
forty Wie in der Eucharistie, so ist es in seinem mystischen' Leib, in der
Kirche. Auch in jhr lebt der Erléser noch wie ein hilfloses Kind. In seinen
Glaublgen muB er erst heranreifen ,zur Altersreife des Mannes®. Das ist
fiirwahr ein schreckliches Geheimnis. Der Heiland der Welt kommt auch
heute nur so weit, als seine apostolischen Helfer ihn tragen. Seine Sakra-
mente kommen nicht zustande, wenn sie nicht von Priestern gespendet wer-
den; die Wiedergeburt aus dem Heiligen™ Geiste bedarf eines Menschen~-
wortes; in den Hinden von Menschen liegen die Schliissel des Himmel-
reiches; sie kénnen 6ffnen und schlieBen. Ja, sein ganzes Eﬁésungswerk, das
er mit Hingabe seines Blutes vollbracht hat, ist Menschen anvertraut, oder
sollen wir sagen ausgeliefert? Menschen kénnen seine Erfiillung. foérdern,
-aber auch hemmen, Menschen kénnen sich seiner annehmen, sie kénnen es
aber auch miBbrauchen, entweihen, ja, sie kénnen es unwirksam machen,
* sie konnen es mit Unfruchtbarkeit und Vergeblichkeit schlagen. Fiirwahr
ein schreckliches Geheimnis! Als der heilige Paulus dieses Geheimnis ge~-
wabhrte, als er sah, wie der Glaube Christi Menschen anvertraut war, wie
das Schicksal dieses Glaubens, sein Glanz und seine Schmach, zum groSten
Teile in die Hinde von Sklaven gelegt war, da hat er diese Sklaven mt
der ganzen Angst seiner Liebe angefleht, sie méchten doch den Glaub:n
-Christi zu Ehren bringen: ut ornent doctrinam Salvatoris nostri Dei in om-
nibus (Tit 2, 10). Ja, Menschen konnen diesen Glauben zieren, aber auch
entstellen; er ist angewiesen auf sorgende Hinde, die sgine Schénheit ent-
falten, auf leuchtende Beispiele, -die Zeugnis ablegen von seinen géttlichen
Kriften. Wenn sich heldenmé8ige Apostel finden, die sich Christi und seines
Wortes annehmen, dann dringt sein Name bis an di Grenzen der Erde.
Wenn sich Menschen finden, die geradezu mit gewalttitigem Gebet den
Himmel stiirmen und allméchtige Gnaden herabziehen; dann 18st sich das
Eis, dann bekommt das groBe Licht der Welt freie Bahn und kann hinaus-
‘Jeuchten in die umnachteten Vélker. Wenn sich lautere und selbstlose Men~ .
schen finden, dann kann er. seine Liebe hineintragen lassen in die Statten



-

In der Nachtcilge des Kindes von Bethlehem ' 243

des menschlichen Elendes dann w1rd sein Name gepriesen von den Miih-
seligen und Beladenen. A
Aber auch umgekehrt: ein schwerer Verrat —und Tausende fallen wieder
ab, ein groBes Argernis an heiliger Stitte — und die Seelen kommen um ihr
Brot, das so teuer fiir sie erkauft worden ist, ein schmachvolles Christea~
leben — und der-Name des Herrn wird gelidstert unter den Heiden, ein ent-
scheidender Sieg der Leidenschaft, der Habsucht, der gemeinen Gier, der’
erbirmlichen Selbstsucht — und die kostbare Saat des Glaubens wird wie-
der zertreten in ganzen Lindern, die Saat, die von den Martyrern mit bluti-
gen Hénden ausgestreut worden ist, die mit den Opfern apostolischer Men-
schenleben genihrt und gepflegt worden ist; diesé Saat wird dann wieder
hineingetreten in den Erdboden. In solchen Zeiten rufen dann die Seelen
der Martyrer hinauf zum Throne Gottes: ,,Wie lange, Herr, wirst Du nicht
Gericht halten und unser Blut richen an den Bewohnern der Erde.”“ Aber
in den Hohen bleibt es still und den Martyrern wird- Schweigen geboten.
Das Geheimnis von Bethlehem dauert fort solange die Kirche nicht heran-
gewachsen ist zur Vollreife dés Mannes.’ .

Upd wie es im Leben dieser Kirche Stitten und Zeiten der Verwiistung

‘und der Greuel gibt, so auch Stétten und Zeiten der Verdunkelung. Es kanr

zuzeiten die Flamme der Heiligkeit niedriger brennen, und schwere Schatten
legen sich dann um die Pfeiler der Kirche; die Gesidnge der Erlosung ténen
matter, als wollten sie ersterbén, es wird still auf den Kanzeln des Evange-
liums, weil der Eifer erkaltet ist, dem hilflosen Kinde Gottes Evangelisten-
dienste zu leisten. Dann zieht weltliches Treiben bis in die Vorhéfe des

- Heiligtums, Staub und Schutt der Lauheit liegt auf den Altdren, und die
Feinde der Kirche triumphieren schon: Siehe, nun 148t sich leben mit dieser -

Kirche, nun-ist sie g_leiéhen Geistes mit uns geworden. -
Der Herr der Kirche aber muf3 schweigen, er kann nicht kommen in den
Wolken des Himmels mit groer Macht und Herrlichkeit, solange er im

- Stande der hilflosen Kindheit ausharren mu8, solange das Geheimnis von

Bethlehem, das Geheimnis der Hilflosigkeit Gottes andauert.

Der allmichtige ewige Gott braucht also Menschen, die ihm dienen und
helfen. Diese Hilfsbediirftigkeit ist wie ein Notschrei nach heiligen, aposto-
schen, heroischen, bis zum’ letzten Opfer bereiten Menschen. Dieser Not- -
schrei ist dann auch zu den jungen Scharen gedrungen, die heute morgen
in langen Reihen um die Altire versammelt waren und dem allmacht1gen
und doch hilflosen Gott erklirten: Angetrieben vom Verlangen, Dir zu die-
nen, gelobe ich ... So ging es wie eine heilige Losung durch all die Reihen,
von Mund zu Mund. Und es ist ihnen wahrhaftig Ernst damit gewesen. Es
ist doch wahrlich Wunder genug, daB wir dem allmichtigen und ewigen

 Gott iiberhaupt dienen dirfen, daB er unsere Dienste annehmen will. Aber

ganz unfafBbar, ganz hinreiBend und erschiitternd ist es, daB3 er urisere Dien~

'ste braucht, daB er sie annehmen muB, daB er in der gottlichen Torheit



244 Peter Lippert S. J.

seiner Liebe si'ch in eine so hilflose Lage gebracht hat, daB er angewiesen ist

auf unser armes desiderium serviendi.,Exinanivit semetlpsum, tief ist er.

herabgestlegen'

So wollen wir ihm also dienen in seiner Hilfsbediirftigkeit! Aber das
gottliche Kind liegt in einer Krippe, in einem Stall, drauflen vor dem Tor,
wie ein Verwiesener, wie ein Heimatloser. Wer ihm dienen will, muB also
hinausgehen zu ihm und seine Schmach tragén. »Mein Reich ist nicht von
dieser Welt.“ Jawohl, das sieht man. Schon in Bethlehem kann man das
sehen. Die Welt baut Stddte, er aber ist hinausgewiesen vor ihre Tore, er
hat nicht einmal Platz in dem kleinsten, unbedeutendsten Landstddtchen.
Die Welt wohnt in Paldsten, er aber hat keinen Palast, er hat einen Stall
zur Wohnung, die Welt kleidet sich in feine und weiche Gewénder, er aber
wird in arme Windeln gehullt :

Und das muf} so sein. Mein Reich ist nicht von dieser Welt. Selbst wenn . °

die Welt sich aufmachte und zu Christus spréche: Siehe, ich will mit dir
teilen, ich will dir geben von meinen Schitzen, meinem Gold, meinem Ge-
schmeide, von meinem Glanz und meinen Farben, was koénnte das‘ dem
Kind von Bethlehem helfen? Das sind ja nur die Schitze, die er selbst am
_ T‘ag der Schépfung hinausgeworfen hat auf die Gassen der Welt und in un-
zugingliche Abgriinde hinein. Die Menschen haben wieder einiges davon
aufgegriffen, ein paar kiimmerliche Reste. Was koénnte dies dem Kind von
Bethlehem helfen? Es hat ganz andere Reichtiimer im Himmel verlasser;
die arme Herrlichkeit, welche die Welt so hoch schiitzt, kann ihm nichts
bedeuten. Darum hat es sich in der armen Grotte niedergelassen, die, weit
abliegt von dem goldenen Strom, der durch die Welt flieBt. Dieses Kmd will
arm sein und mu@ arm sein und arm bleiben. -

Die Welt weiB und spiirt das wohl. Darum scheut und flieht sie den Dienst
dieses Kindes; er ist eine aussichtslose Sache fiir sie. Freilich hat dieses
Kind die Verheiung des ewigen Lebens gegeben. Aber diese Verheifiung,
ist so unfaBlbar hoch und so unabsehbar weit. Ein Lsben lang mufi man hin-
einstreuen in tiefe, schweigende Furchen. Es ist etwas sehr Ernstes um
dieses Saen: ,,Sie gehen hin und wider, ihren Samen ausstreuend und sie
weinen dazu.” Kein Wunder, daBl die Welt sich nicht dazu entschlieBen
kann. Nein, es lohnt sich nicht in 1rgende1nem irdischen Sinn, diesem Kmd
zu dienen.

Darum ist auch die Gemeinde seiner Nachfolger, seine Kirche, bis zum.
heutigen Tag eine arme Kirche. Es ist wahr, diese Kirche hat herrliche
Werke der mildtitigen Liebe geschaffen, aber sie hat sie aus milden Gaben
geschaffen, die man ihr geschenkt hat. Es ist wahr, sie baut einen Himmel
von Liebe und Guttat auf dieser Erde, aher sie baut ihn aus ihrer Armut,
wihrend die Welt aus ihrem Reichtum im Grunde nur Nichtigkeiten schafft.
Es ist wahr, die Kirche ist die Mutter und Ernihrerin der Armen, aber sie

-



In der Nachfolge des Kindes von Bethlehem 245

selbst lebt von Almosen, von den Katakomben an bis heute, und zwar von
den Almosen ihrer armen Kinder, die zumeist selbst nicht viel haben und
von jhrer Armut noch hergeben. Und wenm eine Zeit kommt, wo die Mau-
ern des Lateran wanken, dann kann nur das drmste von allen ihren Kin-

degn, der Arme von Assisi, di€ wankenden Mauern stiitzen. Das muf so'sein. . -

Denn in ihr lebt das Geheimnis von Bethlehem weiter. Die Krippe steht
noch inmitten der Kirche, und je niher die Krippe, um so ergreifender und
um so schmerzlicher ist die Armut spiirbar.

Wenn also das Jesuskind Diener und Helfgr braucht, dann miissen sie ein-
gehen in die arme und 6de und leere Grotte, sie miissen an seiger Armut
teilhaben. Es braucht Menschen, die ihm in seiner Armut dienen und die
ihm um seinetwillen, nicht um irgendeinen Lohn dienen. Es braucht Men-
schen, die aus den Stiddten und Paldsten der WeH zu ihm hinausgehen vor
das Tor, in seine arme und schmuclglose und kalte Grotte hinein. Es braucht
Menschen, die sich zu seiner Armut verstehen. -

Und siehe, es finden sich auch immer wieder solche Menschen. Erst heute
morgen sahen wir ihrer eine groBe Schar, die vor den Altiren knieten, und
wir horten, wie das Wort und das Geliibde freiwilliger und freigewé&hlter
Armut durch ihre Reihen. lief, das Wort der freien liebenden Selbst-
enterbung: voveo,-sagte jeder von ihnen, ich gelobe Armut.

Ging es im Dienste des gottlichen Kindes nur ﬁm» Enterbung, nur um
Armut! — Es geht um mehr! — Die Welt geht mit ihrem Geld hin und kauft

sich dafiir GenuB. Einen heiflen berauschenden Trank. Man kann es bei- -

nahe von der armen Grotte des gdttlichen Kindes aus sehen und héren, wie
sie sich freut und giitlich tut an dem siifien, taumelnden GenuB, den sie auf
dieser Erde findet. Driiben liegt Bethlehem, und man sieht seine Lichter
und hort das Singén auf den Gassen und das Lachen vieler Menschen, und
ganz ferne im Westen ist der Himmel rot von den Feuern der Freude, die
- man in der Hauptstadt Jerusalem angeziindet hat, so wie in allen GroS-
stddten der Erde das Werben und Schmeicheln der Lust fast bis zum Ein-
gang der Grotte von Bethlehem dringt. Aber hinein kommt sie doch nicht.
Denn die Armen, die Besitzlosen sind doch meist ausgeschlossen von den
Gentissen der ‘Erde. So wird also auch das arme Kind mit seiner Mutter
nicht viel Anteil daran haben. Und wie wird es den Armen'in seinem Dienst
ergehen? Werden sie es anders haben wollen als ihr Herr und Meister?
Was denkt das Kind in der Kr;ppe iiberhaupt tiber die Lust der Welt?
Denn nach diesem Urteil werden sich die Getreuen richten, die ihm in seiner
Armut und Einsamkeit dienen wollen. In der.Grotte von Bethlehem herrscht
der starke und herrliche Duét dez Myrrhe. Aus dem gottmenschlichen Her-
zen des Kindes steigt gerade jetzt in den Morgenstunden dieses Lebens ein
wunderbares Gebet: ,,Schlachtopfer und Brandopfer hast du nicht gewollt,
o Gott, aber einen Leib hast du mir bereitet, den ich opfern kann. Siehe, ich



246 : Peter Lippert S. J.

komme.“ Und ein wenig spiter wichst aus dem Geist dieses Gebetes ein
Rat hervor, von so unerhérter Kiihnheit, daBl die Welt staunt und erschrickt.
Darum wird dem Rat bedeutungsvoll, fast warnend beigefiigt: ,,Wer es
fassen kann, der fasse es!* Und siehe, wieder ein wenig spiter gibt és wirk-
-lich Menschen, die es erfal3t haben, und einer von ihnen ruft in die Heiden-
welt die Regel eines neuen Lebens hinein: ,,Wer unvermihlt bleibt, der tut
das Bessere.” Das war die Verkiindigiung eines jungfrdulichen Apostels. Im
Grunde war sie nichts anderes als das Werben und Rufen des hilfsbediirf-
__.tigen Kindes. Denn das Geheimnis von Bethlehem dauert noch fort, bis za
dieser Stunde. Dieses Kind braucht immer noch und die ganze Weltzeit hin-
durch Engel, da8l sie ihm Evangelistendienste leisten. Engel miissen es sein.
Jungfréuliche Hande miissen es sein, die das Kind tragen. Unbestechliche
Seelen miissen “és.sein, demren es sich ganz ruhig anvertrauen kann, die auch
durch die stirkste und hinreiBendste I,ockung sich nichts von ihrer un-
geteilten Liebe zu ihm abschmeicheln lassen.

~ Und das Kind ﬁmfet solche Seelen, immer und immer wieder. Zu allen
Zeiten hat der starke und herbe Duft der Myrrhe durch die Kirche des
Herrn geweht; zu allen Zeiten fanden sich tausendmal tausend kinderreine
Herzen, die sich ausschlieflich dem Dienst des gottmenschlichen Kindes
weihten, Entsagung im frohen Herzen. Und erst heute morgen ging durch
die Reihen derer, die an den Altdren knieten, ein Wort von &uflerster Ent-
schlossenheit; ein Wort von ewiger Entsagung, das unverletzliche, hoch~ .
heilige, unvergleichliche: voveo castitatem, ich gelobe ewige Keuschheit!

Gegen das Geheimnis von Bethlehem hiatte sich manches einwenden las- -
sen mit ganz ansehnlichen Griinden. Wie hatten doch die alten Propheten
das Kommen Gottes beschrieben! Die ganze Majestit Jahwes kiindete sich
in ihren Bildern und Gleichnisreden an. Und siehe, nun kam ein hilfloses, un-
scheinbares Kind. Man héitte doch zumindest einen feuerumloderten Sinai
erwarten sollen, und nun war eine unsagbar gewéhnliche Krippe der Thron,
auf dem der Herrscher Israels erschien. Er war das Licht der Welt, und nun
lag er selbst in Dunkel begraben. Auf die Welt, die er erobern sollte, und
auf ihr Vorurteil war nicht die mindeste Riicksicht genommen. MuBte man
ihr denn so geradeaus ins Gesicht schlagen, wie es in Bethlehem geschah?
Dies alles und manch anderes noch hitte man wohl einwenden kdnnen.

Aber der Vater im Himmel hatte es so geftigt und angeordnet, und das
Kind in der Krippe schweigt still und tut, wie ihm geheiBen. Es 148t sich
einfach und wortlos alles vorschreiben: Ort und Stunde, den Weg und das
Ziel, die Aufgabe und die Mittel. Und so mufBte es eigentlich auch sein. Das
Geheim‘nis der Krippe ist die hilflose und hilfsbediirftige Kindheit: Da darf
also auch der Gehorsam des Kindes nicht fehlen, das mit grenzenlosem Ver-
traoen sich einem anderen hingibt und fiigt, die Blindheit, die nicht Rechen-



g

i

In der Nachfolge des Kindes von Bethlehem - 247

schaft verlangt sondern mit Selbstverstandhchkelt den Weg geht, den man
sie fiihrt.

Das Geheimnis von Bethlehem dauert immer noch fort. Mit der Hilflosig- -

keit des Kindes auch seine riithrende, vertrauensvolle Blindheit. Ist es nicht

wahrhaft ergreifend, wie der fortlebende Heiland die Kirche mit unbeding- -
tem Gehorsam durch die Jahrhunderte zieht, auf Wegen, die ihr oft ein
Ritsel sind, — wie sie Fiigungen hinnimmt, die ihr oft unbegreiflich sein

- miissen. Zeiten des Friedens und des Gliickes nimmt sie dankbar an, aber

auch durch die wildesten Stiirme pilgert sie schweigend, ohne Frage und
Klage. Auf den Weisungen, die sie erhalten hat, besteht sie mit einer Un-
beugsamkeit, die hart ist wie der Felsen der Erde; eher liBt sie ganze
Vélker auseinanderfallen. Und wiederum: wenn der géttliche Geist es will,
opfert sie sich mit einer Selbstverleugnung und einer weitherzigen Milde,
die der Welt ebenso ritselhaft ist wie ihre Unerbittlichkeit. Auf den Befehl
Gottes ist sie eine streitende, eine belsplellos krlegensche Kirche. Und wie-
derum ist sie eine sanftmiitig duldende Kirche, wenn ihr géttlicher Herr s
will. Sie hat den vertrauenden Gehorsam des Kindes von Bethlehem.

Von welcher Art werden da wohl die Menschen sein miissen, die dem gott-
lichen Kind dienen wollen? Joseph, der treue, gerade Mann, hat wortlos,
ghne Frage und Klage sich in alles gefiigt. Wenn der Engel ihm sagte: Bring
das Kind in die Verbannung, dann ging er; und wenn der Engel ihm sagte:
Nun kehre wieder zuriick, dann machte er sich ebenso bereitwillig auf den
Weg. Und Maria, die weiseste Jungfrau! Schon in Nazareth bei der Verkun—
digung gab sie nicht ein Zeichen des Erstaunens, sie hatte nicht einen Aus-
ruf der Uberraschung, nicht ein Wort des Widerstrebens. Das AuBlerordent-
liche, das Unerhérte, das UnfaBbare sollte an ihr geschehen, und sie sprach
nur ein schlichtes Wort: Siehe, ich bin die Magd des Herrn, mir geschehe
nach deinem Wort! - ' .

So miissen die Menschen sein, die dem Kind von.Bethlehem dienen wol-
len. ‘Sie miissen ihm folgen auf allen Wegen, die es zu gehen hat. Sonst
konnen sie ihm nicht helfen. Das Geheimnis von Bethlehem dauert noch
fort. Also auch heute noch mul das Kind Helfer ‘haben, und es miissen
Menschen sein, die sicli einem hoheren Willen ergeben, ohne Riickhalt und
ohne Vorbehalt. Menscheti, die aus der sicheren Burg aller Voraussicht,
allen Eigennutzes und alles Selbstvertrauens hinausschreiten und sich den
gottgesetzten Fiihrern einfach iiberlassen mit einem Vertrauen, das niemals
wankt. Das sind die Ménschen, die sich den unfaBbaren EntschluB abringen:
voveo obedientiam perpetuam, ich gelobe ewigen Gehorsam. » ~

Das ist ein Wort der SelbstentduBerung, und wer, es. spncht und wirklich
erfiillt, der tut, was Gottes Sohn getan hat: exinanivit semetipsum. Das ist
der Tod und das Begribnis mit Christus, von dem. der heilige Paulus in
ekstatischer Rede spricht: ,,Wenn wir mit Christus gestorben und mit ihm
begraben sind .. .“ Das ist das letzte und gré8te aller Opfer, die ein Mensch



v
248 Peter Lippert S. J.

seinem Gott bringen kann. Und jene Reihen, die heute an den Altiren
knieten, haben es getan. LaBt uns hinausgehen zu ihm und seine Schmach
tragen!

-

Auf die drei Geliibde folgte heute morgen noch ein Wort, ein hellklingen-
des, und es war, als ob das holdseligste aller Menschenkinder uns anlachelte
aus diesem Wort. Voveo, so sagten die Scharen vor den Altéren, voveo in

) societate Jesu. Was.bedeutet dies Wortchen: in der Gesellschaft Jesu? Die
drei Gelubde haben viele, viele Tausehde abgelegt, aber in societate Jesu
hatten sie nicht gesagt. Unschuldige Seelen fliichteten sich mit jhrer Un-
schuld in die Wiiste und richteten dort in der Einsamkeit die drei Geliibde
wie einen Wall gegen Siinde und Versuchung um sich herym auf, aber in
. societate Jesu haben sie nicht gesagt. Reuige Seelen, grofmiitige Biifler
retteten sich aus den Schlammfluten der Welt und haben sich zur Siihne die
dreifache Last der Geliibde aufgeladen, aber in societate Jesu haben sie
nicht gesprochen. Gottliebende Seelen, die der Seligkeit gottlichen Umgangs
nachzogen, haben in dem einen groBen Aufschwung der Geliibde die“Erde
unter sich gelassen, aber<n societate Jesu haben auch sie nicht gesagt. Aber
jene, die heute um die Altire knieten, die haben es gesagt, und es war ein
stifles Wort und es war, als ob die drei Geliibde einen ganz neuen, wunder-
sam schénen Klang bekommen-hitten durch dieses Wort.
Welches ist denn der neue Klang, den dieses Wort den drei Geliibden
gibt? Es ist der Klang der dienenden Liebe. Solch eine dienende Liebe
braucht das Kind von Bethlehem. Nicht Sklavendienst, auch nicht blofl den
Dienst von Knechten, es braucht Menschen, die liebend und dienend um ihn
sind, die\einfach fiir ihn leben, wie eine Mutter fiir das Kind lebt und es
- keinen Augenblick vergifit oder vernachléssigt, es braucht Menschen, deren
Liebe allezeit auf der Wacht und Warte steht und schaut, ob sie-dem Kind
nicht einen kleinen Dienst erweisen kann. Menschen, die mit ihrer Liebe
ihm Gesellschaft leisten, also eine Gesellschaft von liebenden Menschen,
und eine Gesellschaft ganz fiir sich allein, die nichts anderes ist und nichts
anderes will, als Gesellschaft Jesu sein, die nichts anderes zu tun hat, ‘als
seinem goéttlichen Herzen alle Wiinsche abzulauschen, die leisesten und die
heiligsten und die vertrautesten. Solche Menschen hat es gefunden, und das

bedeutet jenes Wort, das heute frith bebend von Mund zu Mund ging: in
societate Jesu.

Ja, die Geliibde bekommen einen neuen Klang durch das Wort in socie-
tate Jesu. Denn sig, werden geradezu verwandelt. Zuerst hatten sie das An-
sehen und das Wesen von Opfern, die wir bringen, und so klangen sie auch:
grenzenlose Armut, ewige Entsagung, vollstindige Unterwerfung. Das sind
schneidende schmerzhafte Worte. Aber kaum hatten wir erkldrt: in societate
Jesu, da waren sie wie verwandelt. Da kénnen wir das Opfervolle kaum
noch sehen. Denn die dienende Liebe weiB nichts von Opfern und alles, was
sie tut, ist ihr nicht der Rede wert, wirklich nicht der Rede wert. Und wenn



In der Nachfolg_e des Kindes von Bethlehem 249

sie auch die Hinde sich blutig arbeitet und die FiiBe sich wundgeht, und
wenn sie vor Erschopfung erliegt, die dienende Liebe achtet es nicht, sie
weill es kaum, sie hat gar kein Opfer gebracht; es ist jedenfalls nicht der
Rede wert, was sie getan hat. So geht es ihr auch mit den Geliibden: Sie
gibt hin mit vollen Hénden, bis zum letzten Rest und hat es noch gar nicht
bemerkt, wieviel sie gegeben. Die Geliibde sind eine Pforte, hinter der die
Entsagung auf eine ganze Welt, auf eine Welt von Besitz, Genuf und Frei-
heit liegt. Abax die dienende Liebe sieht in dem Tor nur den Eingang zur
societas Jesu. Darum stlirmt sie dieses Tor: Attollite portas, principes,
vestras. Sie will bei dem Kind sein und dort vergiBt.sie, daB sie etwas ver-
lassen hat, sie will dem Kind liebend dienen, darum teilt sie selbstverstind-
lich seine Armut und seine Einsamkeit und geht ihm nach auf allen dunklen
und steilen Wegen seines Gehorsams; sie tut es, ohne irgend ein Aufhebens
davon zu machen. Die Geliibde entfalten sich wihrend des Lebens in Kampf
und Not und harfer Arbeit, Abhingigkeit und — auch Enttduschung; aber
das Wort societas Jesu deckt alles zu und versenkt es in die tiefe Stille
der Liebe.

Sehen wir nur, wie sorgsam die sich selbst vergessende dienende Liebe
der ersten Gesellschaft Jesu verschwiegen ist. — Alles, was von ferne die
Krippe umgibt, wird mit einer gewissen GroBartigkeit beschrieben und er-
zdhlt; nur die Dienste der nichsten Menschen, der Gesellschaft Jesu, werden
kaum erwéhnt. Da wird erzdhlt von den Hirten, wie sie Engel sahen und
wie sie Gott lobten und priesen in iiberwallg:nder Freude. Von Maria, der
Mutter, und von Joseph, dem treuen Nihrvater, wird nichts Ahnliches er-
zdhlt; als hitten sie Gott weniger gepriesen. Die drei Pilger aus dem Mor-
genlande fielen vor dem Kind nieder und beteten es-an und brachten Gold,
Weihrauch und Myrrhen dar. Das war etwas Glanzvolles und Vornehmes.
Was haben dagegen Maria und Joseph dem Kinde schenken konnen? Wie
armselig und unansehnlich nimmt sich ihre dienende Liebe aus neben den
strahlenden Geschenken der Konige! Und doch haben sie sich sélbst ge-e
schenkt in dienender Liebe. Aber das wird weiter nicht erwihnt. Von
Simeon und Anna wird erzdhlt, daf} sie das Kind geoffenbart haben und
zu allen, welche die ‘Erlgsung Israels erwarteten, von ihm redeten. Aber
von Maria und Joseph wird nichts erzihlt, als hitten sie kein Wort gesagt
fiir das Kind. Und in Wirklichkeit haben sie doch mehr getan als alle an-
dern. Aber so ist die dienende Liebe: sie verhiillt sich vor sich selbst, sich
und ihr Opfer, ihr Leid und ihre Miihsal: Sie ist eine still-schweigende
Liebe. Und darum ist sie so geeignet als Gesellschaft Jesu, des schweigen-
den, des verborgenen Gotteskindes. Wenn also wirklich das Wort in socie-
tate Jesu die Bedeutung hat, dafi es dem hilflosen Kind die Liebe von vielen
Menschen zum Dienst und zur Gesellschaft gibt, dann verstehen wir, warum
dieses Wort so frohlich klingt, so daBl man ihm die. besondere Freude des
gottlichen Kindes beinahe anmerken kann. In societate Jesu!



- 250 . , Peter Lippert S. J.

So kénnen wir also zum SchluB bekennen, da8 die Geliibde, die wir er-
neuert haben, reine Seligkeit, lauteres Gliick sind. Ja, Gliick sind sie. Abar
auch Leid. Und warum Leid? Der Dienst des Herrn ist doch nicht schwer in
der societas Jesu; er ist ja dienerfde Liebe. Und die Geliibde sind auch nicht
‘schwer; denn die Liebe will es nicht anders haben. Und ein Strom von
Gnade geht ‘durch alle unsere Hauser. Also warum Leid? Ach, sine dolore
non vivitur in amore.. Ohne Leid geht es bei der Liebe nicht ab. Und dieses
Leid ist — die Unerséttlichkeit der Liebe. DaBl sie immer zu wenig tut, weil
sie immer vergiBt, was sie schon gethn hat, weil sie immer nur sieht, was
sie.noch alles tun wollte. Das Leid der Liebe ist jene brennende Qual, die
ihr das Bewufitsein der eigenen Ohnmacht und Unzuldnglichkeit bereitet.
Ja, daf3 sie nicht immer so ist, wie sie sollte, und nicht immer so kann, wie
‘sie wollte. Darum klagt sie"in einem fort: Infelix ego homo, quis me libera-
bit a corpore mortis huius? Ich Ungliicklicher, wer wird mich befreien von -
einem Leib, der immerfort stirbt (Roin 7,24)? Das ist die lebenslidngliche
“Trauer der Heiligen, der Aufschrei der gedréngten und gedruckten Liebe.
Das ist das groBe Leid der Liebe. .

Und hat endlich unsere Liebe im Innern gesiegt und will nach auBen
treten und den Erdkreis erobern fiir den Geliebten, dann herrschen drau-
Ben die Stunden und die Machte der Fmsterms, dann mubB sie das furchtbare
Mysterium der. gottlichenr Hilflosigkeit in der Kirche sehen und in der Welt
und muB ihre Bitterkeit mitfiihlen und mittragen. Unser Herr leidet Not in
seiner Kirche und in den Seelen. Und man 148t uns nicht zu ihm, seine Not
zu lindern. Jeden Weinberg, den wir gepflanzt.fiir den Herrn‘, will man wie-
der verwiisten, jedes Hélmchen, das wir gesét fiir den Herrn, will man
wieder zertreten, jede Seele, die wir gewonnen fiir unsern Herrn, will man
wieder verderben. Aber es ist gut so, gut so! LaBt den grofSen Schmerz
unseres Lebens nur stehen! Er gehort uns, wir wollen auch ihn zu unseren
Erbteil legen, zu dem Erbteil-der dienenden Liebe.

So wollen wir also hinausgehen zu Ihm und seine Schmach mit Thm-
tragen! Und wenn wir auch sonst nichts fiir Ihn tun kénnten, dies eine kann
man uns nimmer verwehren, und um dieses einen willen soll es in alle
Ewigkeit bei dem bleiben, was wir heute frith dem allméchtigen, ewigen
Gott gelobt haben: impulsus tibi serviendi desiderio voveo paupertatem,
castitatem, obedientiam perpetuam in Societate Jesu.





