
Thomas von Kempen:' Krippenbetrachtung 
Übersetzt und eingeführt von Franz H i 11 i g S. J., München 

Man darf, wenn man Thomas von Kempen sagt, nicht ausschließlich an 
die •Nachfolge Christi" denken, die zwar sein bekanntestes, aber auch sein- 
umstrittenstes Werk ist. Wir wissen bis heute noch nicht mit Bestimmtheit, 
welcher Anteil ihm persönlich daran zukommt. Dagegen stammen an die 
dreißig andere Schriften zweifellos von ihm. Sie füllen in der Ausgabe von 
Pohl (1902•19|2) sieben kleinformatige Bände. 

Aber auch den ganzen Thomas von Kempen darf man nicht für sich allein 
nehmen. Er ist selber ja'nur der bekannteste Vertreter einer ganzen Schule, 
so daß der Streit um den Verfasser der •Nachfolge" auch wieder gar nicht so 
belangreich ist. Eines scheint heute gesichert:- die •Nachfolge" stammt aus 
jener geistigen Welt, in der auch Thomas steht. Das sind jene frommen, 
niederdeutschen Kreise, die auf Gerhard Groot als auf die •lautere Quelle 
ihres Ursprungss" zurückgehen und um 1400 von den Niederlanden aus bis 
nach Deutschland und Frankreich hinein für eine kirchliche Erneuerung 
wirken. Es ist die sogenannte •Devotio moderna", die neue Art des Fromm- 
seins, die in den Brüdern vom gemeinsamen Leben ihren sichtbaren Aus- 
druck und gemeinschaftlichen Zusammenschluß fand. Es ist •Herbst des 
Mittelalters", und die •Devotio moderna" muß als eine späte Blüte der 
Mystik angesehen werden. 

Es ist eine Mystik ohne den Adlerflug der hohen Gedanken. Wenn Ger- 
hard Groot auch den alten Ruysbroeck noch gekannt hat, er besitzt weder 
dessen, noch Meister Eckharts Genialität und Tiefe. Im Gegenteil, diese 
schlichten niederdeutschen Frommen mißtrauen grundsätzlich aller wissen- 
schaftlichen Theorie und Systematik. Man denke an so manches ablehnende 
Wort im ersten Buch der •Nachfolge". Darin lag allerdings nicht so sehr* 
Flucht vor den Problemen der Zeit, wie Stadelmann1 ihnen vorwirft. Es 
war die Erkenntnis, daß das Überhandnehmen der spitzfindigen Dialektik 
in der Spätscholastik zu einem guten Teil mitschuldig sei am Niedergang 
des kirchlichen Lebens. Darum verabscheuten die durchaus gebildeten und 
gelehrten Brüder das •wissenschaftliche".Gerede mancher Theologen als 
eines der Haupthindernisse echter Frömmigkeit. Sie stellten dagegen die 
demütige und schlichte Tat. Man kann darum geradezu umgekehrt sagen: 
die praktische Nachfolge Christi, die in der Stille der Betrachtung geweckt 
und genährt wird, war ihre Art, die. Probleme der Zeit anzugehen und 
zu lösen. 

1 R Stadelmann, •Vom Geist des ausgehenden Mittelalters", S. 75ff; vgl. auch 
Hulzinga, •Herbst des Mittelalters, S. 275 ff und Herbert Rüssel, •Thomas von 
Kempen, Das Leben Meister Gerhards" (Zeugen des Wortes), Einführung; vor 
allem aber C. Richstaetter S. J., •Thomas von Kempen". , 



252 Franz Hillig S. J. 

Das Praktische dominiert. Alles bei den Devoten geht auf Belehrung und 
Erbauung. Mit innerer Folgerichtigkeit werden sie Schulmänner und haben 
als solche in der Geschichte des deutschen Humanismus einen Namen; Niko- 
laus von Kües und Erasmus von Rotterdam sind ihre Schüler. Ihrer Mystik 
ist es um die moraliche Nutzanwendung zu tun. Sie lebten selber als Men-, 
sehen des Mittelalters noch ganz aus der Fülle des Glaubens. Ihr Leben 
stand auf unerschütterten, dogmatischen Fundamenten, wie es zugleich auf- 
ging ini Rhythmus des liturgischen Gemeinschaftsgebetes. Aber in ihren 
Schriften wird der dogmatische Glaube mehr vorausgesetzt als dargestellt, 
und die Liturgie gibt nur den Rahmen ab. Er wird gefüllt mit der Innigkeit 
und Zartheit der persönlichen Versenkung. Das muß man wissen, wenn man 
ihre frommen Betrachtungen nicht mißverstehen will. 

Man wird begreifen, daß unsere Zeit, in der es ums Ganze geht, und die 
um die letzten Grundlagen des Glaubens kämpft, nicht den gleichen Zugang 
zu dieser Frömmigkeit findet wie unsere Väter. Sie erscheint ihr zu wenig 
dogmatisch. Und man versteht, daß eine Generation, die so entschieden zu 
neuen Gemeinschaftsordriungen strebt und das Soziale im Blut trägt, die 
Welt der Devotio moderna als allzu persönlich-individualistisch empfindet; 
ebenso wie sie dem modernen sachlich-kämpferischen Menschen als über- 
zart und weich erscheinen muß. 

Darum möchten wir, ehe wir die folgende Probe aus den wenig bekann- 
ten, innigen Schriften des Thomas von Kempen bieten, auf ein doppeltes 
Mißverständnis hinweisen. Das erste bezieht sich auf das persönliche Beten. 
Schon der englische Benediktiner Butler2 hat die Frage, welche Gebetsweise 
für den Benediktiner (!) vorzuziehen sei, das öffentliche Gebet der gotter.- 
dienstlichen Feier oder das persönliche, innere Gebet, als* sinnlos abgewie- 
sen. Beides ist wertvoll. Jede der beiden Gebetsarten ist zu ihrer Stunde die 
beste. Jede von beiden geht auf eine der beiden unaufhebbaren Grund- 
anlagen des Menschen,zurück, die gemeinschaftliche und die persönliche; 
beide finden in Gottes Wort (und in der Überlieferung der Kirche) ihre 
Stütze. 

Liturgisches, objektives und gemeinschaftliches Beten ist segensreich und 
katholisch, aber immer stand neben ihm in der Kirche das stille persönliche 
Aug in Aug mit Gott. Immer mehr begreifen auch streng liturgisch ein- 
gestellte Kreise, wie sehr das Gemeinschaftsgebet aus persönlicher Tiefe 
und Gebetshaltung gespeist und unterstützt sein will, wenn es nicht ver- 
äußerlichen soll. Kardinal Gasquet O. S. B. stellt geradezu als Ziel für den 
Benediktiner hin, •das Chorgebet durch das geistige Beten zu einem ver- 
geistigten, innerlichen, betrachtenden Gebet zu gestalten"3. Es geht also 
nicht um ein unreifes und unkatholisches Entweder-Oder, sondern um die 
rechte Verbindung beider Wesenselemente zur Harmonie des katholischen 
Menschen. 

2 Vgl. Benediktinisches Mönchtum 1929, $. 70.       3 Ebd. S. 74. 



Thomas von Kempen: Krippenbetrachtung 253 

Das zweite Mißverständnis kann an der zarten Innigkeit solcher mittel- 
alterlicher Betrachtungen ansetzen. Mystik, auch niederdeutsche Mystik, ist 
gewiß nicht jedermanns Sache. Aber vor einem sollten wir uns hüten, 
diese Innigkeit mit dem Modewort abzutun, das sei weich. Wie wir keine 
kitschige Kunst .wollen, so wollen wir auch keinen Kitsch in der Frömmig- 
keit. Aber kitschig und zart ist nicht dasselbe. Es gibt süßen* Kitsch und es 
gibt herben Kitsch, wie es herbe und zarte Kunst gibt. Wir müssen der 
Kunst wie der Frömmigkeit den Raum erhalten oder zurückgewinnen für 
den Herzklang der Lyrik, für den klaren Geigenton der echten Empfindung. 
Nur sollterf-diese der persönlichen Begegnung zwischen Gott und Mensch 
vorbehalten bleiben. Ihr Ort ist nicht das Gemeinschaftsgebet. 

Kitsch ist etwas ganz anderes. Kitsch ist Mache, ist Sentimentalität, ist 
taktloses Wühlen im Gefühl. Er ist im Religiösen gekennzeichnet durch das 
Fehlen an dogmatischer Tiefe, durch spielerisches Tändeln, durch versteckte 
Sinnlichkeit. 

Hier dagegen, in der Betrachtung des Thomas von Kempen, herrscht die 
klare Luft des ungeschmälerten Glaubens und des echten Gefühls. Wenn 
wir ihn auch nicht den großen Gestaltern der abendländischen Literatur an 
die Seite stellen wollen (auch unsere Meditation hat, zumal gegen Anfang 
und Ende, ihre Schwächen), so offenbart Thomas auf diesen Seiten doch 
eine große Art zu schauen und unterläßt es keineswegs, das fromme Ge- 
fühl aus dem Glauben zu unterbauen. Die Liebe zum Kind in der Krippe 
kommt bei ihm daher, daß er das Geheimnis der Menschwerdung ernst 
nimmt. Die Art, wie er den Herrn bald in der weihnachtlichen Gegenwart, 
bald in der Zukunft des öffentlichen Wirkens und des Leidens und schließ- 
lich in der endzeitlichen Herrlichkeit sieht, ist wahrhaft schön und stark und 
zu Akzenten gesteigert, die kaum mehr zur landläufigen Vorstellung der 
niederdeutschen Devoten passen. (Man lese nur einmal laut die Beschrei- 
bung und Preisung der Hände und Füße des göttlichen Kindes.) Und es zeigt 
sich hier, wie wenig begründet die oft gehörte Behauptung ist, das Mittel- 
alter habe nur den geschichtlichen «Christus gekannt undjhn in der Ver- 
gangenheit gesucht, um sich an seinem Vorbild aufzurichten. In den Er- 
eignissen seines einmaligen irdischen Lebens war er ihm vielmehr gegen- 
wärtig, und der Fromme durfte Augen- und Ohrenzeuge dieses Lebens 
sein. Darüber hinaus ging die Erscheinungsweise des Menschen Jesus oft ge- 
nug über in die Gestalt des Kyrios der Endzeit, wie unsere Betrachtung zeigt. 

Freilich: gilt bei der Mystik wie bei allen "Dingen, die aus einem heiligen, 
inneren Bezirk stammen, daß sie eine Bereitung verfangen. Nicht jeder kann 
darüber urteilen. Nur der geistige Mensch hat die Gabe der Unterscheidung. 
Nur der gläubige Mensch kann sagen, ob ein Text echt oder sentimentale 
Fälschung ist. In unserm Fall wird er mit seinem Urteil nicht lange zögern. 
Er wird sogleich spüren, daß hier bei Thomas echte Andacht spricht und 
jene unbefangene Kindhaftigkeit des Schauens, Empfindens und Sagens, die 



254 Franz Hillig S. J. 

unter uns so selten geworden ist, die wir aber wieder zu lernen uns be- 
mühen sollten. 

Darin liegt wohl nicht der geringste Wert solcher schlichten, frommen Be- 
trachtungen, wie sie vor vielen Jahrhunderten in stiller Klosterzelle erlebt 
und niedergeschrieben wurden, daß sie uns vormachen, wie man betrachten 
kann, und wie schlicht und kindlich das sein darf. Manche, belasten ihr 
inneres Beten vielleicht doch mit zuviel Problematik. Sie machen zu wenig 
ernst mit der frohen Wirklichkeit, von der die Engel über Bethlehems Flu- 
ren singen, daß uns der Erlöser geschenkt ist, daß er einer von uns, unser 
Menschenbruder, geworden ist und als Kind in der Krippe liegt. Kindhaftes 
Staunen und kindhaftes Danken erschließen an der Krippe am tiefsten die 
'Abgründe der göttlichen Liebe. Es gibt ein Glück, das sich überschwenglich 

-mitteilen, das singen will. In der Meditation des Thomas von Kempen lebt 
die gleiche Fülle inneren Glückes, die aus den alten seligen Liedern der 
Christnacht singt. Eine jubelnde Weihnachtsmelodie im Ohr sollte man 
diese Betrachtung lesen. 

Von dem Verlangen, den Jesusknaben zu schauen und zu herzen 

Laß mich dein Antlitz schauen, 
Laß mich deiner Stimme lauschen, 
Denn deine Stimme ist lieblich 
Und dein Antlitz gar hold (Hoheslied 2,14). 

Diese Worte, guter Herr Jesu, sind von einer liebenden Seele an dich ge- 
richtet. Doch bitte ich gar sehr, du liebes Kind wollest -auch mir sündigem 
Menschen gewähren, im Verlangen meines Herzens also zu sprechen. Denn 
wann werde ich mich ersättigen; dein zu denken und von dir zu reden? Bist 
du doch das Heil meines Antlitzes und mein Gott. So laß mich denn dein 
Antlitz schauen, und es wird meiner Seele zum Heile sein. Blick mich an, 
so oft Traurigkeit mich befallen will, und meine Seele wird getröstet sein. 
Denn du bist meine Hoffnung von Jugend an; bis ins hohe Greisenalter 
verlaß mich nicht. 

Wie schön und lieblich bist du den Menschen "ge'wor'den, da du für sie ein 
Knäblein' werden wolltest. Durch diese große Liebe ziehst du mich an dich 
und bindest mich mit großer Gewalt. 

O holdseliger Jesusknabe, gewähre mir heute einigen Trost. Meine Seele 
liebt dich, weil du mich zuvor geliebt hast. Denn aus übergroßer Liebe zu 
mir und. unvergleichlicher Huld bist du von jener unzugänglichen, himm- 
lischen Wohnung • mich zu besuchen und zu trösten • in den Kerker dieser 
Welt hinabgestiegen. Ja, du hast recht daran getan, zu kommen, und gar 
weise und lieblich hast du es angestellt, so zu kommen, wie du gekommen 
bist: Eines schönsten Knäblein Gestalt hast du angenommen und dich mit 



Thomas von Kempen: Krippenbetraehtung 255 
i *~ 

der Menschennatur bekleidet, der du in deinem Gottsein einfach und lauter 
und ohne Bildgestalt jegliches Begreifen übersteigst. Unfähig war ich 
Erdenwesen, solches alle Form sprengende Sein zu erfassen. Da hast du, dich 
herabgelassen und meine Natur der deinen geeint. In vertrauter Menschen- 
gestalt bist du erschienen. Deine menschliche Nähe sollte deine große Liebe 
dartun, und der sichtbare Anblick deiner Menschheit uns hinleiten zu der 
Gottheit unsichtbaren Tiefen. Holdselige Weisheit des mens*chgewordenen 
Gottes, wie sanft und fein ziehst du mich durch deine liebliche Kindheit 
an dich! 

Wende nun, guter Jesu, mir dein Antlitz zu und verwirf mich nicht von 
deinen Knechten. Vielmehr blicke mich freundlich an, auf daß dein Anblick 
mein Herz erfreue und es neue Seligkeit daraus gewinne. Glückselige 
Stunde, wenn du mir die ersehnte Gnade schenkst und mit deinen milden 
Augen mich anschaust. Das.ist dann ein Zeichen deiner Huld. Das macht 
mich zutraulich und schenkt mir Trost. Ja es lädt mich ein, heranzutreten 
zum Kuß deiner Füße und Hände un6? deines gebenedeiten Mundes. 

O ihr heiligen und aller Liebkosung gar werten Füße meines Herrn Jesus 
Christus! Wie klein und zart seid ihr und in die Enge der Krippe gesperrt. 
Was werdet ihr noch für mich zu wandern haben, und wie oft werdet ihr 
müde sein. Ach, grimmige Kälte steht ihr aus, und ihr werdet kaum den 
Schutz hinreichender Decken und Feuerung haben, euch zu wärmen. Dies 
sind die lieben zarten Füßlein meines Herrn und Erlösers, die am Kreuz 
durchbohrt werden sollen. In jener Stunde werdet ihr blutüberströmt sein, 

' die ihr jetzt die bittere Kälte geduldig leidet. 
Diese Füße sind so recht geschaffen, die Frohbotschaft des Friedens hin- 

auszutragen; dazu gerüstet, den rauhen Weg zu schreiten, und dazu erkoren, 
der Welt den'Weg des ewigen Heils zu weisen. Dies sind die Füße der Er- 
barmung und der Gerechtigkeit. Vor ihnen werden die Äthiopier nieder- 
fallen, die Dämonen fliehen, und Könige und Fürsten anbetend ihr Knie 
beugen. Auch die Sünder werden diesen Füßen voll Reue nahen, sie mit 
Andacht küssen, und in Gnaden Verzeihung finden. 

Liebwertes Kind, nicht nur deine Füße,"auch deine Hände und dein Haupt 
und alle deine heiligen Glieder biete mir zur Liebkosung, zur Benedeiung 
und Lobpreisung. ^ • 

O ihr schönsten-und reinsten Hände, voll Ebenmaß und Wohlgestalt: 
Diese deine Hände, Herr, haben mich geschaffen und gebildet. Jetzt sind sie 
gekommen, mich neu zu-schaffen. Sie werden mir helfen, treu zu arbeiten 
und" mir Kraft verleihen, mannhaft gegen die vielfältige Anfechtung zu 
streiten. Diese Hände werden mich im Guten stützen, daß ich nicht stürze, 
und werden mich aufrichten im Bösen, daß ich nicht verzweifle. 

Diese Hände werden die Kleinen segnen und vielen Kranken die Gesund- 
heit schenken. Sie werden wider den Teufel streiten und all seine Macht 
zunichte machen. / 



256 Franz Hillig S. J. 

Dieselben Hände werden • viele Jahre später • ans Kreuz genagelt 
breite Ströme Blutes entsenden. Sie-werden am Kreuze ausgespannt für 
mich flehen und mir mit ihren Wunden Verzeihung der Sünden erwirken. 

Diese Hände werden die Tore des Paradieses öffnen, die Pforten der 
Unterwelt aufbrechen und die Gefangenen daraus befreien. Im Gericht 
werden diese Hände mit ihren Wundmalen den Menschen erscheinen und 
aller Welt offenbar machen, wie viel Gott der Herr für ihr Heil gewirkt 
und gelitten hat. 

Deine Linke sei unter meinem Haupte, und deine Rechte umfange mich! 
Wenn ich solchen Gutes teilhaftig werde, wie froh und selig will ich sein. 

Danach wird mein Vertrauen noch wachsen, und ich werde es wagen, 
heranzutreten zum Kuß deines Mundes und meine Lippen in der Kühnheit 
der Liebe auf deine heiligen Lippen zu legen. Und wenn mich die Hoheit 
deines Gottseins schreckt, so lockt mich doch gar sehr deine echte Mensch- 
lichkeit und die wunderbare Süße deines Kindseins. 

m 

O heiliger; lauterer Mund meines Herrn, voll Weisheit und Anmut! Du 
wirst mich die Wege des Lebens lehren. Du wirst mich mit Jubel erfüllen. 
Du wirst mich einst trösten mit guter Rede. Denn wenn schon zuwejjen die 
Rede eines gelehrten Menschen willkommen ist, wie viel mehr wird das 
Wort der Gnade aus deinem Munde voll Wohlgeschmack sein. 

O honigfließender Mund meines Herrn, wie schön sind deine Lippen, wie 
leuchtend weiß deine Zähne, wie anmutvolle Rede wird aus dir hervor- 
quellen! ' 

Dieser dein Mund, Herr, wird gerechtes Gericht sprechen. Deine Lippen 
werden den Gottlosen zerschmettern und den Frevler von der Erde hinweg- 
raffen. Er wird die verborgenen Tiefen der Schrift öffnen und die Geheim- 
nisse des Himmels erschließen. Er wird die geheimen Herzensgedanken 
offenbaren und die Weisheit und Planung der Menschen zunichte machen. 
Die fernen Inseln werden vor ihm schweigen, die Könige und Fürsten der 
Erde werden voll Staunen stehen. Vornehme und Geringe werden sich be- 
kehren, und den Gelehrten wird es den Atem verschlagen. Denn wenn Gott 
spricht, verstummt der Erdkreis, und alle Kraft der Himmel gehorcht auf 
ein Befehlswort deines Mundes.. 

Kostbarer, goldener Mund meines heiligsten Herrn, wer ist würdig, dich 
auch nur einmal zu küssen oder den Scheitel deines Hauptes zu berühren? 
Niemand denn die reine, heilige Seele, die da spricht: Er küsse mich mit dein 
Kusse seines Mundes (Hoheslied 1,1). Die Seele, welche liebt, verlangt nach 
seinem Kusse. Wer dagegen in der Furcht lebt, scheut solche Nähe. 

Nichts versöhnt dermaßen und stimmt Gott den Herrn milde wie die 
lautexe Gottesliebe und Selbstverachtung. 



Thomas von Kempen: Krippenbetrachtung 257 

Ich bitte dich gar sehr, du guter, liebster Jesusknabe, du kleines, großes 
Kind, erweise deinem Knechte die Barmherzigkeit und dulde in deiner 
Herablassung, daß er dich berühre und umfange und mit liebenden Küssen 
bedecke, solange du klein bist und in der Krippe liegst. Denn als Kind wirst 
du mit mehr Süße geliebt, mit größerer Innigkeit geherzt, mit größerer 
Leichtigkeit getragen und weniger gefürchtet. Bist du erst Mann geworden, 
dann ist derlei nicht mehr verstattet, sondern dann heißt es, zu reiferen 
Formen der Verehrung übergehen. 

Alles hat seine Zeit (Prd 3,1). Jetzt ist die Zeit des Kosens, später kommt 
die Zeit des Wehklagens, wenn deinem Mund statt des Kusses der bittere 
Kelch gereicht wird. Heute erquickt uns gar sehr die Freude deiner Geburt. 
Später werden wir dann den Schmerz des Mitleidens um so tiefer empfin- 
den, wenn du entblößten Leibes am Kreuze ausgespannt wirst, der du jetzt 
in Windeln gebunden in dje Krippe gelegt wirst. 

Schenk mir, liebstes Kind, den Kuß deiner Liebe und nimm meine ge- 
ringen Dienste an. Schau auf mein Begehren und gewähre mir den heiligen 
Kuß deines Mundes. Er sei mir ein Zeichen des Friedens und das unauflös- 
liche Band unserer gegenseitigen Zuneigung. Ich weiß und glaube, daß deine 
Berührung heilt, deine Umarmung eint, dein Kuß die Liebe einsenkt. Wen 
du innerlich berührst, den heilst du von fleischlicher Neigung, wen du um- 
fängst, den bindes#du an dich, und wen deine Liebe erglühen macht, dem 
wird dein süßer Kuß zuteil. 

Nun sprich zu mir, was dir gut dünkt, und laß mich den Sirfh deiner Rede 
iffiie werden. 

Das Kind spricht: Empfange meinen Kuß und begreife das Geheimnis: 
Jedes Verständnis kommt aus Empfängnis, und nur der empfängt, der im 
Geist zu wandeln gelernt hat. 

Dann schenke ich dir meinen Kuß, wenn ich die Gabe meiner Liebe dir 
eingieße. Dann umfange ich dich, wenn ich alle Neigung deines Herzens an 
mich ziehe; dergestalt, daß nichts an den Geschöpfen dich abzuziehen oder 
anzulocken vermag. 

Dann aber schenkst du mir deinen Kuß, wenn wahre Liebe dich ver- 
wundet, und du bei keinem Geschöpf Tröstung suchst. Meine Füße küssest 
du, wenn du mehr aus Liebe denn aus Furcht in den Spuren meiner Demut 
wandelst. Meine Hände küssest du, wenn du alle guten Werke, die voll- 
brachten wie die geplanten, nicht dir, sondern einzig mir zuschreibst. Und 
dann umfängst du mich, wenn du im innersten Herzen spürst, wie sehr du 
mir geeint bist. Wenn du so heftig verlangst, ganz mein zu sein, daß du dir 
keine Liebe vorbehältst. Dann kannst du mit der Braut im Hohenlied spre- 
chen: Mein Geliebter ist mein, und ich bin sein, der unter Lilien weidet. • 
Wenn du aus freien Stücken dich selbst ließest und alle Erdendinge gering 
achtetest, nähme ich dich zu meinem Vertrauten an und machte dich an 
Tugend reich. 



258 Hubert Thurn S. J. 

- Denn wer sich mir fromm und restlos übergibt, dem werde auch ich ganz 
gehören und auf getan sein. Bin ich doch darum der menschgewordene Gott, 
damit der Mensch in mir ewiges Glück finde. Ich habe mich ganz dem Men- 
schen gegeben, damit der Mensch mir ganz ergeben sei. Denn meine Wonne 
ist es, unter den Menschenkindern zu sein. Ihnen das Himmelreich zu brin- 
gen, bin ich gekommen. Durch Weltverachtung will ich sie führen zur seli- 
gen Gemeinschaft der Engel. 

Schwierige Menschen 
Ein Beitrag zur religiösen Erziehung 

Von Hubert ThurnS. J.,München 

In der Erziehung lassen sich unschwer zwei Gruppen von Menschen unter- 
scheiden: die Gruppe derer, die sich leicht in ihre Umwelt einfügen, den 
Aufgaben, die an sie gestellt werden, im allgemeinen nachkommen können, 
in den Charakter- und Temperamentseigenschaften keine übermäßigen 
Widersprüche aufweisen, und die Gruppe solcher, die entweder in allen 
aufgeführten Bereichen oder doch im einen oder anderen nachdrücklich ge- 
hemmt oder beeinträchtigt sind. 

Innerhalb Aer religiösen Erziehung läßt sich mit Fug und Recht die 
gleiche Einteilung treffen. Religiöse Erziehung sei hier verstanden als die 
Erziehung, die den gläubigen Menschen als Zielgestalt zu verwirklichen 
sucht. Der gläubige Mensch ist de.r Mensch, der aus dem Glauben, d. i. ge- 
mäß den Weisungen Gottes zu leben sich bemüht. 

Will man die Menschen besonderer Schwierigkeiten innerhalb des reli- 
giösen Lebens ansichtig machen, so ist es zunächst notwendig, die maß- 
geblichen psychologischen Voraussetzungen religiösen Wachsens und Stre- 
bens zu klären; denn die Schwierigkeiten sind nichts anderes als Be- 
einträchtigungen dieser Voraussetzungen. 

I- 
Die psychologischen Grundlagen religiöser Erziehung sind folgende: das 

Erlebnis der Glaubenswahrheiten, der feste äußere Halt bei Er- 
füllung der Weisungen Gottes, das Wissen um Zusammenhänge sowie 
Einzelheiten der Satzungen Gottes • das dann Schritt halten muß mit dem 
wachsenden Geist, • die ^Verifikation" oder das Beispiel, auch Vor- 
bild genannt, als konkretes Ideal. 

1. Das Erlebnis der Glaubenswahrheiten 

Erlebnis verstehen wir als gefühlsbeteiligtes Aufnehmen und Verarbei- 
ten. Da das Gefühl den Menschen •integriert", dr h. die höheren Schichten, 




