, o 277
- Aus dem Briefwechsel des
P Johann Philipp Roothaan

Von Hubert Becher S. J Bad Godesberg ‘,u

Die Gesellschaft Jesu verehrt in P. Johann Philipp Roothaan (1785—1853)

" einen Generalbbern, unter dem sie sich nach ihrer Wiederherstellung 1814 .

in ihrem'inneren Leben zu einer geschlossenen Gesellschaft formte und nach -

auflen in Europa, Amerika und den Missionsldnderp weithin ausbreitete.

Trotz der zahlreichen Verfolgungen, die in fast allen Landern die Arbeiten

) der Jesuiten hemmten und voriibergehend unméglich machten, erlitt die
Aufwirtsbewegung keinen Stillstand; die Schwierigkeiten dienten nur da--
zu, den inneren Geist und die Arbeitsweise zu vertiefen. Unter den mensch-

- lichen Ursachen die diese Entwicklung erméglichten, gebiihrt P. Roothaan

- kein geringes Verdienst. Sein im Glauben und in einer echten Frimmigkeit

: geformter Charakter war wie eine natiirliche, unerschutterhche Grundlage
eines Wachstums in den Gewittern und den Sonnentagen seiner Zeit.

Der ebenso begabte wie lebenskréftige und ruhige Niederlénder hatte in
stiller Uberlegung vor dem Amngesichte Gottes den EntschluB gefaBt, 1804
in das weitentfernte WeiiruBland zu gehen, um sich dem dort erhaltenen

_ Rest des Jesuitenordens anzuschheﬁen Mit seinen Mitbriidern 1820 von dort
ausgewiesen, kam er in die Schweiz, wurde nach drei Jahren zum Rektor
" eines neugegriindeten Kollegs nach Turin berufen, war einige Monate Vize-
provinzial der italienischen Provinz, um 1829 zum General gewihlt zu wer-
den. Von da an leitéete er die' Geschicke des ganzen Ordens, obwohl er sich
selbst m einer merkwiirdigen — ‘{ibrigens der einzig bekannten — Ver-
kennung seinés Wesens, nur als geeignet betrachtet hatte, unter einem klu-
gen und tiichtigen Oberen kleine Aufg'aben zu erledigen (1, 205). Das. Jahr
1848 zwang ihn, Rom zu verlassen. Eine giitige Vorsehung ermoglichte e3
so, daB der General fast-alle Hiuser seines Ordens besuchen konnte und da-
durch ein noch anschaulicheres Bild der Menschen und Verhiltnisse gewann,
- als ihm schon der in der Gesellschaft ubhche rege Brlefverkehr erlaubt
hatte.

" In der inneren Uberlieferung des Ordens 1st P. Roothaan vor allem als
der-Mann bekannt, der durch den unermiidlichen Hinweis auf das Exerzi-
tienbiichlein des heiligen Ignatius und §eine Miihewaltung fiir dessen ver-
tiefte Erkenntnis den inneren Geist der wiedererstandenen Gesellschaft be-
stimmt hat. Seine zahlreichen an den ganzen Orden gerichteten Sendschrei-
ben, Lehr- und Trostbriefe, bestitigen diese Auffassung; sie wollen den Geist
des heiligen Ordensstifters und den der ersten Bliitezeit wieder lebendig
machen. Ein deutlicheres jund persénlicheres Bild seines Wesens, seiner
‘Berufsauffassung, seiner dem Heil der Seelen gewelhten Liebe vermitteln
indessen-die Tauseride von Briefen, die er einzelnen-Oberen und Mitbrii-
dern, Patres}, Fratres, Novizen und Briidern schrieb, oder die'er an seine



218 ' Hubert Becher S. J. -

‘Verwandten, an personliche Freunde, an Miinner und Frauen seiner Zeit
richtete. Man kann wohl behaupten, daBl es kein die Kirche und den Glauben
betiihrendes Ereignis g1bt zu dem P. Roothaan nicht Stellung nahm, und
daB kaum eine bedeutendere Personlichkeit des katholischen Lebens der
'aufgeregten Jahrzehnte von 1830—1853 ohne unmittelbare oder mittelbare |
Verbindung mit dem Jesuiténgeneral blieb. Das ist um so auffilliger, als
seine ganze Art eher zuriickhaltend und schweigsam als redselig und be-
triebsam war. Es war ehen die Macht der Personlichkeit, die die Blicke so
vieler auf sich lenkte.”So wurde P. Roothaan, der seine apostolische Tatig-
keit als Lehrer eines Gymnasiums und als Missionar begonnen hatte, dann
aber durch die Wahl seiner Briider an den Schreibtisch und das Verwal-
- tungszimmer gefesselt wurde, zu einem weithin wirkenden Boten der gott-
lichen Wahrheit und Liebe. '

Der Brief bewahrt die persénliche Unmittelbarkeit und Fr1sche iiber die
Zeiten hinweg. P. Roothaan aus seinem Briefverkehr kennen zu lernen, ist
- ein menschlicher Genul und ein geistlicher Gewinn. Diese zu verschaffen,
gab P. von Ledochowski, der im Jahr 1944 verstorbene Nachfolger im Amt
des Generals, den Auftrag, wenigstens einen Teil der fast 20 000 Briefe
seines Vorgéingers zu verdffentlichen. Denn die Durchsicht der Dokumente -
seines Lebens, ‘'die man bei Gelegenheit des He1l1gsprechungsverfahrens
unternahm, ergab einen solchen Reichtum an religiésen Werten, daB die
ersten Leser der Handschriften. selbst davon tiiberrascht und ergriffen
waren. So wurden von 1936———1940 fiinf groBe Bande mit insgesamt 1713
Briefen veréffentlicht.t §

Es war nicht die Absicht der Herausgeber, eine Gesch1chtsquelle zu schaf-
fen, sie wollten die Persénlichkeit, die Lebensform und die Grundsitze
des Schreibers bekannt machen. Darum nahmen sie bei ihrer Auswahl -
alle noch erhaltenen Jugendbriefe in ihre Sammlung auf und suchten aus
den i‘ibrig‘en Briefen an Obere und Ordensmitglieder sowie an geistliche
und weltliche Amtstriger und Privatpersonen diejenigen aus, die ihrer Ab-
sicht am meisten dienlich schiénen. Dieser erbauliche Gesichtspunkt mag
dem reinen Geschichtsforscher willkiirlich erscheinen. Indessen werden wir
den menschlichen und religiosen Wert hoher einstufen als die reine Tat-
sachenerkenntnis. Dennoch stellen die Briefe Roothaans, selbst wider Wil-
len, eine Geschicﬁtsquelle ersten Ranges dar; denn die in jedem Wort sicht-

bare Lauterkeit des Verfassers biirgt dafiir, daB auch die iibrigen vielleicht. -

fiir die Kirchengeschichte ergiebigeren Briéfe nichts enthalten, was sein
Bild 4nderte oder was andere Antriebg seiner Bemiithungen und Arbeiter,
andere Urteile iiber Personefi und Sachen ans Licht bringen kénnte.

Auch unsere Darstellung hat nicht die Absicift, die geschichtliclie Erkennt- ‘
nis zu vermehren. Wir wollen vielmehr einen Blick in das Innere dieses

1 Epistolae Johannis Phil. Roothaan, Societatis Jesu Praepositi Generalis XXI,
Romae 1936, 1939. 1940. XII u. 366; XLIV u. 486; XXXVIII u. 579; XXXII u. 463;"
XXXII u. 520 (464——983) :



Aus dem Briefwechsel des P. Johann Philipp Roothaan 279

groBen und hefligen Menschen tun und wollen versuchen, deutlich zu ma-
chen, wie P. Roothaan in den Wirren seiner Zeit dachte, fiihlte, anelfertc
und handelte.

. Dieerste Hailfte des'19. Jahrhunderts ist eine Ze1t des Umbruchs und des
neuen Aufbaus. Nach der Verflachung der Aufklarung und den Unruhen der
franzésischen Revolution suchte die Kirche wieder zu einer neuen Tiefe und
. und zu neuer Festigkeit zu gelangen. Im Wetteifer und in steter Auseinan-

dersetzung mit den Ideen der Zeit, Tochtern der deistischen und atheisti-

schen Vergangenheit, im Kampf mit irrigen aund halbirrigen Richtungen
innerhalb der katholischen Welt, die oft in guter Absicht, aber in ungeldau~
terter Weise den Anschluf an ihr Jahrhundert anstrebten, war es die Auf-
gabe der Sohne der Kirche, die alte Wahrheit wieder neu zu gewinnen und
in der Welt fruchtbar zu machen. Gerade die Verwirrung und Vielfaltig~
keit des Strebens sind das Kennzeichen jener Zeit. Es kommt uns vor, als ob
sie darin unseren Tagen #hnlich sei. Sie hat zwar andere Formen und andere

Fragestellungen; aber ein Beispiel der Vergangenheit mag-uns leichter-den

rechten Standpunkt im Bereich jener ,,Vorentscheidungen* finden lassen,

von denen heute so oft und mit Recht die Rede ist. Die Festigkeit der letzten

Anschauung- und die Weite des Herzens allen ErsEheinungen gegeniiber

sind die unersetzliche Voraussetzung fiir eine geistige Fruchtbarke1t die

wir flir unser Arbeiten und Wirken ersehnen. : ’

Allerdings kénnen Ausziige und eine Blumenlese von Geda’nken nur ein
'schwaches Bild P. Roothaans vermitteln. Unvergleichlich wertvoller ist der
Gesamtgevs}mn den der Leser aller 1713 Briefe hat, wenn er sich auch kaum
Rechenschaft dariiber *gibt, welches einzelne ‘Wort 1hn ge1st1g erleuchte,e
und im Innern bewegte.

1. Der junge \R.oothaan macht schon in seinen ersten Briefen den Eindruck
eines gesetzten, in die Ordnung hineingebundenen und zugleich von seinem
Tun begeisterten Menschen. Er ist ein sehr guter Sohn seiner ‘Eltefn und
lieber Neffe seiner Oheime und Tanten; er ist aufgeschlosgen, fleiSlig, fromm
und treu im Besuche der Kirche. Das alles mag so klingen, als sei er einer
von jenen braven Musterknaben gewesen, deren Herz zu fad und leiden-
schaftslos ist, als da8 sie die Grenze des Gewdéhnlichen nach rechts oder links
iiberschreéiten kénnten. Das wire jedoch ein Fehlurteil. Johann Philipp hat
sein Eigenleben und weifl genau, was er will. Vielleicht hat sich sein Beicht-
vater darum nicht verwundert, da3 er den Entschlu3 faﬁte, Jesuit zu wer-
den, wohl aber mag ihn die ruhige Bestimmtheit des jungen Menschen oft

. genug lberrascht haben, der um Rat fragte und sich der Fiihrung unter- - ’

stellte und doch den Seelenfithrer immer wieder aufs.neue erleben lieS,
daB auch das gehorsamste Beichtkind eigentlich nur Gott gehért. Die Leh- -
rer des jungén Johann Phlhpp mochten sich noch so sehr in der Hoffnung
gewiegt haben, in ihm einen neuen Stern der Philologie heranzubilden sie



20 | Hubert Becher S. J..

muBten erkennen, daB die Wissenschaft vor ihm versank, wenn die Welt
Gottes einlud. Roothaan wird seinen Lehrern und Erziehern,-auch den Pro-
testanten unter ihnen, immer ein dankbares und-ganz herzliches Gedenken
bewahren, wird in seinen Briefen fast noch schwirmen von.den seligen
Zéiten, als er Grammat1ken, Lexica und Schriftsteller handhabte. Aber ,,als
ich ein Kind war, dachte ich klndhch“ und damit wendet er sich dem Dienst
.Gottes zu. Den Eltern und Verwandten -war er stefs ergeben und fiigsam.
Als er aber erneut und bestimmt &uBerte, Gott rufe ihn nach RuBlland, gab
es keine lange Erorterung. Die Eltern, die ihm wohl diese Art vererbt
hatten, besaBen die'menschliche Weite und die christliche Stirke, ein volles
Ja zu sagen und ihren Segen zu geben. Die ruhige Kraft wird die Grund-
eigenschaft Roothaans bleiben. Zukunftspline erscheinen ilm nicht blitz-
artig im Geist, tragen ihn nicht traumhaft der Wirklichkeit voraus. Lang-
sam formt sich der Gedanke, wird dann aber auch ausgefiihrt. H1er1n ist er
- ganz der Niederlgnder. Nur als er Rektor wird, und die neue und V1e1se1t1ge
Verantwortung druckt erlebt er eine Zeit der Unruhe, beginnt er bis tief in
‘die Nacht zu arbeiten, um allem und allen. gerecht zu werden. Sobald er
aber erkennt und ihm gesagt wird, “daB ér sich dadurch nur miide und un-
fahiger mache im rechten Augenblicke das Rechte zu tun, arbeitet er wieder
mit dem alten Gleichmut und legt sich punkthch zur Rubhe, als ob nichts
mehr zu tun sei 11, 321). Das wird wihrend seines Generalates eines dor -
wichtigsten Dinge sein, zu dem er ermahnt: sich nicht durch das Allzuviel
-der Arbeit unfahig zu machen, die Sache Gottes nicht durch Hetze zu zer-
: storen sich nicht fortreiBen zu lassen von den Moghchkelten das Reich
Gottes.zu férdern. Als ihm aus Frankreich vorgeschlagen wird, eine katho-

“lische Zeitung zu grunden, schreibt er, er sehe wohl, wie notwendig und

niitzlich das sei, aber das zwinge, von Tag zu Tag Stellung zu nehmen. Man -
komme in die Gefahr, dem Grundfehler der Zeit, der Leichtfertigkeit, zu
verfallen. Es konne nicht ausbleiben, dal man eben nur dem Tag diene und
den aflseitigen Blick verliere. Das sei aber nicht dem Wesen des Ordens
gemil (2, 197). Selbs!;;als in Italien, inmitten der geistigen Wirren der Revo-
lution, der Gedanke einer religios-kulturell-wissenschaftlichen Zeitschrift
auftaucht, ist er abgeneigt. Nur der ausdriickliche Befehl des Papstes bringt
ihn dazu, sein, Ja zur Griindung der Civilta cattolica zu sagen und auf die
nacta eruditorum® zu verzichten (3,222f). Es sollen sich darum auch die
jungen Leute nicht zu friih in die Arbeit stiirzen und sich darin verlieren
(1, 321). Er will keine {ibereilte Vorbereitung und sihe es gern, wenn der
junge Pater nach seiner Ausblldung zuerst im stillen und begrenzten Krels
‘einer Schule unterrichtete.

Mit dieser ruhigen Bestimmtheit des Innern verbindet sich die klare Ge-
. radheit des AuBern. Roothaan ist zeitlebens ein unzweideutiger und aui-
richtiger Mensch gewesen, der in seinen Briefen klar und offen, vielleicht
sogar, wie er selbst gestand, zuweilen zu klar schrieb (4, 89). Diese Offen-



Aus dem Bﬁefwechsel des P. Johann Philipp Roothaan 281

he1t vermochten manche nicht zu ertragen. Andere argwohnten, offenbar
aus der Erfahrung mit anderen, da8. auch ihr General nicht alles sage. Da
verkannte man ihn und die Lauterkeit seines Wesens; .allefdings nur vor-
ubergehend denn wo immer auf seiten der anderen ein ehrlicher Wille
war, begegneten sich bald die Herzen, wuchs das gegenseltlge Verstindnis,
wuchsen Hochschétzung und Ehrfurcht. Wo aber verstecktes Wesen sich mit
Eigenwilligkeit und Rechthaberei vermischte, da .war P. Roothaan nicht
bereit, zu helfen oder eine Entscheidung zu verschieben. Als die Vertreter -
des Hermesianismus sich an ihn, den ,,méchtigen und einfluBreichen Gene-
ral“, wandten, um seine Fiirsprache zu erwirken, fiihlte er sofort die innere
Zweideutigkeit. Sie war ihm ein sichereres Zeichen des Irrtums als die
Lehre selbst, bei der man gewi3 nicht auf den ersten Blick ein allseitig
.gerechtes Urteil fallen konnte.

2. Das Noviziat formte naturgemif zuerst das Gehetsleben des jungen *
Niederlidnders. Das Hervorstechendste dabei ist, daB er sich der Verehrung
der helhgsten Herzen Jesu und Marié 6ffnete. Schon immer war er echt und
1nn1g gewesen, jetzt begegnet uns eine grofie Wirme seiner Andacht und
Frommlgkelt Sein Herz ist entziindet. Die Liebe zum helhgsten Herzen Jesu
weitet sein ganzes Streben; dem fiigt die Andacht zum Herzen Marii ein2n

* Zug kindlichen Vertrauens hinzu. In ihrem miitterlichen Schufz wird und
bleibt er der Mann eines ganzen, empfindsamen Herzens. Er wird ein Vater
seiner So6hne, die, soviel es ein Mensch sein kann, in ihm fast Vater und
Mutter zugleich haben. :

Sein Beruf trennt ihn zwar vom Eltemhaus ‘Seine' Arbeiten erlauben es
nicht, allzu hauﬁg dem Vater zu schreiben — seine Mutter starb, als er in
RuBland war, und fiir sie las er seine erste heilige Messe—,, aber es vergeht
kein Jahr und kein wichtiges Efeignis im Leben der Seinen, zuletz} seines
Bruders; in dem er nicht in einem Brief zeigt, dafl er ihnen herzlich und
aufrichtig verbunden-ist. Wo er jemanden in Ungliick und Schwierigkeiten
weill, wo ein enttduschter Vater, eine traurigé Mutter sich an ihn wenden
oder wo er von ihren Schicksalen hért, da flieBen in seiné Briefe Worte per-
sonlichsten, menschlichsten Mitempfindens, der Kraft und Giite, die d1e

- heiligsten Herzen ihm selbst geschenkt haben, und die er nun weitergibt.

,,Herz* w1ll er auch von seinen Sohnen in ihrem Arbeiten, in ihrem Ver-
kehr mit den von Sorgen erdriickten Menschen, in der Bildung der Frém-
migkeit, fiir die Irrenden und nicht zuletzt fiir die Feinde. Selbst in der

Wissenschaft hat das Herz seinen Platz. Das Wuchern schopfenscher Phan-
tasie, das. ,,Geme“ der ,,Gelst“ sind allerdings nicht seine Sache. Elfensoweit
weist er aber auch eine We1che, gefuhls_ame Vertraulichkeit oder eine mysti-
zistische Ubersteigerung ab. Das AuBlergewdhnliche in ahgeblich héherer
Schau ist'ihm immer verdichtig. Er ,Jiirchtet den ,lebenden Heiligen*
auflerordentlicher Zusténde. Er wird sie nicht von vornherein ablehnen,



282 ' h Hubert Becher S. J.

aber die Erfahrung fritherer Zeiten und yvahrend seines Lebens bestitigen
ihm immer wieder, wie gut es ist, sich von solchen Personen und Gedanken
fernzuhalten. Man soll einige Jahre zusehen. Dann erét wird man erfahren,
ob eine niichterne Sachlichkeit die echte Grundlage des”AuBerordentlichen
ist. Ebenso fiihlt sich Roothaan etwas unangenehm beriihrt, als er zum
erstenmal mit dem begeisterten de Lamennais zusammentrifft. Sein Eifer
scheint 1hm ungeordnet. Die traurige Entwicklung des so begabten Mannes
sollte ihm nur allzusehr Recht geben.

In dieser Haltung ist P. Roothaan ganz der Sohn des heiligen Ignatius. So
wundert es uns nicht, wenn dessen Exerzitienbuch der Angelpunkt, die
Richtschnur und der Inbegriff seines religiésen Seins und Strebens ist. Die
Jesuiten halten es mit Recht fiir eine der gré8ten Leistungen P. Roothaans,
daB er dieses Biichlein und seinen Gehalt wieder zum Leben erweckte. Wenn
sie ihn zuweilen den zweiten Griinder ihres Ordens nennen, dann ist dies
-in der Sorge fiir die Exerzitien und ihre geistige Form begrﬁndef. Roothaan
ist der Ubersetzer, Erklirer und Verbreiter dieses Buches geworden. Immer
wieder empfielt er es dem Einzelnen und dem ganzen Orden. Seine frohesten
Briefe schreibt er, sein gré8tes Lob spricht er :ius, wenn er hoért, daB ein
~ Pater fiir sein geistliches Leben in Kdiesem Buche Rat sucht oder es seinem
apostolischen Wirken zu Grunde legt. Dabei warnt er vor den Gefahren, .
»Geist” zu suchen, ,,geistvoll” zu Gbersetzen (2, 77), oder in allzu ausfiihr-
lichen Kommentdren den Gehalt auszubreiten. Die Exerzitien sollen mit
Gott verbinden, sind die Anleitung, da8l die Seele ihre eigene und selbstin-
dige Verbindung mit ihrem Herrn gewinnt. Was die Menschen tun kdnnen,
ist mehr die duBere Regelung der Ubungen, ist die Methode. Man wird aller-
dings sagen konnen, daB3 P. Roothaan in einem gewissen Grad geneigt war,
diese Regelungen zu genau und zu vgrstandesmiBig zu ordnen. Wer jedoch
bedenkt, daB es in den ersten Jahrzehnten nach der Aufhebung des Ordens”
notwendig war, zuerst. iiberhaupt wieder einmal ,,das wichtigste Instru-
ment“ der religiésen Bildung der Ordensmitglieder und ihrer Arbeiten
kennen zu lehren, wird diesen Vorwurf nicht allzu ernst nehmen. Rogthaan
wire der Letzte gewesen] der von sich behauptet hitte, ein fiir allemal und
unter jeder Riicksicht die Exerzitien vorgelegt, erklirt und verstanden zZu
" haben. Er selbst betont, daB das Exerzitienbuch die Mann1gfalt1gke1t des .
Geistes anerkenné und fordere. Eines darf man ihm nicht vorwerfen, er
habe nur auf den Verstand wirken und eine Verstandesaszese lehren wol- .
len. Mit ausschlieBlichen Richtungen hat er nichts gemein. In ihnen sieht
er den Ursprung des Irrens, wenn man nur vom Verstand, nur vom Willen,
nur von? Empfinden das Heil erwartet. Er will das Ganze, den Inbegriff des
Menschen, den er immer wieder ,,Herz“ nennt. Es ist das Herz, das aus den
Herzen Jesu und Marié schopft und sich an ihnen bildet.

3. Die zweite, der Zeit nach sogar die erste Erkenntnis des Novizen Root-
haan, war der Geist des Gehorsams und der Bescheidenheit, der aus der-



<

Aus dem BriefWedisel des P. Johann Philipp Roothaan - 283

Uberzeugung lebt, daB man in allem, was dem Menschen begegne, den Wil-
len Gottes zu sehen habe. Hier hat er in Wahrheit den Kern seines neuen
‘Lebens und die letzte Form des Jesuitenhordens erfaBt. Der Universalismus
des ,,in allem Gott finden* lehrte ihn"die vollkommene Einordnung in alles
' Geschehen, das die géttlicie Vorsehung leitet, und in'dem der Einzelne in
Unterordnung unter di¥ gegebenen Vorgesetzten lebt. Sein kch sieht sich
nicht mehr selbstindig, das wie bisher aus eigener Einsicht wihlt und aus
.eigenem Entschlufl handelt. Er ist mit seiner Begrenzung und Erginzungs-
notwendigkeit Glied und Teil eines Ganzen. Hinfort ist es darum sein Be-
streben, in dieser dienenden Stellung sich auszuwirken, nicht blof duBer-
lich die Reihe einzelner Auftrige zu erledigen, sondern das ihm Ubertra-
gene mit dem Blick auf das Ganze moglichst gut zu erfiillen. In dieser inne-
ren und #duBeren Einordnung strebt er nach Vollkommenheit. Da er hier
immer neue Moglichkeiten entdeckt, erfiillt ihn immer mehr dieser Geist
des Dienstes an einem groBeren Werk — iibrigens ein Grundgedanke der-
Exerzitien. - - . - -
- Hier sehen wir auch die Grundlage fiir seine Auﬁerung, er tauge nur, um
unter einem klugen, d. h. iiberschauenden Oberen kleine Auftrige zu er-
fiillen. Wenn man zu sagen pflegt, nur der kénne befehlen, der zu gehorchen
gelernt habe, wird uns die Wahrheit dieser Worte an P. Roothaan deutlich.
Denn das Gehorchen sagt 1hm immer diese Einordnung der Einzeltatigkeit
in das Ganze. Befehlen ist aber nicht Ausiibung der Macht und der Herr-
_schaft, sondern Erkenntnis und Anordnung alles Einzelnen im Rahmen der
Gesamtarbeit bis in die Einordnung und Anordnung des Héchstbefehlenden,
Gottes selbst. Jeder MiBbrauch der Macht, der diese zuweilen als das
schlechthin Bése ansehen 148t, ist nichts anderes als die eigenméchtige Aus-
dehnung des Ich bis zur Zerstérung einer Teil- oder der Gesamtordnung.
Ein Mann, der wie Roothaan das innere Wesen des Gehorsams erkannt und ‘
gelibt hatte, muBite darum der geborene Obere sein. Freilich spiirte auch er
in sich anfangs das Zagen und Zittern der Verantwortung und der Vielfalt
der Aufgaben, die nﬁnmehr an ihn heranmtraten. Aber nachdem er erkannt
. hatte, daB8 diese Unruhe die Versuchung des schwachen Menschen sei, und
daB er auch als Oberer in der Ordnung Gottes stehe, gewann er wieder
jenen Gleichmut und jene Geduld, die er als General bei den schwersten
Entscheidungen und in-den verwirrtesten Verhiltnissen bewahrte. Schon
als Rektor sah er, dal man eine neue Arbeit, etwa die Griindung eines Kol-
legs, nicht theoretisch nach allen Seiten hin im voraus ordnen kénne. Man
miisse anfangen und Erfahrungen sammeln, um so den Ausgleich der vec-
schiedenen Riicksichten zu finden. Die Demut, d. h. die Uberzeugung von
. der eigenen Begi*enztheit, lieB ihn offen sein fiir alle Einsichten, die ihm
das Leben schenkte. Indem .er diese Erfahrungen machte, gelangte er zu’
jener Uberschau und Sicherheit, die die Schwierigkeiten voraussah und von
vornhefein die Wege und Mittel vorbereitete, ihnen gegebenenfalls zu be-



284 E ] _ Hubert Bechet' S. J.
gegnen. Und dennoch waren ihm Wissen und Erfahrung nicht das Wichtigste

seiner Regierung. Entscheidend blieb die Uberzeugung, auch selbst Werk-
zeug in der Hand Gottes zu sein, der Menschen und Verhiltnisse schaff», ’,
zuliBt und mit ihnen, je nach ihrer Stellung und Aufgabe, seiném Ziel zu-
fiihrt. Es ist die praktische Geschichtstheologie des iiberzeugten religidsen
Menschen, fiir die er das Wort findet, fiir eine gufe Leitung benétige man
* 30 Unzen Wissen, 50 Unzen Klugheit und 100 Unzen Geduld (1, 212).

N

4. Bei dem schnell und in die verschiedensten Verhiltnisse hineinwachsen-
. den Orden war es nicht einfach, den rechten Ausgleich von Einheitlichkeit-
und Mannigfaltigkeit zu finden. Wir sehen, wie Roothaan eine falsche Ein-
formigkeit ablehnt (2, 279). Er will nicht, daB {iberall dieselben Gebrﬁuche
‘eingefiihrt werden. Sie sollen auch innerhalb-der Provinzen eines einzigen
Landes verschieden sein. Besondere Arbeiten, wie die der neu begriindeten
Bollandisten, werden, in rechtem Ma$8, eine besondere Weise des duBeren
Lebens mit sich bringen. Es wird bequemere und weniger bequeme Ge-
wohnheiten geben, die neben anderen bestehen kénnen. Den beginnenden -
Nationalismus erkennt Roothaan deutlich, 148t -sich aber nicht hinreiBlen,

wegen dieser Gefahr gewisse Elgentumhchkenen Zu beseltlgen 2, 279). Ge-

rade bei einer solchen Mannigfaltigkeit der Personen und Ldnderbedarf aber
ein auf ein einheitliches Ziel gerlchteter Orden eines groBen inneren Zu-

sammenhaltes. Dem dient eine regelmiBige und rege Verbindung der ver-

schiedenen H#user mit dem General. Doch ist fiir Roothaan das Wesentliche

und Entscheidende der innere Geist, die gemeinsame Form der Frémmig-
“keit. Thre Wurzel und stets flieBende Quelle sind die Exerzitien. Besonders B
der junge Ordensmann muf} sich in ihnen bilden. Noch s¢ dringende Arbei-
ten kénnen kein Grund sein, die religiose Schulung abzukiirzen oder hintan-
zustellen. Der Geist des Gebetes kann kaum zu-sehr géfﬁrdert_wer.den, wo-
hingegen der Aktivismus immer wieder zuriickgehalten werden mufl. Wenn
P. Roothaan im’ Laufe seiner langen Regierungszeit natiirlich auch manche
#uBere Vorschriften gab, zumal bei bestimmten Gelegenheiten oder fiir ein-
zelne Personen und Personenkreise, so treten diese Bemithungen vollstin-
dig zuriick hinter der ungemein innigernr und ergreifenden Eindringlichkeit,
mit der er bei Erfolg und MiBerfolg, Ausbreitung und Verfolgung, auf die
Verbindung mit Gott hinweist. Es ist unnétig, aufs neue zu betonen, daf3
diese ihre Echtheit nicht an der Gefiihlsstirke erweist und sich nicht -auf
Instinkt und Inspiration stiitzt, sondern durch den Verstand begonnen und
" im Herzen vollendet wird.

"Aus demt Exermtlengelst ﬂleBt eine gew1sse Hirte und Strenge der Aszese,
die den Weltgeist im eigenen Innern ablehnt. Sie 148t durch die duBere Ge-
~stalt der Armut und Demut immer wieder die Umwelt spiiren, da8 der
Apostel Gottes {iber dem Genuf der Welf steht und d1e Menschen iber sie
hinausfithren soll. . ‘ . , -



Aus dem Briéfwechsel des P. Johann Philipp Roothaan 285

5. Es war schon etwas Grofes, eine geordnete Mannschaft inneren religio-
sen Geistes und gediegener Zucht aufgestellt zu haben, die in allen Gliedern
und auch als einheitlicher Kﬁrper Gott dienen wollte. Ignatius von Loyola

- aber hatte die Gesellschaift Jesu nicht nur um ihrer selbst willen gegriindet.-

Es konnte darum auch nicht die Absicht ihres groBen Erneuerers sein, sie als
Selbstzweck zu wollen. Threm innersten Wesen nach war def Orden eine apo=

stolische, seelsorgerliche GréBe. E;gene Vollkommenheit sollte die Erlésung .

der Menschen dienen, und an der seelsorglichen Atbeit sollten der Einzelne
und der Orden wachsen. S6 war die Auseinandersetzung mit der Welt, die
.Forderung des Reiches Gottes, das Ziel aller Bemiihungen Roothaans, auch
wenn sie noch so kleine Dinge der Hausordnung betrafen. Die eigentliche

 GroBe des Generals besteht nun darin, diese.Aufgabe als eine geistige be-

griffen zu haben, d1e von der Wissenschaft und Gottesgelehrtheit aus zu

leisten sei. Der Mann der Verwaltung war in erster Linie ein Theologe, der.

die gelehrten Stromungen seiner Ze1t verfolgte und semem Orden zur Be-
meisterung vorstellte. ( . . -

v Schon den Anfingen des Gymnaswsten Roothaan entstammt diese gei- ’

stlge Zielsetzung. Es ist eine Weltgeschlchthche Fiigung, daB dieser. Mann,
der eingn Priesterorden, dessen Mitglieder in allen Léndern der alten und
neuen Welt wirkten, leiten sollte, gerade den Niederlanden entstammte.
Dieses kleine Land war der Umschlagsplatz aller neuen Ideen gewesen,
welche die Neuzeit seit dem 17. Jahrhundert beherrschten und in den ver-
schiedenen philosophischen und theologischen Systemen formten. Angefan-

- gen von dem mos geometricus des Cartesius bis zu allen Schattierungen des

-

Kalvinismus, -Soziniahismus, Deismus, Pantheismus, Naturalismus fand

allés Geistige in den regsanién Niederlanden Férderung. Sie waren die Hei- .

mat der Biicher und Schrlften aller grofen Heterodoxen des 17. und 18.
‘Jahrhunderts. Die katholische Kirche lebte dort in einer bescheidenen Ver-
borgenheit, aber zugleich in schlichter Echtheit. Man ist versucht, an die
Legende vom Hemd des Gh‘icklik:hen zu erinnern, nach dem auch die er-
krankten Konige des Geistes suchen, und das sie immer wieder bei den
Kleinen und Enterbtén finden Werden, wie auch das Urchristentum von dort
aus seinen Siegeszug antrat ‘

‘Dem jungen Roothaan trat die Welt der Aufkldarung schon in seiner frii-

—

hen Jugend entgegen, als er nach seinem Beruf suchte. Die Hochschulen von .

. Miinster und Loéwen lehnte er ab, da ihr Wlssenschafthch -theologisches
Leben von den Philosophen und Illuminaten bestimmt war (1, 5. 13. 174).
Unter der Wirkung dieser Scheidung stand er offenbar auch wihrend seines
Studiums in RuBland, das vermutlich und natiirlich jerfe Lehren bekimpfte,

' aus denen die Feinde und Zerstérer des Jesuitenordens hervorgegangen
wdren. Als-General begegnete ihm-immer wieder die glaubens- und katho--

11kenfe1ndhche “Wissenschaft. Aus der Jugendhaltung wird zusehends die

Pﬂlcht dafiir zu sorgen, dal die studierende Jugend des Ordens aus der



286 .~ Hubert Becher S. J.

iiberlieferten katholischen Philosophie und Theologie die Fiahigkeit ge-
winne, sich mit den modernen Fragen auseinanderzusetzen und sie inner-
lich zu {iberwinden. Dabei zeugt es von seinem weiten und tiefen Geist,
daB es ihm nicht so sehr darauf ankam, einzelne Lehren abzulehnen und zu
bekdmpfen, als die inneren Voraussetzungen, die Triebkréfte und den Kern
dieser und aller neueh. Gelstesrlchtungen erfassen zu lehren. Roothaans
Aufmunterungen begleiteten die ersten Schritte der wiedererwachendan
Scholastik. Er muBte zuweilen sehen, wie einige sich zu sehr in die spekula-
tiven Gedankenginge des deutschen Idealismus verstrickten, die auch'auf
Frankreich und Italien stark einwirkten. Hier warnte er und empfahl die«
Bildung des ,,Herzens“, um die ausschlieBlichen ,,Systeme* ablehnen zu
konnen (2, 317; 5, 514). Andere schienen sich wieder mit einer zu oberflich-
lichen Kenntnis fremder Anschauungen zu begniigen. Ihnen riet er ein ern-
stes und vertieftes Studium an. Nur dann kénne der Lehrer seinen Schiilern
Entscheidendes sagen. Gegen einen falschen wissenschaftlichen Positivis-
mus, wie er sich vor allem in der Exegese zeigte, setzte er die alte katholi-
sche Art der Bibelwissenschaft, die nicht die Heilige Schrift wie Homer und
Asop behandle (3, 145). Gerade die deutsche Spekulation trat immer wieder
in jhrem bedriickenden Tiefsinn in den Gesichtskreis des Generals und sei-
ner ?rofessoren Es wurden Stimmen laut, man miisse das Altererbte dem
Neuen anpasseén; doch unerschiitterlich blieb Roothaan aus tiefem Glauben
heraus bei seinem ,;Non possumus* (5, 940). Zwar war es ihm mch( vergénnt,
eine wirklich innere Uberwindung der neuen Systeme zu erleben. Eine sol-
che Leistung hitte einen liberragenden Geist verlangt. Da es ihn nicht gab,
war es besser, zunichst einmal den tberlieferten Besitz katholischer Wahr-
heit neu zu erwerben und zu vertiefen, als sich gewagten Experimenten aus-
zusetzen. Wenn wir heute auch oft geneigt sind, die Anséitze der neuen
katholischen Wissenschaft kimmerlich und Kompendienphilosophie und
-theologie zu nennen, so vergiBt ein solches Urteil nur allzu leicht das Aus- -
mal der gelstlgen Verwirrung und religiésen Verflachung, die Aufklarung
“und Revolution hervorgerufen hatten, und iibersieht die Gefahr, die sich fiir
die Grundlagen des christlichen Glaubens daraus ergab.

Noch schwieriger war es, eine Entscheidung zu treffen, wenn innerhalb
der katholischen Sghulen.selbst Lehren verkiindet wurden, die von der
rechten Mitte abwichen. Fideisten, Traditionalisten, Ontologisten, Mystizi-
sten und Liberale waren zu bekdmpfen. Wir sehen heute in all diesen Ver-.
suchen eine echte Bemiihung nach neuen Fragestellungen und vertieften
Auffassungen, die nur wegen ihrer zeitgebundenen Armut die rechte Linie
* verfehlten. Allen muBte man zugeben, daB sie Irrtum und Wahrheit in der
modernen Wissenschaft trennen und das Alte, Wahre bereichern wollten. Es
bedurfte schon einer groflen Unterscheidungsgabe, um nicht dem neu erstan-

denen Orden neue Feinde erstehen zu lassen, aber auch die Wahrheit selbst;
-nicht zu gefdhrden. Geistige Auseinandersetzungen nehmen leicht eine



A}

Aus dem Briefwechsel des P. Johann Philipp Roothaan 287

groBe Schirfe an. P. Roothaan muBte oft den streitbaren Geistern unter den -
Jesuitenprofessoren wehren. Immer wieder wies er auf die aufbauende
Darlegung der Wahrheit hin. Er mulite aber auch seinen Séhnen zugeben,
daB zuweilen ein klares Ja und Nein und eine scharfe Unterscheidung not-
wendig sei. Besonders bei den Kdmpfen um die Lehre Rosminis, der von
der pépstlichen Autoritét unterstiitzt wurde und sich um die katholische
Erneuerungsarbéit Italiens groBe Verdienste erworben hatte, ergaben sich
manche Schwierigkeiteh. Die hundert Unzen Geduld Wurden hier bis auf
die letzte gebraucht. In der Riickschau wird man sagen, da§ zwar Rosmini
nicht ohne Einseitigkeit war, daB aber auch die junge Scholastik noch nicht
jene geistigen Mittel besaB, um hier eine rechte Antwort zu geben.

Neben der lateinischen Gelehrtensprache betonte Roothaan sehr die Not-
wendigkeit, in den- einzelnen Landessprachen zu schreiben. Die Orden.s-
jugend sollte griindlich gebildet werden, wobei es eine besonders W1cht1ge
Aufgabe sei; sowohl die ,,MittelmaBigen®, die die besten Arbeiter_stellten,
zu fordern, wie auch aus dem MittelmaB jene zu wecken und zu erheben,
die die Wissenschaften' zu férdern geeigneter wiren, als aufschieBende,
meteorhafte Talente, die aber ohne solide Arbeit 1e1cht der Oberflichlichkeit

- verfallen (2, 129),

Wenn P. Roothaa‘n im Verlauf seiner Amtsfiihrung sah, wie if° zunehmen-
dem Ma8 groBe Prediger, Redner und Seelsorger in der unmittelbaren Ar-"
beit am Heil der Seelen auftraten und einen groBen EinfluB ausiibten, so
war das die Frucht seiner steten Sorge um eine vertiefte Blldung und um

die Forderung der gelehrten Forschung

6. Das Streben nach einer griindlichen Bildung der Ordensmitglieder ver~ -
einte sich bei Roothaan mit dem Wiederholten Hinweis, in der Arbeit die
Liebe und Eintracht mit allen Katholiken zu wahren. Grundsétzlich lehnte
er es darum ab, dem wiedererstandenen Orden Besitztiimer zuweisen zu
lassen, die ihm vor seiner Aufhebung im Jahre 1773 gehort hatten und seit-
dem in eine andere Hand iibergegangen waren. Er lehrte auch, schweigead
Argwohn und feindselige Stimmung zu ertragen. Durch bescheidenes Hel-
fen sollten sich die Jesuiten einfithren, und allen Schein, Einflu gewinnen
und geistig herrschen zu wollen, meiden. ,,Es ist éine Versuchung des Teu-
fels, die Beziehungen zu zerreilen oder auch nur zu lockern, die zwischen
denen bestehen, die das Gute wollen® (3, 4. 2). Es werde auch der Wah -
heit dienlicher sein, die religiése Ubung im katholischen Geiste zu fér-
<dern und nicht so groBen Wert darauf zu legen, theoretisch gegen die prak-
tischen Folgerungen des Jansenismus, Mystizismus usw. zu kimpfen. Wenn
die Patres in ihrem eigenen persénlichen Leben den Geist der Freude und
Heiterkeit pflegten, wiirden sie nicht in die Gefahr einer aktivistischen

- Dynamik kommen, die neue Gegner erweckt. Gott miBfalle ein zu hartes

Y



288 . Hubert Becher S.J.

Urteil mehr als die MiBstinde, die man verurteile (2, 240). — So wird Root-
haan selbst bei allen Nachrichten ynd Erfahrungen iiber die Irrtiimer und
‘Mangel im religiésen Leben der Vélker nicht blind gegenuber dem Guten”
der Zeit, das iiberall aufscheine und nur der heiteren Sinne, auch in den
Augen und Herzen der apostolischen Priester bedurfe, um zu wachsen und

" Frucht zu bringen (2, 471 ff).

P. Roothaan mubBte es oft erleben, wie schwer es ist, Menschen d1e alle-
das Gute wollten, auf eine Linie zu br1ngen Er war dann immer bereit,
nachzugeben. Selbst die Gegner der Kirche lehrte er, so gut es gehe, zu ge-
winnen. Aber Furcht kannte er nicht und wollte‘er nicht. ,,Wir sind Séhne
der Ecclesia militans. Man kimpft gegen uns, wir sind aber nur der Vor-
wand; denn man meint den -Glauben“, schrieb er-in die Schweiz, als sich
1845 der Sonderbundskrieg vorberéitete (4, 148). So konnte er auch getrost
dié*v erfolgungen der Gesellschaft ertragen und seinen Séhnen zurufen, daf3
sie in der Nachfolge Christi litten und am Schicksal der Kirche und damals
insbesondere des Papsttums teilndhmen. Wenn die Austreibungen die Wir- -
kung hatten, da apostolische Arbeiter nach Amerika, China und in die ganze
Welt verschickt werden konnten, war ihm das der Beweis einer gnaden-
vollen Fiihrung Gottes, der zu neuen und weiteren Aufgaben rufe.

Inmitten der Wirren der Zeit, inmitten der vielféltigen Aufgaben und
Néte der katholischen Welt stand somit P. Roothaan als eine ruhige, etwas
ernste und doch im Herzen liebevolle und giitige Persdnlichkeit. Wachsam
beobachtete er alles, was geschah, geplant, geforscht und gearbeitet wurde.
Nachdenklich und betend suchte er sich nicht nach duBeren Zielen, sondern
. in seinem Inneren zu orientieren. Alles erwartete er von der Verbindung
mit Gott. Pietas ad omnia utilis (1 Tim 4, 8). Seine eigentliche Gréfie war
darum nicht der wissenschaftliche Scharfsinn, nicht Weitblick oder mensch-
liche Klugheit, nicht die Geduld oder der unermiidliche Starkmut, die ihm
alle in hohem MaBe zukamen, sondern die Heiligkeit, die vom Licht uad
der Liebe Gottes lebt.





