
277 

AUS dem Briefwechsel des 
P. Johann Philipp Roothaan 

Von Hubert ,B e c h e r S. J., Bad Godesberg 

Die Gesellschaft Jesu verehrt in P.Johann Philipp Roothaan (1785•1853) 
einen Generalbbern, unter dem sie sich nach ihrer Wiederherstellung 181A . 
in ihrem inneren Leben zu einer geschlossenen Gesellschaft formte und nach 
außen in Europa, Amerika und den Missionsländern weithin ausbreitete. 
Trotz der zahlreichen Verfolgungen, xlie in fast allen Ländern die Arbeiten 
der Jesuiten hemmten und vorübergehend unmöglich machten, erlitt die 
Aufwärtsbewegung keinen Stillstand; die Schwierigkeiten dienten nur da- 
zu, den inneren Geist und die Arbeitsweise zu vertiefen. Unter den mensch- 
lichen Ursachen, die diese Entwicklung ermöglichten, gebührt P. Roothaan 
kein geringes Verdienst. Sein, im Glauben und in einer echten Frömmigkeit 
geformter Charakter war wie eine natürliche, unerschütterliche Grundlage 
eines Wachstums in den Gewittern und den Sonnentagen seiner Zeit. 

Der ebenso begabte wie lebenskräftige und ruhige Niederländer hatte in 
stiller Überlegung vor dem Angesichte Gottes den Entschluß gefaßt, 1804 
in das weitentfernte Weißrußland zu gehen, um sich dem dort erhaltenen 
Rest des Jesuitenordens anzuschließen. Mit seinen Mitbrüdern 1820 von dort 
ausgewiesen, kam er in die Schweiz, wurde nach drei Jahren zum Rektor 
eines neugegründeten Kollegs nach Turin berufen, war einige Monate Vize- 
provinzial der italienischen Provinz, um 1829 zum General gewählt zu wer- 
den. Von da an leitete er die'Geschicke des ganzen Ordens, obwohl er sich 
selbst in einer merkwürdigen • übrigens der. einzig bekannten • Ver- 
kennung seines Wesens, nur als geeignet betrachtet hatte, unter einem klu- 
gen und tüchtigen Oberen kleine Aufgaben, zu erledigen (1, 205). Das Jahr 
1848 zwang ihn, Rom zu verlassen. Eine gütige Vorsehung ermöglichte es 
so, daß der General fast" alle Häuser seines Ordens besuchen konnte und da- 
durch ein noch anschaulicheres Bild der Menschen und Verhältnisse gewann, 
als ihm schon der in der Gesellschaft übliche rege Briefverkehr erlaubt 
hatte. 

In der inneren Überlieferung des Ordens ist P. Roothaan vor allem als 
der-Mann bekannt, der durch den unermüdlichen Hinweis auf das Exerzi- 
tienbüchlein des heiligen Ignatius und seine Mühewaltung für dessen ver- 
tiefte Erkenntnis den inneren Geist der wiedererstandenen Gesellschaft be- 
stimmt hat. Seine zahlreichen an den ganzen Orden gerichteten Sendschrei- 
ben, Lehr- und Trostbriefe, bestätige« diese Auffassung; sie wollen den Geist 
des heiligen Ordensstifters und den der ersten Blütezeit wieder lebendig 
machen. Ein deutlicheres und persönlicheres Bild seines Wesens, seiner 
Berufsauffassung, seiner dem Heil der Seelen geweihten Liebe vermitteln 
indessen die Tausende von Briefen, die er einzelnen Oberen und Mitbrü- 
dern, Patres, Fratres, Novizen und Brüdern schrieb, oder die er an seine 



278 Hubert Becher S. J. ^ 

Verwandten, an persönliche Freunde, an Männer und Frauen seiner Zeit 
richtete. Man kann wohl behaupten, daß es kein die Kirche und den Glauben 
berührendes Ereignis gibt, zu dem P. Roothaan nicht Stellung nahm, und 
daß kaum eine bedeutendere Persönlichkeit des katholischen Lebens der 
aufgeregten Jahrzehnte von 1830•1853 ohne unmittelbare oder mittelbare 
Verbindung mit dem Jesuitengeneral blieb. Das ist um so auffälliger, als 
seine ganze Art eher zurückhaltend und schweigsam als redselig und be- 
triebsam war. Es war ehen die Macht der Persönlichkeit, die die Blickef so 
vieler auf sich lenkte.'So wurde P. Roothaan, der seine apostolische Tätig- 
keit als Lehrer eines Gymnasiums und als Missionar begonnen hatte, dann 
aber durch die Wahl seiner Brüder an den Schreibtisch und das Verwal- 
tungszimmer gefesselt wurde, zu einem weithin wirkenden Boten der gött- 
lichen Wahrheit und Liebe. 

Der Brief bewahrt die persönliche Unmittelbarkeit und Frische über die 
Zeiten hinweg. P. Roothaan aus seinem Briefverkehr kennen zu lernen, ist 
ein menschlicher Genuß und ein geistlicher Gewinn. Diese zu verschaffen, 
gab P. von Ledochowski, der im Jahr 1944 verstorbene Nachfolger im Amt 
des Generals, den Auftrag, wenigstens einen Teil der fast 20 000 Briefe 
seines Vorgängers zu veröffentlichen. Denn die Durchsicht der Dokumente 
seines Lebens, die man bei Gelegenheit des Heiligsprechungsverfahrens 
unternahm, ergab einen solchen Reichtum an religiösen Werten, daß die 
ersten Leser der Handschriften- selbst davon überrascht und ergriffen 
waren. j3o wurden von 1936•1940 fünf große Bände mit insgesamt 1713 
Briefen veröffentlicht.1 ' * 

Es war nicht die Absicht der Herausgeber, eine Geschichtsquelle zu schaf- 
fen, sie wollten die Persönlichkeit, die Lebensform und die Grundsätze 
des Schreibers bekannt machen! Darum nahmen sie bei ihrer Auswahl 
alle noch erhaltenen Jugendbriefe in ihre Sammlung auf und suchten aus 
den übrigen Briefen an Obere und Ordensmitglieder sowie an geistliche 
und weltliche Amtsträger und Privatpersonen diejenigen aus, die ihrer Ab- 
sicht am meisten dienlicn schienen. Dieser erbauliche Gesichtspunkt mag 
dem reinen Geschichtsforscher willkürlich erscheinen. Indessen werden wir 
den menschlichen und religiösen Wert höher einstufen als die reine Tat- 
sachenerkenntnis. Dennoch stellen die Briefe'Roothaans, selbst wider Wil- 
len, eine Geschiehtsquelle ersten Ranges dar; denn die in jedem Wort sicht- 
bare Lauterkeit des Verfassers bürgt dafür, daß auch die übrigen vielleicht 
für die Kirchengeschichte ergiebigeren Brie'fe nichts enthalten, was sein 
Bild änderte oder was andere Antriebe seiner Bemühungen und Arbeiten, 
andere Urteile über Personeil und Sachen ans Licht bringen könnte. 

Auch unsere Darstellung hat nicht die Absiclft, die geschichtliche Erkennt- 
nis zu vermehren. Wir wollen vielmehr einen Blick in das Innere dieses 

1 Epistolae Johannis Phil. Roothaan, Societatis Jesu Praepositi Gener^lis XXI, 
Romae 1936, 1939. 1940. XII u. 366; XLIV u. 486; XXXVIII u. 579; XXXII u. 463; 
XXXII u. 520 (464•983). 



Aus dem Briefwechsel des P. Johann Philipp Roothaan 279 

großen und heiligen Menschen tun und wollen versuchen, deutlich zu ma- 
chen, wie P. Roothaan in den' Wirren seiner Zeit dachte, fühlte, aneiferte 
und handelte. 

Die erste Hälfte des 19. Jahrhunderts ist eine Zeit des Umbruchs und des 
neuen Auf bäus. Nach der Verflachung der Aufklärung und den Unruhen der 
französischen Revolution suchte die Kirche wieder zu einer neuen Tiefe und 
und zu neuer Festigkeit zu gelangen: Im Wetteifer und in steter Auseinan- 
dersetzung mit den Ideen der Zeit, Töchtern der deistischen und atheisti- 
schen Vergangenheit, im Kampf mit irrigen iind halbirrigen Richtungen 
innerhalb der katholischen Welt, die oft in guter Absicht, aber in ungeläu- 
terter Weise den Anschluß an ihr Jahrhundert anstrebten, war es die Auf- s 

gäbe der Söhne der Kirche, die alte Wahrheit wieder neu zu gewinnen und 
in der Welt fruchtbar zu machen. Gerade die Verwirrung und Vielfältig- 
keit des Strebens sind das Kennzeichen jener Zeit. Es kommt uns vor, als ob 
sie darin unseren Tagen ähnlich sei. Sie hat zwar andere Formen und andere 
Fragestellungen; aber ein Beispiel der Vergangenheit mag uns leichter den 
rechten Standpunkt im Bereich jener •Vorentscheidungen" finden lassen, 
von denen heute so oft und mit Recht die Rede ist. Die Festigkeit der letzten 
Anschauung und die Weite des Herzens allen Erscheinungen gegenüber 
sind die unersetzliche Voraussetzung für eine geistige Fruchtbarkeit,, die 
wir für unser Arbeiten und Wirken ersehnen. 

Allerdings können Auszüge und eine Blumenlese von Gedanken nur ein 
schwaches Bild P. Roothaans vermitteln. Unvergleichlich wertvoller ist der 
Gesamtgewinn, den der Leser aller 1713 Briefe hat, wenn er sich auch kaum 
Rechenschaft darüber'gibt, welches einzelne Wort ihn geistig erleuchtete 
und im Innern bewegte. 

1. Der junge Roothaan macht schon in seinen ersten Briefen den Eindruck 
eines gesetzten, in die Ordnung hineingebundenen und zugleich von seinem 
Tun begeisterten Menschen. Er istyein sehr guter Sohn semer -Eltein und 
lieber Neffe seiner Oheime und Tanten; er ist aufgeschlossen, fleißig, fromm 
und treu im Besuche der Kirche. Das alles mag so klingen, als sei er einer 
von jenen braven Musterknaben gewesen, deren Herz zu fad und leiden- 
schaftslos ist, als daß sie die Grenze des Gewöhnlichen nach rechts oder links 
überschreiten könnten. Das wäre jedoch ein Fehlurteil. Johann Philipp hat 
sein Eigenleben und weiß genau, was er will. Vielleicht hat sich sein Beicht- 
vater darum nicht verwundert, daß er den Entschluß faßte, Jesuit zu wer- 
den, wohl aber mag ihn die ruhige Bestimmtheit des jungen Menschen oft 
genug überrascht haben, der um Rat fragte und sich der Führung unter- 
stellte und doch den Seelenführer immer wieder aufs neue erleben ließ, 
daß auch das gehorsamste Beichtkind eigentlich nur Gott gehört. Die Leh- 
rer des jungen Johann Philipp mochten sich noch so sehr in der Hoffnung 
gewiegt haben, in ihm einen neuen Stern der Philologie heranzubilden; sie 



280- Hubert Becher S. J. 

mußten erkennen, daß die Wissenschaft vor ihm versank, wenn die Welt 
Gottes einlud. Roothaan wird seinen Lehrern und Erziehern, auch den Pro- 
testanten unter ihnen, immer ein dankbares und-ganz herzliches Gedenken 
bewahren, wird in seinen, Briefen fast noch schwärmen von den seligen 
Zeiten, als er Grammatiken, Lexica und Schriftsteller handhabte. Aber •als 
ich ein Kind war, dachte ich kindlich"; und damit wendet er sich dem Dienst 
Gottes zu. Den Eltern und Verwandten war er stets ergeben und fügsam. 
Als er aber erneut und bestimmt äußerte, Gott rufe ihn nach Rußland, gab 
es keine lange Erörterung. Die Eltern, die ihm wohl diese Art vererbt 
hatten, besaßen die menschliche Weite und die christliche Stärjce, ein volles 
Ja zu sagen und ihren Segen zu geben. Die ruhige Kraft wird die Gruhd- 
eigenschaft Roothaans bleiben. Zukunftspläne erscheinen ihm nicht blitz- 
artig im Geist, tragen ihn nicht traumhaft der Wirklichkeit voraus. Lang- 
sam formt sich der Gedanke, wird dann aber auch ausgeführt. Hierin ist er 
ganz der Niederländer. Nur als er Rektor wird, und die neue und vielseitige 
Verantwortung drückt, erlebt er eine Zeit der Unruhe, beginnt er bis tief in 
die Nacht zu arbeiten, um allem und allen gerecht zu werden. Sobald er 
aber erkennt und ihm gesagt wi,rd, daß eS: sich dadurch nur müde und un- 
fähiger mache, im rechten Augenblicke das Rechte zu tun, arbeitet er wieder 
mit dem alten Gleichmut und legt sich pünktlich zur Ruhe, als ob nichts 
mehr zu tun sei \1, 321). Das wird während seines Generalates eines der 
wichtigsten Dinge sein, zu dem er ermahnt: sich nicht durch das Allzuviel 
der Arbeit unfähig Zu machen, die Sache Gottes nicht durch Hetze zu zer- 
stören, sich nicht fortreißen zu lassen von den Möglichkeiten, das Reich 
Gottes zu fördern. Als ihm aus Frankreich vorgeschlagen wird, eine katho- 
lische Zeitung zu gründen, schreibt er, er sehe wohl, wie notwendig und 
nützlich das sei, aber das zwinge, von Tag zu Tag Stellung zu nehmen. Man 
komme in die Gefahr, dem Grundfehler der Zeit, der Leichtfertigkeit, zu 
verfallen. Es könne nicht ausbleiben, daß man eben nur dem Tag diene und 
den allseitigen Blick verliere. Das sei aber nicht dem Wesen des Ordens 
gemäß (2,197). Selbst als in Italien, inmitten der geistigen Wirren der Revo- 
lution, der Gedanke einer religiös-kulturell-wissenschaftlichen Zeitschrift 
auftaucht, ist er abgeneigt. Nur der ausdrückliche Befehl des Papstes bringt 
ihn dazu, sein, Ja zur Gründung der'Civilta cattolica zu sagen und auf die 
•acta eruditorum" zu Verzichten (3, 222 f). Es sollen sich darum auch die 
jungen Leute nicht zu früh in die Arbeit stürzen und sich darin verlieren 
(1, 321). Er will keine übereilte Vorbereitung und sähe es gern, wenn der 
junge Pater nach seiner Ausbildung zuerst im stillen und begrenzten Kreis 
einer Schule unterrichtete. 

Mit dieser ruhigen Bestimmtheit des Innern verbindet sich die klare Ge- 
radheit des Äußern. Roothaan ist zeitlebens ein unzweideutiger und auf- 
richtiger Mensch gewesen, der in seinen Briefen klar und offen, vielleicht 
sogar, wie er selbst gestand, zuweilen zu klar schrieb (4, 89). Diese Offen- 



Aus dem Briefwechsel des P. Johann Philipp Roothaan 281 

heit vermochten manche nicht zu ertragen. Andere argwöhnten, offenbar 
aus der Erfahrung mit anderen, daß auch ihr General nicht alles sage. Da 
verkannte man ihn und die Lauterkeit seines Wesens;,allerdings nur vor- 
übergehend, denn w° immer auf Seiten der anderen ein ehrlicher Wille 
war, begegneten sich bald die Herzen, wuchs das gegenseitige Verständnis, 
wuchsen Höchschätzung und Ehrfurcht. Wo aber verstecktes Wesen sich mit 
Eigenwilligkeit und Rechthaberei vermischte, da ,war P. Roothaan nicht 
bereit, zu helfen oder eine Entscheidung zu verschieben. Als die Vertreter 
des Hermesianismus sieh an ihn, den •mächtigen und einflußreichen Gene- 
ral", wandten, um seine Fürsprache zu erwirken, fühlte er sofort die innere 
Zweideutigkeit. Sie war ihm ein sichereres Zeichen des Irrtums-ais die 
Lehre selbst, bei der man gewiß nicht auf den ersten Blick ein allseitig 
gerechtes Urteil fällen konnte. 

2. Das Noviziat formte naturgemäß zuerst das Gebetsleben des jungen 
Niederländers. Das Hervorstechendste dabei ist, daß er sich der Verehrung 
der heiligsten Herzen Jesu und Maria öffnete. Schon immer war er echt und 
innig gewesen, jetzt begegnet uns eine große Wärme seiner Andacht und 
Frömmigkeit.-Sein Herz ist entzündet. Die Liebe zum ^eiligsten Herzen Jesu 
weitet sein ganzes Streben; dem fügt die Andacht zum Herzen Maria einen 
Zug kindlichen Vertrauens hinzu. In ihrem mütterlichen Schutz wird und 
bleibt er der.Mann eines ganzen, empfindsamen Herzens. Er wird ein Vater 
seiner Söhne, die, soviel es ein Mensch sein kann, in ihm fast Vater und 
Mutter zugleich haben.   •      . - . 

Sein Beruf trennt ihn zwar vom Elternhaus.'Seine Arbeiten erlauben es 
nicht, allzu häufig dem Vater zu schreiben • seine Mutter starb, als er in 
Rußland war, und für sie las er seine «erste heilige Messen-, aber es vergeht 
kein Jahr und kein wichtiges Ereignis im Leben der Seinen, zuletzj seines 
Bruders, in dem er nicht in einem Brief zeigt, daß er ihnen herzlich und 
aufrichtig verbunden ist. Wo er jemanden in Unglück und Schwierigkeiten 
weiß, wo ein enttäuschter Vater, eine traurige Mutter sich an ihn wenden 
oder wo er von ihren Schicksälen hört, da fließen in seine Briefe Worte per- 
sönlichsten, . menschlichsten Mitempfindens, der Kraft und Güte, die die 
heiligsten Herzen ihm selbst geschenkt haben, und die er nun weitergibt. 

•Herz" will er auch von seinen Söhnen in ihrem Arbeiten, in ihrem Ver- 
kehr mit den von Sorgen erdrückten Menschen, in der Bildung der Fröm- 
migkeit,, für die Irrenden und nicht zuletzt für die Feinde. Selbst in der 
Wissenschaft hat das Herz1 seinen Platz. Das Wuchern schöpferischer Phan- 
tasie, das •Genie", der •Geist" sind allerdings nicht seine Sache. Ebensoweit 
weist er aber auch eine weiche, gefühlsame Vertraulichkeit oder eine mysti- 
zistische Übersteigerung ab. Das Außergewöhnliche in angeblich höherer 
Schau ist ihm immer verdächtig. Er •fürchtet" den •lebenden Heiligen" 
außerordentlicher Zustände. Er wird sie nicht von vornherein ablehnen, 



282 Hubert Becher S. J. 

aber die Erfahrung .früherer Zeiten und jvährend seines Lebens bestätigen 
ihm immer wieder, wie gut es ist, sich von solchen Personen und Gedanken 
fernzuhalten. Man soll einige Jahre zusehen. Dann erst wird man erfahren, 
ob eine nüchterne Sachlichkeit die echte Grundlage des"Außerordentlichen 
ist. Ebenso fühlt sich Roothaan etwas unangenehm berührt, als er zum 
erstenmal mit dem begeisterten de Lamerinais zusammentrifft. Sein Eifer 
scheint ihm ungeordnet. Die traurige Entwicklung des so begabten Mannes 
sollte ihm nur allzusehr Recht geben.    , 

In dieser Haltung ist P. Roothaan ganz der Sohn des heiligen Ignatius. So 
wundert es uns nicht, wenn dessen Exerzitienbuch der Angelpunkt, die 
Richtschnur und der Inbegriff seines religiösen Seins und Strebens ist. Die 
Jesuiten halten es mit Recht für eine der größten Leistungen P. Roothaans, 
daß er dieses Büchlein und seinen Gehalt wieder zum Leben erweckte. Wenn 
sie ihn zuweilen den zweiten Gründer ihres Ordens nennen, dann ist dies 
in der Sorge für die Exerzitien und ihre geistige Form begründet. Roothaan 
ist der Übersetzer, Erklärer und Verbreiter dieses Buches geworden. Immer 
wieder empfielt er es dem Einzelnen und dem ganzen Orden. Seine frohesten 
Briefe schreibt er, sein größtes Lob spricht er aus, wenn er hört, daß ein 
Pater für sein geistliches Leben in diesem Buche Rat sucht oder es seinem 
apostolischen Wirken zu Grunde legt. Dabei warnt er vor den Gefahren,. 
•Geist" zu suchen, •geistvoll" zu übersetzen (2, 77), oder in allzu ausführ- 
lichen KommentäVen den Gehalt auszubreiten. Die Exerzitien sollen mit 
Gott verbinden, sind die Anleitung, daß die Seele ihre eigene und selbstän- 
dige Verbindung mit ihrem Herrn gewinnt. Was die Menschen tun können, 
ist mehr die äußere Regelung der Übungen, ist die Methode. Man wird aller- 
dings sagen können, daß P. Roothaan in einem gewissen Grad geneigt war, 
diese Regelungen zu genau und zu verstandesmäßig zu ordnen. Wer jedoch 
bedenkt, daß es in den ersten Jahrzehnten nach der Aufhebung des Ordens 
notwendig war, zuerst, überhaupt wieder einmal •das wichtigste Instru- 
ment" der religiösen Bildung der Ordensmitglieder und ihrer Arbeiten 
kennen zu lehren, wird diesen Vorwurf nicht allzu ernst nehmen. RoQthaan 
wäre der Letzte gewesen? der von sich behauptet hätte, ein für allemal und 
unter jeder Rücksicht die Exerzitien vorgelegt, erklärt und verstanden zu 
haben. Er selbst betont, daß das Exerzitienbuch die Mannigfaltigkeit des 
Geistes anerkenne und fordere. Eines darf man ihm nicht vorwerfen, er 
habe nur auf den Verstand wirken und eine Verstandesaszese lehren wol- 
len. Mit ausschließlichen Richtungen hat er nichts gemein. In ihnen sieht 
er den Ursprung des Irrens, wenn man nur vom Verstand, nur vom Willen, 
nur vonfEmpfinden das Heil erwartet. Er will das Ganze, den Inbegriff des 
Menschen, den er immer wieder •Herz" nennt. Es ist das Herz, das aus den 
Herzen Jesu und Maria schöpft und sich an ihnen bildet. 

3. Die zweite, der Zeit nach sogar die erste Erkenntnis des Novizen Root- 
haan, war der Geist des Gehorsams und der Bescheidenheit, der aus der- 



Aus dem Briefwechsel des P. Jphann Philipp Roothaan - 283 

Überzeugung lebt, daß man in allem, was dem Menschen begegne, den Wil- 
len Gottes zu sehen habe. Hier hat er in Wahrheit den Kern seines neuen 

NLebens und die letzte Form,des Jesuitenordens erfaßt. Der Universalismus 
des •in allem Gott finden" lehrte ihn" die vollkommene Einordnung in alles 
Geschehen, das die göttliche Vorsehung leitet, und in dem der Einzelne in 
Unterordnung unter diS gegebenen Vorgesetzten lebt. Sein ich sieht sich 
nicht mehr selbständig, das wie bisher aus eigener Einsicht wählt und aus 

. eigenem Entschluß handelt. Er ist mit seiner Begrenzung und Ergänzungs- 
notwendigkeit Glied und Teil eines Gänzen. Hinfort ist es darum sein Be- 
streben, in dieser dienenden Stellung sich auszuwirken, nicht bloß äußer- 
lich die Reihe einzelner Aufträge zu erledigen, sondern das ihm Übertra- 
gene mit dem Blick auf das Ganze möglichst gut zu erfüllen. In dieser inne- 
ren und äußeren Einordnung strebt er nach Vollkommenheit. Da er hier 
immer neue Möglichkeiten entdeckt, erfüllt ihn immer mehr dieser Gei«t 
des Dienstes an einten größeren Werk • übrigens ein Grundgedanke der" 
Exerzitien. - ' *• 

Hier sehen wir auch die Grundlage für seine Äußerung, er tauge nur, um 
unter einem klugen, d. h. überschauenden Oberen kleine Aufträge zu er- 
füllen. Wenn man zu sagen pflegt, nur der könne befehlen, der zu gehorchen 
gelernt habe, wird uns die Wahrheit dieser Worte an P. Roothaan deutlich. 
Denn das Gehorchen sagt ihm immer diese Einordnung der Einzeltätigkeit 
in das Ganze. Befehlen ist aber nicht Ausübung der Macht und der Herr- 
schaft, sondern Erkenntnis und Anordnung alles Einzelnen im Rahmen der 
Gesamtarbeit bis in die Einordnung und Anordnung des Höchstbefehlenden, 
Gottes selbst. Jeder Mißbrauch der Macht, der diese zuweilen als das 
schlechthin Böse ansehen läßt, ist nichts anderes als die eigenmächtige Aus- 
dehnung des Ich bis zur Zerstörung einer Teil- oder der Gesamtordnung. 
Ein Mann, der wie Roothaan das innere Wesen des Gehorsams erkannt und 
geübt hatte, mußte darum der geborene Obere sein. Freilich spürte auch er 
in sich anfangs das Zagen und Zittern der Verantwortung und der Vielfalt 
der Aufgaben, die nunmehr an ihn herantraten. Aber nachdem er erkannt 
hatte, daß diese Unruhe die Versuchung des schwachen Menschen sei, und 
daß er auch als Oberer in der Ordnung Gottes stehe, gewann er wieder 
jenen Gleichmut und jene Geduld, die er als General bei den schwersten 
Entscheidungen und in den verwirrtesten Verhältnissen bewahrte. Schon 
als Rektor sah er, daß man eine neue Arbeit, etwa die Gründung eines Kol- 
legs, nicht theoretisch nach allen Seiten hin im voraus ordnen könne. Man 
müsse anfangen und Erfahrungen sammeln, um so den Ausgleich der ver- 
schiedenen Rücksichten zu finden. Die Demut, d. h. die Überzeugung, von 
der eigenen Begrenztheit, ließ ihn offen sein für alle Einsichten, die ihm 
das Leben schenkte. Indem er diese Erfahrungen machte, gelangte er>zü 
jener Überschau und Sicherheit, die die Schwierigkeiten voraussah und von 
vornherein die Wege und Mittel vorbereitete, ihnen gegebenenfalls zu be- 



284 " Hubert Becher S. J. 

gegnen. Und dennoch waren ihm Wissen und Erfahrung nicht das Wichtigste 
seiner Regierung. Entscheidend blieb die Überzeugung, auch selbst Werk- 
zeug in der Hand Gottes zu sein, der Menschen und Verhältnisse schafft, 
zuläßt und mit ihnen, je nach ihrer Stellung und Aufgabe, seinejn Ziel zu- 
führt. Es ist die praktische Geschichtstheologie des überzeugten religiösen 
Menschen, für die er das Wort findet,' für eine gute Leitung benötige man 
3<f Unzen Wissen, 50 Unzen Klugheit und 100 Unzen Geduld (1, 212). 

4. Bei dem schnell und in die verschiedensten Verhältnisse hineinwachsen- 
den Orden war es nicht einfach, den rechten Ausgleich von Einheitlichkeit 
und Mannigfaltigkeit zu finden. Wir sehen, wie Roothaan eine falsche Ein- 
förmigkeit ablehnt (2, 279). Er will nicht, daß überall dieselben Gebräuche 
eingeführt werden. Sie sollen auch innerhalb der Provinzen eines' einzigen 
Landes verschieden sein. Besondere Arbeiten, wie die der neu begründeten 
Bollandisten, werden, in rechtem Maß, eine besondere Weise des äußeren 
Lebens mit sich bringen. Es" wird bequemere und weniger bequeme Ge- 
wohnheiten "geben, die neben anderen bestehen können. Den beginnenden 
Nationalismus erkennt Roothaan deutlich, läßt sich aber nicht hinreißen, 
wegen dieser Gefahr gewisse Eigentümlichkeiten zu beseitigen (2, 279). Ge- 
rade bei einer solchen Mannigfaltigkeit der Personen und Länder bedarf aber 
ein auf ein einheitliches Ziel gerichteter Orden eines großen inneren Zu- 
sammenhaltes. Dem dient eine regelmäßige und rege Verbindung der ver- 
schiedenen Häuser mit dem General. Doch ist für Roothaan das Wesentliche 
und Entscheidende der innere Geist, die gemeinsame Form der Frömmig- 
keit. Ihre Wurzel und stets fließende Quelle sind die Exerzitien. Besonders 
der junge_Ordensmann muß sich in ihnen bilden. Noch so dringende Arbei- 
ten können kein Grund sein, die religiöse Schulung abzukürzen oder hintan- 
zustellen. Der Geist des Gebetes kann kaum zu sehr gefördert werden, wo- 
hingegen der Aktivismus immer wieder zurückgehalten werden muß. Wenn 
P. Roothaan im'Laufe seiner langen Regierungszeit natürlich auch manche 
äußere Vorschriften gab, zumal bei bestimmten Gelegenheiten öder für ein- 
zelne Personen und Personenkreise, so treten diese Bemühungen vollstän- 
dig zurück hinter der ungemein innigen und ergreifenden Eindringlichkeit, 
mit der er bei Erfolg und Mißerfolg, Ausbreitung und Verfolgung, auf die 
Verbindung mit Gott hinweist. Es ist unnötig, aufs neue zu betonen, daß 
diese ihre Echtheit nicht an der Gefühlsstärke erweist und sich' nicht-auf 
Instinkt und Inspiration stützt, sondern durch den Verstand begonnen und 
im Herzen vollendet wird. 

Aus dem Exerzitiengeist fließt eine gewisse Härte und Strenge der Aszese, 
die den Weltgeist im eigenen Innern ablehnt. Sie läßt durch die äußere Ge- 

"stalt der Armut und Demut immer wieder die Umwelt spüren, daß der 
Apostel Gottes'über dem Genuß der Welt steht und die Menschen über sie 
hinausführen soll. \ 



Aus dem Briefwechsel des P.' Johann Philipp Roothaan 285 

5. Es war schon etwas Großes, eine geordnete Mannschaft inneren religiö- 
sen Geistes und gediegener Zucht aufgestellt zu haben, die in allen Gliedern 
und auch als einheitlicher Körper Gott dienen wollte. Ignatius von Loyola 
aber hatte die Gesellschaft Jesu nicht nur um ihrer selbst willen gegründet. 
Es konnte darum auch nicht die Absicht ihres großen Erneuerers sein, sie als 
Selbstzweck zu wollen. Ihrem innersten Wesen nach war der Orden eine apcn 
stolische, seelsorgerliche Größe. Eigene Vollkommenheit sollte die Erlösung 
der Menschen dienen, und an der seelsorglichen Arbeit sollten der Einzelne 
und der Orden wachsen. So war die Auseinandersetzung mit der Welt, die 

* Förderung des Reiches'Gottes, das Ziel aller Bemühungen Roothaans, auch 
wenn sie noch so kleine Dinge der Hausordnung betrafen. Die eigentliche 
Größe des Generals besteht nun darin, diese-Aufgabe als eine geistige be- 
griffen zu haben, die von der Wissenschaft und Gottesgelehrtheit aus zu 
leisten sei. Der Mann der Verwaltung war in erster Linie ein Theologe, der 
die gelehrten Strömungen seiner Zeit verfolgte und>seinem Orden zur Be- 
meisterung vorstellte. 
s Schon den Anfängen des Gymnasiasten Roothaan entstammt diese gei- 
stige Zielsetzung. Es ist eine weltgeschichtliche Fügung, daß dieser Mann, 
der einen Priesterorden, dessen Mitglieder in allen Ländern der alten und 
neuen Welt wirkten, leiten sollte, gerade den Niederlanden entstammte. 
Dieses kleine Land war der Umschlagsplatz aller neuen Ideen gewesen, 
welche die Neuzeit seit dem 17. Jahrhundert beherrschten und in den ver- 
schiedenen philosophischen und theologischen Systemen formten. Angefan- 
gen von dem mos geometricus des Cartesius bis zu allen Schattierungen des 
Kalvinismus, Soziniahismus, Deismus, Pantheismus, Naturalismus fand 
alles Geistige in den regsamen Niederlanden Förderung. Sie waren die Hei- 
mat der Bücher und Schriften aller großen Heterodoxen des 17. und 18. 
Jahrhunderts. Die katholische Kirche lebte dort in einer bescheidenen Ver- 
borgenheit, aber zugleich in schlichter Echtheit. Man ist versucht, an die 
Legende vom Hemd des Glücklichen zu erinnern, nach dem auch die er- 
krankten Könige des Geistes suchen, und das sie immer wieder bei den 
Kleinen und Enterbten finden werden, wie auch das Urchristentum von dort 
aus seinen Siegeszug antrat. 

Dem jungen Roothaan trat die Welt der Aufklärung schon in seiner frü-. 
hen Jugend entgegen, als er nach seinem Beruf suchte. Die Hochschulen von 
Münster und Löwen lehnte er ab, da ihr wissenschaftlich-theologisches 
Leben von den Philosophen und Illuminaten bestimmt war (1, 5. 13. 174). 
Unter der Wirkung dieser Scheidung stand er offenbar auch während seines 
Studiums in Rußland, das vermutlich und natürlich jene Lehren bekämpfte, 
aus denen die Feinde und Zerstörer des Jesuitenordens hervorgegangen 
wären. Als General begegnete ihnrimmer wieder die glaubens- und katho- 
likerifeindliche Wissenschaft. Aus der Jugendhaltung wird zusehends die 
Pflicht, dafür zu sorgen, daß die studierende Jugend des Ordens aus der 



286 Hubert Becher S. J. 

überlieferten katholischen- Philosophie und Theologie die Fähigkeit ge- 
wänne, sich mit den modernen Fragen auseinanderzusetzen und sie inner- 
lich zu überwinden. Dabei zeugt es von seinem weiten und tiefen Geist, 
daß es ihm nicht so sehr darauf ankam, einzelne Lehren abzulehnen und zu 
bekämpfen, als die inneren Voraussetzungen, die Triebkräfte und den Kern 
dieser und aller neuen.Geistesrichtungen erfassen zu lehren. Roothaans 
Aufmunterungen begleiteten die ersten Schritte der wiedererwachenden 
Scholastik. Er mußte zuweilen sehen, wie einige sich zu sehr in die spekula- 
tiven Gedankengänge des deutschen Idealismus verstrickten, die auch'auf 
Frankreich und Italien stark einwirkten. Hier warnte er und empfahl die« 
Bildung des •Herzens", um die ausschließlichen •Systeme" ablehnen zu 
können (2,317; 5, 514). Andere schienen sich wieder mit einer zu oberfläch- 
lichen Kenntnis fremder Anschauungen zu begnügen. Ihnen riet er ein ern- 
stes und vertieftes Studium an. Nur dann könne derXehrer seinen Schülern 
Entscheidendes sagen. Gegen einen falschen wissenschaftlichen Positivis- 
mus, wie er sich vor allem in der Exegese zeigte, setzte er die alte katholi- 
sche Art der Bibelwissenschaft, die nicht die Heilige Schrift wie Homer und 
Äsop behandle (3,145). Gerade die deutsche Spekulation trat immer wieder 
in ihrem bedrückenden Tiefsinn in den Gesichtskreis des Generals und Sei- 
ner Professoren. Es wurden Stimmen laut, man müsse das Altererbte dem 
Neuen anpassen; doch unerschütterlich blieb Roothaan aus tiefem Glauben 
heraus bei seinem ,;Nön possumus" (5, 940). Zwar war es ihm nichtfvergönnt, 
eine wirklich innere Überwindung der neuen Systeme zu erleben. Eine sol- 
che Leistung hätte einen überragenden Geist verlangt. Da es ihn nicht gab, 
war es besser, zunächst einmal den überlieferten Besitz katholischer Wahr- 
heit neu zu erwerben und zu vertiefen, als sich gewagten Experimenten aus- 
zusetzen. Wenn wir heute auch oft geneigt sind, die Ansätze der neuen 
katholischen Wissenschaft kümmerlich und Kompendienphilosophie und 
-theologie zu nennen, so vergißt ein solches Urteil nur allzu leicht das Aus- 
maß der geistigen Verwirrung und religiösen Verflachung, die Aufklärung 
und Revolution hervorgerufen hatten, und übersieht die Gefahr, die sich für 
die Grundlagen des christlichen Glaubens daraus ergab. 

Noch schwieriger war es, eine Entscheidung zu treffen, wenn innerhalb 
der katholischen Sehulen • selbst Lehren verkündet wurden, die von der 
rechten Mitte abwichen. Fideisten, Traditionalisten, Ontologisten, Mystizi- 
sten und Liberale waren zu bekämpfen. Wir sehen heute in all diesen Ver- 
suchen eine echte Bemühung nach neuen Fragestellungen und vertieften 
Auffassungen, die nur wegen ihrer zeitgebundenen Armut die rechte Linie 
verfehlten. Allen mußte man zugeben," daß sie Irrtum und Wahrheit in der 
modernen Wissenschaft trennen und das Alte, Wahre bereichern wollten. Es 
bedurfte schon einer großen Unterscheidungsgabe, um nicht dem neu erstan- 
denen Orden neue Feinde erstehen zu lassen, aber auch die Wahrheit selbst 

-nicht zu gefährden. Geistige Auseinandersetzungen nehmen leicht eine 



Aus dem Briefwechsel des P. Johann Philipp Äoothaan 28? 

große Schärfe an. P. Roothaan mußte oft den streitbaren Geistern unter den 
Jesuitenprofessoren wehren. Immer wieder wies er auf die aufbauende 
Darlegung der Wahrheit hin. Er mußte aber auch seinen Söhnen zugeben, 
daß zuweilen ein klares Ja und Nein und eine scharfe Unterscheidung not- 
wendig sei. Besonders bei den Kämpfen um die Lehre Rosminis, der von 
der päpstlichen Autorität unterstützt wurde und sich um die katholische 
Erneuerungsarbeit Italiens große Verdienste erworben hatte, ergaben sich 
manche Schwierigkeiten. Die hundert Unzen Geduld wurden hier bis auf 
die letzte gebraucht. In der Rückschau wird man sagen, daß zwar Rosmini 
nicht ohne Einseitigkeit war, daß aber auch die junge Scholastik noch nicht 
jene geistigen Mittel besaß, um hier eine rechte Antwort zu geben. 

Neben der lateinischen Gelehrtensprache betonte Roothaan sehr die Not- 
wendigkeiten! den' einzelnen Landessprachen zu schreiben. Die Ordens- 
jugend sollte gründlich gebildet werden, wobei es eine besonders wichtige 
Aufgabe sei, sowohl die •Mittelmäßigen", die die besten Arbeiter .stellten, 
zu fördern, wie auch aus dem Mittelmaß jene zu wecken und zu erheben, 
die die Wissenschaften* zu fördern geeigneter wären, als aufschießende, 
meteorhafte Talente, die aber ohne solide Arbeit leicht der Oberflächlichkeit 
verfallen (2, 129). 

Wenn P. Roothaan im Verlauf seiner Amtsführung sah, wie umzunehmen- 
dem Maß große Prediger, Redner und Seelsorger in der unmittelbaren Ar- 
beit am Hejl der Seelen auftraten und einen großen Einfluß ausübten, so 
war das die Frucht seiner steten Sorge um eine vertiefte Bildung und um 
die Förderung der gelehrten Forschung. . 

6. Das Streben nach einer gründlichen Bildung der Ordensmitglieder ver- 
einte sich bei Roothaan mit dem wiederholten Hinweis, in der Arbeit die 
Liebe und Eintracht mit allen Katholiken zu wahren. Grundsätzlich lehnte 
er es darum ab, dem wiedererstandenen Orden Besitztümer zuweisen zu 
lassen, die ihm vor seiner Aufhebung im Jahre 1773 gehört hatten und seit- 
dem in eine andere Hand übergegangen waren. Er lehrte auch, schweigend 
Argwohn und feindselige Stimmung zu ertragen. Durch bescheidenes Hel- 
fen sollten sich die Jesuiten einführen, und allen Schein, Einfluß gewinnen 
und geistig herrschen zu wollen, meiden. •Es ist eine Versuchung des Teu- 
fels, die Beziehungen zu zerreißen oder auch nur zu lockern, die zwischen 
denen bestehen, die das Gute wollen" (3,4. 2). Es werde auch der Wahr- 
heit dienlicher sein, die religiöse U b u n g im katholischen Geiste zu för- 
dern und nicht so großen Wert darauf zu legen, theoretisch gegen die prak- 
tischen Folgerungen des Jansenismus, Mystizismus usw. zu kämpfen. Wenn 
die Patres in ihrem eigenen persönlichen Leben den Geist der Freude und 
Heiterkeit pflegten, würden sie nicht in die Gefahr einer aktivistischen 
Dynamik kommen, die neue Gegner erweckt. Gott mißfalle ein zu hartes 



288 • Hubert Becher S. J. 

Urteil mehr als die Mißstände, die man verurteile (2, 240). • So wird Root- 
haan selbst bei allen Nachrichten und Erfahrungen über die Irrtümer und 
Mängel im religiösen Leben der Volker nicht blind gegenüber dem Guten * 
der Zeit, das überall aufscheine und nur der heiteren Sinne, auch in den 
Augen und Herzen der apostolischen Priester bedürfe, um zu wachsen und 
Frucht zu bringen (2,471 ff). 

P. Roothaan mußte es oft erleben, wie schwer es ist, Menschen, die alle- 
das Gute wollten, auf eine Linie zu bringen. Er war dann immer bereit, 
nachzugeben. Selbst die Gegner der Kirche lehrte er, so gut es gehe, zu ge^ 
winnen. Aber Furcht kannte er nicht und wollte'er nicht. •Wir sind Söhne 
der Ecclesia militahs. Man kämpft gegen uns, wir sind aber nur der Vor- 
wand; denn man meint den Glauben", schrieb er in die Schweiz, als sich 
1845 der Sonderbundskrieg vorbereitete (4, 148). So konnte er auch getrost 
die*Verfolgungen der Gesellschaft ertragen und seinen Söhnen zurufen, daß 
sie in der Nachfolge Christi litten und am Schicksal der Kirche und damals 
insbesondere des Papsttums teilnähmen. Wenn die Austreibungen die Wir- 
kung hatten, daß apostolische Arbeiter nach Amerika, China und in dießanze 
Welt verschickt werden konnten, war ihm das der Beweis "einer-gnaden- 
vollen Führung Gottes, der zu neuen und weiteren Aufgaben rufe. 

Inmitten der Wirren der Zeit, inmitten der vielfältigen Aufgaben und 
Nöte der katholischen Welt stand somit P. Roothaan als eine ruhige, etwas 
ernste und doch im Herzen liebevolle und gütige Persönlichkeit. Wachsam 
beobachtete er alles, was geschah, geplant, geforscht und gearbeitet wurde. 
Nachdenklich und betend suchte er sich nicht nach äußeren Zielen, sondern 
in seinem Inneren zu orientieren. Alles,erwartete er von der Verbindung 
mit Gott. Pietas ad omnia utilis (1 Tim 4, 8). Seine eigentliche Größe war 
darum nicht der wissenschaftliche Scharfsinn, nicht Weitblick oder mensch- 
liche Klugheit, nicht die Geduld oder der unermüdliche Starkmut, die ihm 
alle in hohem Maße zukamen, sondern die Heiligkeit, die vom Licht und 
der Liebe Gottes lebt. 




