
Zwei Arten neurussischer Mystik 
Von Bernhard Sahu 11 ze S. J., Rom 

Es könnte willkürlich erscheinen, zwei Bücher miteinander zu verglei- 
chen, die nach ihrem Titel ganz verschiedene Gegenstände behandeln. Und 
doch stellen wir Wladimir Losskijs •Versuch über die mystische Theologie 
der Ostkirche" (Paris .1944)1 ganz bewußt neben L. Ä. Zanders •Dostojew- 
ski]: Das Problem des Guten" (Paris 1946)2. Aus diesen beiden Büchern tre- 
ten uns zwei recht verschiedene Auffassungen über die christliche Mystik 
entgegen. Und in der Tat gehören auch die Verfasser zwei verschiedenen 
russisch-orthodoxen Hierarchien an. Losskij, ist Professor am orthodoxen 
theologischen Institut St. Dionysius zu Paris, das dem Patriarchen von Mos- 
kau untersteht und orthodoxe Priester des lateinischen Ritus in französischer 
Sprache heranbildet; Zander hingegen ist Professor am orthodoxen theolo- 
gischen. Institut St. Sergius in Paris, das nur für kurze Zeit, im letzten 
Lebensjahre seines Rektors, des Metropoliten Eulogius, dem Moskauer Pa- 
triarchate unterstellt was*. 

Im folgenden behandeln wir 1. ^osskijs mystische Theologie, 2. Zanders 
Dostojewskijbuch, und ziehen 3. einen kurzen Vergleich zwischen beiden. 

I. Losskijs mystische Theologie 

Eine katholische Unionszeitschrift4 schreibt: •Der Erfolg, der dem klei- 
nen vor etwa zwei Jahren bei Aubier in Paris erschienenen, Bändchen V. 
Losskijs, Versuch über die mystische Theologie der Ostkirche, beschieden 
war, hat bewiesen, daß das westliche Denken reif ist, tiefer in spezifisch 
östliche theologische Fragen eingeweiht zu werden. Wir werden auf dieses 
Buch zurückkommen... Die Vorbehalte, die man »ihm gegenüberxvpm 
Standpunkte der katholischen Lehre aus machen muß, beeinträchtigen in 
keiner Weise die rege Anteilnahme, die der Leser auf jeder Seite dieses 
Buches spürt ... Die Annäherung der Geister macht immer weitere Fort- 

1 Vladimir Lossky de la Confreri• de S. Photius, Essai sur la theologie mystique 
de l'Eglise d'Orient, Centre de recherches philosophiques et spirituelles, Paris 
1944, Aubier. 

2 L. A. Zander, Dostoievsky, Le probleme du Bien, Traduit du russe par R. Hof- 
mann, Paris 1946, Correa. 

3 Metropolit Eulogius starb im August 1946; seither untersteht das letztgenannte 
Institut dem Erzbischof Wladimir (von Nizza) •'seit Juli 1947 Metropolit •, der 
Moskaus Jurisdiktion nicht anerkennt, wohl aber die des'ökumenischen Patriar- 
chen von Konstaninopel. Looskij trug sich lange Zeit mit der Absicht, selber nach 
Moskau zu reisen,' während Zander, in Ökumenischen Kreisen als Förderer einer 
Annäherung zwischen Angliltanismus und Orthodoxie bekannt, sich vyon Anfang 
an einer Vereinigung der russischen Auswandererkirchen mit dem Moskauer 
Patriarchate widersetzte. 

1 Irenikon, Revue trimestrielle, Prieure Benedictin d' Amay, Chevetogne^Belgi- 
que, Tome XX, Ier trimestre 1947, S. 3. 



290 Bernhard Schultze S. J. 

schritte, und das ist eine schöne Ermutigung für die Unionsfreunde unserer 
Tage"!. 

Andere Leser wieder gestehen im Gegenteil, daß sie nichts von Mit- 
gefühl oder Ermutigung an sich erfahren haben, da Losskij Gegensätze 
zwischen Ost und West suche, ja selbst konstruiere, wo sie nicht vorhanden 
sind, und so gerade zur Vertiefung des trennenden Abgrundes beitrage und 
die Geister einander entfremde. 

Doch hören wir Losskij selbst! Für seine kurze Gesamtdarstellung der 
mystischen Theologie sind folgende' Thesen grundlegend: 

(1) Die Ostüberlieferung unterscheidet nicht scharf zwischen Theologie- 
und Mystik. Es gibt überhaupt keine Theologie ohne Mystik; denn eine 
Lehre ohne innere Erfahrung macht keinen Eindruck. Weg und auch Zweck 
der Theologie ist die mystische Einigung. Kurz gesagt: mystische Theolo- 
gie besteht im Betrachten der theologischen Lehren in pinblick auf die 
Einigung mit Gott (Losskij, S. 5•20; 36•37; 235). 

(2) Methodisch muß man unterscheiden • wie Dionysius der Mystiker, 
der. •Pseudoareopagite" es tat • zwischen negativer oder apophatischer und 
positiver oder kataphatischer Theologie, d. h. zwischen Aufstieg zur Eini- 
gung mit Gott und Herabsteigen Gottes zu uns auf der Stufenleiter der 
Theophanien. Der Kern der apophatischen Theologie liegt darin, daß der 
Mensch zu Gott •in der Finsternis der absoluten Unwissenheit gelangt'1; 
•Gott ist Gegenstand der Mystik, insofern er absolut unerkennbar ist" (26), 
und auch während der Einigung bleibt Gottes Wesen unzugänglich (36). So 
ist die Theologie vor allem eine Erfahrung dessen, was alle Erfahrung über- 
steigt. Vor allem weigert sich der apophatische Theologe, Begriffe von Gott 
zu bilden, und schließt dadurch entschieden jede abstrakte und rein intellek- 
tuelle Theologie aus. Auch die kataphatische Theologie vermittelt uns keine 
Vqrnurifterkenntnisse, sie wendet keine Begriffe an, sondern vielmehr Bil- 
der und Leitideen, die bei-der Beschauung helfen (wie z/B. die Gottesnamen 
der Heiligen Schrift) (37•38). 

(3) Dem Unterschied in der Methode entspricht ein Unterschied im Gegen- 
stand der Theologie. Wenn Schrift und Väter bezeugen, daß einerseits Got- 
tes Wesen absolut unzugänglich ist, und daß anderseits der Mensch an dsr 
göttlichen Natur teilnehmen soll (2 Petrusbrief 1, 4) (Losskij, 65 ff), so be- 
steht die Lösung des scheinbaren Widerspruchs in der Unterscheidung des 
Gregorius Palamas (gest. ungefähr 1360): •Es ist die Unterscheidung zwi- 
schen Wesen Gottes oder Natur im eigentliche Sinne, die unzugänglich ist,, 
unerkennbar, unmittelbar, und göttlichen Energien oder Tätigkeiten, natür- 
lichen und vom Wesen untrennbaren Kräften, in denen Gott nach außen, 
hervorgeht, sich offenbart, sich mitteilt, sich schenkt" (68). Dia drei gött- 
lichen Personen, das Wesen Gottes und seine Energien sind zwar wirklich 
unterschieden, aber bedeuten keine Zusammensetzung in Gott (77; 84•85). 

e Note de la Redaction. 



Zwei Arten neurussischer Mystik . 291 

(4) Eigentlich entscheidend für die Trennung von Ost und West wurde die 
verschiedene Lehre über den Ausgang des Heiligen Geistes: Um den Heili- 
gen Geist vom Sohne zu unterscheiden, genügt der verschiedene Ursprung 

~ beider vom Vater; eine besondere Beziehung zwischen Sohn und Heiligem 
Geiste ist dazu nicht erforderlich (53•54): •Wenn man den verschiedenen 
Akzent der beiden trinitarischen Lehren herausgefühlt hat, wird man be- 
greifen, warum die Morgenländer immer den unaussprechlichen, apophati- 
schen Charakter des Hervorgehens des Heiligen Geistes aus dem Vater, der 
einzigen Quelle der Personen, verteidigt haben, gegen eine mehr verstan- 
desmäßige Lehre, die aus Vater und Sohn ein gemeinsames Prinzip des 
Heiligen Geistes machte und dadurch das Gemeinsame über das Persönliche 
stellte, eine Lehre, die darauf ausging, die Hypostasen durch Vermengung 
der Personen des Vafers und Sohnes im natürlichen Akte der Hauchung ab- 
zuschwächen, dadurch daß man die Person des Heiligen Geistes zum Binde- 
glied der beiden machte" (60•61). 

(5) Die östliche Lehre vom Ausgang des Heiligen Geistes macht sich auch 
in der Heilsordnung bemerkbar: Zwar sind Sohn und Heiliger Geist im Er- 
lösungswerk aufs engste miteinander verbunden, aber in ihrem hypostati- 
schen Sein voneinander unabhängig (156). Das Heilswerk Christi bezieht 
sich auf die Einheit der menschlichen Natur (in Christus sind idle •ein 
Mensch"); das Heilswerk des Heiligen Geistes aber bezieht sich auf die Viel- 
heit der Einzelpersonen (im Heiligen Geiste ist jede einzelne menschliche 
Hypostase ein Ganzes) (162•163; 173; 180; 241). Zu unterscheiden ist auch 
ein doppeltes Kommen des Heiligen Geistes: Am Osterabend (da der Herr 
die Worte sprach: •Empfanget den Heiligen Geist!") wurde der Heilige Geist 
den Aposteln nicht persönlich, sondern nur funktioneil mitgeteil (als Eini- 
gungsband und Priestervollmacht); an Pfingsten jedoch kam deq Heilige 
Geist persönlich, unabhängig von der Hypostase des Sohnes (164; vgl. 166). 

So ist denn auch die .Gnade vom hypostatischen Prinzip des Sohnes un- 
abhängig: •Die Gnade ist nicht eine Einigungskraft, die vom Sohne aus- 
geht, dem hypöstatischen Haupte unserer Natur; sie hat ein anderes hypo- 
statisches Prinzip, eine andere Queue, die unabhängig ist vom Sohne • den 
Heiligen Geist, der vom Vater ausgeht" (181). 

^ (6) Wie der Ausgang des Heiligen Geistes vom Vater, so ist auch die pala- 
mitische Unterscheidung Grundlage für die Gnadenlehre. Die Gnade ist 
eine der unendlich vielen göttlichen Energien und als solche ungeschaffen. 
(Das gleiche gilt vom Taborlicht, das bei der Verklärung Christi auf dem 
Berge die Augen und den Geist der drei Lieblingsjünger erleuchtete und in 
der mystischen Beschauung aufstrahlt.) Die Ostüberlieferung kennt zwi- 
schen Gott und der rein natürlichen Schöpfung keine geschaffene übernatür- 
liche Ordnung (85; 126): •Die Gnade bedeutet im allgemeinen für die Über- 
lieferung der Ostkirche den ganzen Reichtum der göttlichen Natur, insoweit 
sie sich den Menschen mitteilt; es ist die Gottheit, die vom Wesen aus nach 



292 Bernhard Schultze S. 3. 

außen hervorgeht und sich schenkt • die göttliche Natur, an der man in den 
Energien teilnimmt" (159). Voraussetzung der mystischen Beschauung ist 
die Gnade; und jeder, der die Gnade besitzt, ist sich dessen auch erfahrungs- 
gemäß bewußt (wie schon Simeon der Neue Theologe (gestorben 1022) 
lehrte) (168; 222). ' 

(7) Auf die Unterschied» in der Lehre vom Ausgang des Heiligen Geis'tes, 
auf das Filioque im Westen und seine Leugnung im Osten und auf die (sich 
daraus ergebenden) Unterschiede in der Heils- und Gnadenordnung gehen 
dann schließlich die verschiedenen Formen östlicher und westlicher Fröm- 
migkeit zurück (11; 19). Losskij schreibt: •Um diesen Unterschied im geist- 
lichen Leben richtig zu werten, müßte man ihn in seinen vollkommensten 
Ausdrucksformen prüfenv in den verschiedenen Heiligentypen des Westens 
und des Ostens nach vollzogener Trennung. Dann könnten wir uns Rechen- 
schaft-ablegen über die enge Verbindung^ die immer besteht zwischen dem 
von der Kirche bekannten Dogma und den geistlichen Früchten, die es6 

hervorbringt, denn die innere Erfahrung eines Christen verwirklicht sich 
innerhalb des durch die Lehre der Kirche gezogenen Kreises, im Rahmen 
des Dogmas, das seine Person formt. Wenn schon eine politische Lehre, die 
von- den Mitgliedern einer Partei vertreten wird, die geistige Eigenart der- 
art gestalten kann, daß daraus Menschentypen entstehen, die sich von den 
anderen durch gewisse moralische und psychische Merkmale unterscheiden, 
um so mehr vermag das religiöse Dogma sogar den Geist derer umzugestal- 
ten, die es bekennen• Eine Art des geistlichen Lebens wird man niemals 
begreifen, wenn man nicht dem Dogma Rechnung trägt, das ihr zugrunde 
liegt. Man muß die Dinge nehmen, wie sie sind, und nicht die Unterschiede 
des .geistlichen Lebens in West und Ost durch Ursachen völkischer oder 
kultureller Ordnung erklären wollen, wenn eine höhere Ursache, eine dog-1- 
matische Ursache im Spiele ist. Man darf ebensowenig sagen, daß die Frage 
nach dem Ausgang des Heiligen Geistes oder nach der Natur der Gnade 
keine Bedeutung habe im Gesamtrahmen der christlichen Lehre, die ja bei 
römischen Katholiken und Orthodoxen mehr oder weniger gleich bleibt. Bei 
so grundlegenden Dogmen ist gerade dies ,mehr oder weniger' von Wichtig- 
keit, denn es gibt der gesamten Lehre einen verschiedenen Tonfall, zeigt sie 
in einem anderen Lichte, d. h. ermöglicht eine andere Art geistlichen Le- 
bens" (19). - 
. Da nun selbstverständlicherweise Losskij seine und des Photius Auffas- 
sung vom Hervorgehen des Heiligen Geistes allein aus dem Vater für recht- 
gläubig hält • Photius, zu dessen Bruderschaft er gehört, isjt für ihn ein 
Heiliger •, und da nach seiner Auffassung die östliche Frömmigkeit mit 
dieser Lehre in Verbindung steht, ebenso wie die westliche Frömmigkeit 
mit dem Filioque, so folgt daraus, daß der Vergleich zwischen östlicher und 

• Im Texte steht, wohl irrtümlich, •sie". 



1   Zwei Arten neurussischer Mystik 293 

westlicher Art des geistlichen Lebens ganz zu Ungunsten der westlichen aus- 
fällt. Geben wir dafür einige bezeichnende Beispiele. 

Ganz allgemein gilt: Der palamitische Hesychasmus des Ostens kämpft 
für eine mystische Theologie; der Thomismus des Westens tritt ein für eine 
religiöse Philosophie oder eine'Theologie der Begriffe-(218•=219). 

Ferner gilt im einzelnen: Das geistliche Leben ih der Orthodoxie kennt 
einen großen Reichtum an Formen; die klassischste'Form ist das Mönch turn. 
Allerdings gibt es im Osten, im Gegensatz zum Westen, keine Vielheit ver- 
schiedener Orden. Der Grund liegt darin, daß der Mönch in der Ostkirche 
die Einigung mit Gott und den vollkommenen Verzicht auf die Welt vor 
Augen hat und sich im sozialen Leben nicht betätigt (15). Die Tatsache, daß 
es in der westlichen geistlichen Literatur .mystische -Autobiographien gibt 
(z. B. der hl.7 Angela von Foligno, des sei. Heinrich Suso oder •Die Ge- 
schichte einer Seele" der hl. Therese von Lisieux) führt Losskij auf einen 
auch im Westen erst späten •mystischen, Individualismus" zurück; und er 
bemerkt dazu: •Es mußte eine gewisse Spaltung zwischen persönlicher Er- 
fahrung und gemeinsamem Glauben, zwischen dem individuellen Leben 
und dem Leben der Kirche eintreten, um aus Frömmigkeit und Dogma, 
Mystik und Theologie,, zwei verschiedene Gebiete werden zu lassen, um zu 
bewirken, daß die Seelen, die keine hinreichende Nahrung mehr in den 
theologischen Summen fanden, sich daran machten, mit Gier Berichte indi- 
vidueller mystischer Erfahrungen zu suchen, um in einer geistlichen Atme- 
sphäre neue Tatkraft zu schöpfen. Der mystische Individualismus ist der 
Spiritualität der Ostkirche fremd geblieben" (18). •Die aszetische und 
mystische Überlieferung der Ostkirche macht keinen deutlich hervortreten- 
den Unterschied zwischen aktiven und passiven Zuständen in den höheren 
Sphären des geistlichen Lebens ... Die aktiven und passiven Zustände be- 
kunden eine innere Zerrissenheit, es sind Zustände, die auf die Sünde zurück- 
gehen. Sie in die Mystik einführen, hieße die Perspektiven des geistlichen 
Lebens verzeichnen oder Verwirrung anrichten" (200). •Zustände der Trok- 
kenheit, .geistliche Nächte', haben im geistlichen Leben der Ostkirche nicht 
den gleichen Sinn wie im Westen« Eine Person, die in immer engere Ver- 
bindung mit Gott tritt, kann nicht außerhalb des Lichtes bleiben. Wenn sie 
sich in Finsternis gehüllt sieht, so ist ihre Natur entweder durch eine Sünde 
verdunkelt oder aber Gott prüft sie, um ihren Eifer noch zu vermehren. 
Diese Zustände müssen durch Gehorsam und Demut überwunden werden, 
auf die Gott dadurch antwortet, daß er sich von neuem der Seele zeigt, daß 
er sein Licht dem für einige Zeit sich selbst überantworteten Wesen mit- 
teilt. Die Trockenheit ist ein krankhafter Zustand, der nicht andauern kann; 
er ist niemals von den aszetischen und mystischen' Schriftstellern der öst- 
lichen Überlieferung als notwendige und normale Etappe des Weges der 

7 Muß heißen •sei." 
\ 



294 Bernhard Schultze S. J. 

Einigung betrachtet worden" (223•224)'. Ganz in derselben Linie liegen die 
folgenden von Losskij vermeintlich aufgewiesenen Unterschiede: •Der Kult 
der Menschheit Christi ist der Ostüberlieferung fremd, oder vielmehr diesö 

-vergöttlichte Menschheit ist hier von" derselben glorreichen Form umklei- 
det, in der die Jünger sie auf Tabor gesehen haben..." Und in sehr bezeich- 
nender Weise fährt Losskij fort: •Der Weg der Nachahmung Christi wurde 
im geistlichen Leben der Ostkirche niemals beschritten. In der Tat würde 
er hier den Ansdhein eines gewissen Mangels an Fülle erwecken, .einer 
äußeren Haltung Christus gegenüber. Für die östliche Spiritualität ist der 
einzige Weg, der uns Christo gleichförmig macht, der der Erwerbung der 
Gnade, die der Heilige Geist schenkt. Die Heiligen der Ostkirche haben nie- 
mals Stigmata erhalten, äußere Abdrücke, durch die einige große Heilige 
und Mystiker des Westens dem leidenden Christus ähnlich wurden. Ganz 
im Gegenteil: sehr häufig sind die östlichen Heiligen durch das innere Licht 
der unerschaffenen Gnade verklärt worden und erschienen glänzend wie 
Christus bei seiner Verklärung'". 

Eine der Grundvoraussetzungen, auf denen Losskijs mystische Theologie 
ruht, besteht in der Behaupttang, daß ein enger Zusammenhang bestehe zwi- 
schen Theorie und Praxis, zwischen Glaubenslehre und Frömmigkeitsübung. 
Er sieht die wahre •Gnosis" der Ostkirche gerade darin, daß •Herz und 
Geist sich vereinigen", daß Tätigkeit und Beschauung in persönlicher und 
bewußter Erfahrung der geistlichen Wirklichkeit miteinander verbunden 
werden (198•199; 212). Er geht von der Voraussetzung aus, daß ein Unter- 
schied im Glauben, im Dogma und in der Lehr^ sich notwendig auch in di*r 
Frömmigkeit und im geistlichen Leben zeige. So kommt er zu seiner These, 
die wir kurz folgendermaßen fassen können: Die Ostkirche besitzt die wahre 

8 •... In der Tat, die heldenmütige Haltung der großen Heiligen des westlichen 
Christentums^ dem Schmerze über eine tragische Trennung von Gott hingegeben, 
die mystische Nacht als Weg, als geistige Notwendigkeit, ist der Spiritualität der 
Ostkirche unbekannt." Die beiden Überlieferungen haben sich getrennt über 
einen geheimnisvollen Lehrpunkt, der den Heiligen Geist betrifft, die Quelle der 
Heiligkeit. Zwei verschiedene dogmatische Auffassungen entsprechen zwei Er- 
fahrungen, zwei Wegen der Heiligkeit, die einander kaum gleichen. Die Wege, die 
zur Heiligkeit führen, sind nicht die gleichen für den Westen und für den Osten 
nach der Trennung. Die einen beweisen Christus ihre Treue in der Einsamkeit 
und der Verlassenheit der Nacht von Gethsemani; die anderen erwerben die 
Sicherheit ihrer Einigung mit Gott im Lichte der Verklärung" (224•225). Man 
fragt sich jedoch, was all diese Gegenüberstellungen letzten Endes sollen, wenn 
Losskij in einer Anmerkung zum zitierten Text gleich folgendes bemerkt: •Wenn 
wir die dem Westen und Osten eigentümlichen Wege der Heiligung gegenüber-' 
Stellen, wollen wir nichts in einer absoluten Weise behaupten. Dieser außer- 
ordentlich feine und an Schattierungen reiche Gegenstand entschlüpft jedem Ver- 
suche einer •Schematisierung". Dafür wird je ein Beispiel aus dem Westen und 
dem Osten angeführt. *~ ' 

• 242. • Als ausführliches Beispiel wird die Verklärung des heiligen Seraphim 
von Sarow während eines Zwiegespräches mit einem seiner Schüler angeführt (aus 
den •Offenbarungen" des Heiligen, die zu Beginn des 19. Jahrhunderts von einem. 
seiner Schüler aufgezeichnet wurden: Losskij S. 255 ff), 



Zwei Arte» neurussischer Mystik 295 

Überlieferung über den Ausgang des Heiligen Geistes und die Natur der 
Gnade; also ist die darauf gründende östliche Frömmigkeit echt und voll-; 
kommen christlich. Die Westkirche dagegen ist in ihrer Lehre über das 
Filioque und die geschaffene' Gnade von der Wahrheit abgewichen und 
einem gewissen Rationalismus verfallen; die Folgen davon machen sich auch 
in der westlichen Spiritualität bemerkbar. 

Befrachten wir nun Losskijs These im Lichte der katholischen Wahrheit, 
so sind wir versucht, seiner These unsere Antithese entgegenzustellen: Die 
katholische Kirche besitzt die wahre Lehre über den Ausgang des Heiligen 
Geistes; im definierten Dogma, daß der Heilige Geist vom Vater und vom 
Sohne oder vom Vater durch den Sohn ausgeht, tritt uns die Fülle der Offen- 
barung und Überlieferung entgegen. Ebenso besitzt die katholische Kirche 
die wahre Lehre über die unerschaffene und die geschaffene Gnade. Daher 
findet sich auch nur in der katholischen Kirche der ganze Reichtum aller 
Arten von Frömmigkeitsübungen und die Fülle des geistlichen Lebens. Die 
Ostkirche dagegen hat sich unter dem Vorwand, die katholische Lehre 
über das Filioque sei ein Irrtum, von der allgemeinen Kirche getrennt, 
weicht in wichtigen Punkten von der katholischen Trinitäts- und Gnaden- 
lehre ab und verfügt deshalb nicht mehr über die gaiÄfe Fülle der christ- 
lichen Überlieferung des geistlichen Lebens. Wenn Losskij in der katholi- 
schen Trinitäts- und Gnadenlehre Rationalismus sieht, so ist umgekehrt der 
katholische Theologe berechtigt, in Losskijs diesbezüglicher Lehre zu be- 
anstanden, daß er den Heiligen Geist und die Gnade vom Sohne, der in Gott 
der Logos, die persönliche Vernunft ist, unabhängig macht10. Kann eine 
solche Trennung "des Heiligen Geistes und der Gnade vom Logos, von der 
persönlichen Vernunft in Gott, ohne verhängnisvolle Folgen bleiben für das 
Frömmigkeitsleben und die aszetisch-mystische Lehre des getrennten 
Ostens? Und man Jcönnte versucht sein, in Losskijs mystischer Theologie, 
in seiner Einigungstheologie und in der von inm gerühmten Frömmigkeit3-- 
übung • ähnlich wie/er die vermeintlichen Mängel der katholischen Spiri- 
tualität auf das Filioque und die Lehre von der geschaffenen heiligmachen- 
den Gnade zurückführt • die Mängel und Einseitigkeiten (der östlichen 
Frömmigkeit) auf die Trennung des Geistes vom Logos zurückzuführea. 
Aus dieser Trennung würden sich dann leicht die zahlreichen Paradoxe, 
Antinomien oder auch Widersprüche einer auf die Spitze getriebenen Lehre • 

10 Und in der Tat behauptet Losskij wiederholt, daß die Formel vom Ausgang 
des Heiligen Geistes durch den Sohn nicht so sehr innertrinitarische als •ökono- 
mische" Bedeutung habe (55; 79 ff), daß die Überlieferung der Ostkirche niemals 
die Beziehungen zwischen den Personen der Dreifaltigkeit mit Namen von Eigen- 
schaften bezeichne: •Man wird zum Beispiel niemals sagen, daß der Sohn nach 
Art der Erkenntnis und der Heilige Geist nach Art des Willens ausgeht" (78), daß 
sogar das Wort •ILogos" vor allem eine •ökonomische", keine innertrinitarische 
Bezeichnung sei, und der zweiten göttlichen Person zukomme, insofern sie die 
Person des Vaters nach außen offenbare (80).  - 



296 ' Bernhard Schultze S. J. 

des Pseudoareopagiten, der palamitischeh Theologie und der besonderen 
Thesen Losskijs erklären. 

Widersprüche Losskijs, wie zum Beispiel, daß die Ostüberlieferung keine 
geschaffene Übernatur kenne (85), daß aber doch für die Zeit vom Sünden- 
fall des Menschen bis zum Pfingsttage geschaffene Wirkungen der Gnade 
im Menschen vorhanden gewesen seien (129). Widersprüche, wenn er einer- 
seits behauptet, daß die Gnade von der Person des Sohnes unabhängig sei 
(181), anderseits aber, daß die •Energien", zu denen ja vor allem das Tabor- 
licht und die Gnade gehören sollen, allen drei Personen gemeinsam seien 
(83•84). So, wenn er auf der einen Seite behauptet, daß die mystische Theo- 
logie Gott zum Gegenstand habe, insofern er absolut unerkennbar sei (26), 
daß man sich dem Unbekannten nahe in der Finsternis der absoluten Un- 
wissenheit (23); dann aber auf der anderen Seite, daß das Bewußtsein i\n 
geistlichen Leben bei den östlichen aszetischen Schriftstellern Erkenntnis 
(Gnosis) heiße, die sich auf den höheren Stufen des mystischen Weges als 
vollkommene Erkenntnis der Dreifaltigkeit offenbare (215). Natürlich kann 
die Liste, solcher •Paradoxe" leicht verlängert werden. 

Wie bereits hervorgehoben wurde, beruht Losskijs These auf der Grund- 
voraussetzung, daß. ein Unterschied im Dogma sich auch im geistlichen Le- 
ben bemerkbar machen müsse. Aber auch unsere Antithese, die wir seiner 
These gegenübergestellt haben, beruht auf der gleichen Grundlage. Ist nun 
diese Grundlage überhaupt annehmbar? Ist es wahr, daß zwischen Dogma 
und Spiritualität immer • oder was auf das gleiche hinauskommt•.not- 
wendigerweise ein Zusammenhang besteht? Wieder sind wir versucht, ein>;r 
solchen Behauptung eine Gegenbehauptung entgegenzustellen. Und in der 
Tat hat I. Hausherr in einem sehr beachtlichen Artikel unter dem Titel 
•Dogma und östliche Spiritualität"11 ganz klar an einigen klassischen Bei- 
spielen dargetan, daß die allgemeine Behauptung, ein Häretiker könne keine 
echte und wahre geistliche Lehre vortragen, falsch ist. Isaakder Syrer 
(7. Jahrhundert), im Westen und vor allem im Ostengepriesen als der große 
orthodoxe Lehrer- des geistlichen Lebens, war Nestorianer; der Mönch 
Isaias (gest. 488); dessen geistliche Vorträge viel gelesen wurden, war Mgno- 
physit, usw. Ist es seltsam, daß sich in den Schriften dieser Lehrer des geist- 
lichen Lebens ihre Irrtümer gar nicht oder nur in kaum wahrnehmbarer 
Weise zeigen? Ja, ganz allgemein, wie erklärt sich die Tatsache, daß die 
Unterschiede in der Glaubenslehre verhältnismäßig wenig in der Spirituali- 
tät hervortreten? Die Trennung der. byzantinischen Kirche von Rom be- 
deutet an sich zunächst nur Schisma; und doch führte dieses Schisma zur 
Häresie und verursachte immer neue Unterschiede auch in der Lehre, jedoch 
ohne daß diese Unterschiede sich gleich feststellbar im geistlichen Leben be- 
merkbar machten. Im allgemeinen ist die byzantinische und insbesondere 

" I. Hausherr S. J., Dogme et spirituality Orientale, Kevue d'ascetique et de 
mystique, Toulouse, Januar-März 1947, S. 3•37. 



Zwei Arten neurussischer Mystik 297 

die russische Frömmigkeit orthodox geblieben im Sinne von rechtgläubig- 
" katholisch. Man lese nur, um sich davon zu überzeugen, einige Artikel von 
Arsenjew12. 

Daher muß sowohl die These vom notwendigen Zusammenhang zwischen 
Dogma und Spiritualität, wie auch die Leugnung eines solchen in einer 
höheren Synthese verbunden, "\verden. Wir können demnach zwei Be- 
hauptungen aufstellen: 1. An sich besteht _ein Zusammenhang zwischen 
Dogma und Spiritualität: Ist es doch natürlicherweise zu erwarten, daß 
ein Christ, vor allem, wenn er nach Vollkommenheit strebt, sich darum 
bemüht, im Glauben und aus dem Glauben zu leben, d. h. all sein Sinnen- 
und Trachten, seine Worte und Werke vom Geiste des Glaubens und der 
geoffenbarten Wahrheit aus zu durchdringen. Und wenn Glaubenswahr- 
heiten nicht abstrakt bleiben sollen, so müssen sie nicht nur die Theorie, die 
theologische Wissenschaft und Synthese beeinflussen, sondern auch die . 
Praxis, das geistliche Leben und die Frömmigkeitsübung bestimmen. 2. Die 
Erfahrung und die Geschichte der christlichen; Frömmigkeit zeigen jedoch, 
daß der Zusammenhang zwischen Dogma und Spiritualität des öfteren nicht 
vorhanden ist. Ein doppelter Fall ist hier möglich und kommt auch tatsäch- 
lich vor: ein Irrlehrer trägt eine gesunde geistliche Lehre vor; oder aber ein 
Rechtgläubiger irrt im geistlichen Leben., Wie sind nun diese Tatsachen 
zu erklären? ., 

-Zunächst einmal ganz allgemein aus der geistigen Enge und sittlichen 
Schwäche des Menschen. Esäst kein Leichtes, das Gebäude einer geistlichen 
Ordnung, wie es sich aus den Offenbarungswahrheiten ergibt, widerspruchs- 
los und folgerichtig bis in die letzten Ausläufer seiner Gedanken und Schluß- 
folgerungen hinein zu errichten und dann zielstrebig in allen konkreten 
Umständen" des Lebens christlich zu handeln.-Dazu kommt ein weiteres: 
nicht alle geoffenbarten Wahrheiten haben • wenigstens nicht auf den 
ersten Blick • die gleiche Bedeutung für das religiöse Leben. Wenn schon 
uns praktisch näherliegende Fragen, wie z. B. die der Sakramententheolo- 
gie, Jahrhunderte zur weiteren Klärung brauchten, so ist es nicht zu ver- 
wundern, daß das abgrundtiefe Geheimnis der heiligsten Dreifaltigkeit nur 

•' langsam und allmählich Ausdeutung und Auswertung findet. 
Fragen wir nun im einzelnen danach, wie es sich erklärt, daß, auch 

Häretiker • wir haben das Beispiel eines Nestorianers und eines Mono- 
physiten angeführt • nicht selten ihrer Irrtümer vergessen, wenn sie 
zur christlichen Frömmigkeit und Vollkommenheit aufrufen, so kann man 
darauf die folgende, wenn auch nicht erschöpfende Antwort geben. Alle 
Lehrer des geistlichen Lebens, Rechtgläubige wie Häretiker, haben die Ge- 
wohnheit, an erster Stelle aus den allen Christen gemeinsamen Quellen zu 

12 Z. B. Das Mönchtum und der asketisch-mystische Weg in der Ostkirche, be- 
sonders in Rußland, Der christliche Osten, Geist und Gestalt, Regensburg 1939, 
Pustet, S. 151•210. 



298 Bernhard Schultze S. J. 

schöpfen: aus der Heiligen Schrift, der alten liturgischen Überlieferung13, 
aus der aszetischen Lehre der Väter, die mehr auf die Praxis ausgerichtet 
war. Dazu kommt, daß sich der Durchschnittschrist gewöhnlich wenig Re- 
chenschaft über die Kontroversfragen zwischen den verschiedenen christ- 
lichen Bekenntnissen gibt, und daß darum die Lehrer des geistlichen Lebens, 
die zur Vollkommenheit anleiten, diesen Fragen geringere Aufmerksam- 
keit schenken. x » 

Losskij trägt all dem nicht gebührend Rechnung und macht nun den lehr- 
reichen, wenn auch weithin mißglückten Versuch, vielen Tatsachen zum 
Trotz und gleichsam gewaltsam die Verbindung zwischen Dogma und Spiri- 
tualität herzustellen, zwischen dem Filioque und der westlichen Frömmig- 
keit und zwischen der vermeintlichen östlichen Lehreüber den Ausgang des 
Heiligen Geistes und der östlichen geistlichen Überlieferung. Er gerät dabei 
in einen doppelten Irrtum: Die Trennung des Heiligen Geistes und der 
Gnade vom Sohne, dem Logos, führt ihn in einen derartigen Antirationalis- 
mus, daß er sogar die ewige Grundlage der Schöpfung im Wesen Gottes 
leugnet und manche andere überlieferte Wahrheiten aufgibt. Anderseits 
konstruiert er künstlich Gegensätze zwischen östlicher und westlicher Fröm- 
migkeit, wo sie entweder überhaupt nicht oder nur in geringerem Maße 
vorhanden sind, oder aber bei eingehender Prüfung in anderer Weise als 
durch einen verschiedenen dogmatischen Glauben erklärt werden müssen. 
So hat z.B. Hausherr (im Gegensatz zu,Losskijs Behauptung) ganz ein- 
gehend erwiesen, daß die Orientalen die einzelnen Elemente, durch die die 
•mystischen Nächte'* (eines hl. Johannes vom Kreuz) Zustandekommen, seht 
wohl kennen, sie aber nicht in einer Synthese zusammengefaßt haben, da 
sie immer Finsternis und Trostlosigkeit dem Teufel, Licht und Freude aber 
Gott zuschrieben14. Und wir hoffen, daß bald ein weiterer Aufsatz des glei- 
chen Verfassers erscheinen wird (•Nachahmung .Jesu Christi in der geist- 
lichen Literatur der Byzantiner")15, in dem gegen Losskij gezeigt wird, daß 
die Nachahmung Christi nicht nur der östlichen Spiritualität nicht fremd 
ist, sondern ein in den Schriften des Neuen Testamentes und der heiligen 
Väter enthaltenes und den Vertretern der östlichen Frömmigkeit wohl ver- 
trautes Thema bildet. Ausführlich wird das an drei Beispielen bewiesen: am 
Mönch Isaias (gest. 488), an dem großen Theologen Maximus dem Bekenner 
(gest. 662) und an dem Laien Nikolaus Kabasilas (gest. 1371), dem Verfasser 
des berühmten •Leben in Christus". Ja, selbst die bevorzugtesten Lehrer 

13 Liturgische Texte wurden oft erst nach Jahrhunderten der neueren häreti- 
schen oder irrtümlichen Lehre angepaßt (man denke z. B. an Zusätze in den Ru- 
briken, durch ,die man die Epiklese als Form der Eucharistie nachträglich zu 
erweisen suchte). •  " 

14 I. Hausherr S. J., Les Orientäux connaisseht-ils les •nuits" de saint Jean de 
la Croix? Orientalia Christiana Periodica, Rom 1946, S. 5•46; 43•44. 

15 Imitation de Jesus-Christ dans la spirituality byzantine: Geschrieben für die 
Revue d'ascetique et de mystique. - 



Zwei Arten neurussischer Mystik 299 

Losskijs, Photius und, Simeon der Neue Theologe, behandeln in wunder- 
schönen Worten das Thema der Nachahmung Christi. 

II. Zanders Dostojewski] 

Zanders Dostojewskijbuch. Zander beschäftigt sich mit dem Problem 
des Guten bei Dostojewskij und kommt dabei ganz naturgemäß auf Dosto- 
jewskijs Mystik zu sprechen. Die Zusammenhänge werden sich klar aus 
unserer Darlegung ergeben. 

Das Böse nimmt in Dosföjewskijs Werken einen weit größeren, Raum ein 
als das Gute1*. Die Persönlichkeit seiner Romane, die das Gute versinn- 
bilden, sind nicht zahlreich. Und. doch hat sich Dostojewskij zeitlebens 
darum bemüht, ein Ideal des Guten zu gestalten, wie zum Beispiel in 
Alioscha Karamasow. Aber die das Böse verkörpernden Personen sind 
ihm ohne Zweifel besser gelungen. Jedenfalls ergibt sich aus der Betrach- 
tung des nicht durchschnittsmäßigen, sondern außergewöhnlichen Bösen 
wie Guten in den Werken Dostojewskijs, daß der Mensch dabei über sich 
selbst hinausgeht (Zander, S. 12). 

Wo das Gute sich in übermenschlichem Grade zeigt, vor allem, wo der Sün- 
der, von der Gnade berührt, plötzlich, wie durch ein Wunder sich vom Bösen 
bekehrt, da wird der Mensch inne, daß das Gute von Gott kommt. (•Bonum 
a'Deo" lautet das erste Kapitel Zanders: 14•41.) Aber Dostojewskij setzt 
mit dem Beginn des •neuen Lebens", mit dem Bewußtsein, in- der Gnade 
Gottes zu sein, noch ein anderes Erlebnis in Verbindung. Zander hebt es 
hervor: •Zu Boden stürzen, vom Erdboden angezogen werden, anknüpfen 
ewiger Bande mit der-Erde im Augenblick, da die Seele zufn Gipfel ihrer 
Glückseligkeit gelangt, charakterisieren die gesamte Mystik Dostojewskijs, 
die so verschieden ist von der ,Entzückung', die den Menschen von der Erde 
losreißt, damit er nur im Himmel und durch den Himmel lebe" (25; vgl. 
2 Kör 12, 2•4). Der Aufstieg des Menschen zu Gott ist also nach Dostojew- 
ski] zugleich ein Abstieg zur Erde. *        ^ 

Erläutert wird dieser gleichzeitige Aufstieg und Abstieg unter anderem 
durch den Befehl, den der Staretz Zosima seinem Novizen Alioscha gibt: 
•Wirf dich nieder mit Liebe und küsse die Erde, unermüdlich, unersättlich, 
liebe alle und alles, suche dies Entzücken und diese Ekstase. Benetze die 
Erde mit Freudentränen und liebe diese Tränen. Erröte nicht über diese 
Ekstase; im Gegenteil, habe sie lieb, denn sie ist ein großes Gottesgeschenk, 
das nur wenigen zuteil wird, den Auserwählten!" (Die Brüder Karamasow, 
VI•III). Und Alioscha folgt später diesem Rate (VII•IV). 

Zander wirft im Anschluß an diese Stelle (29) die Frage" auf, ob es wohl 
,a Vgl. das kürzlich erschienene, im Buchhandel bereits vergriffene, aber von 

Zander nicht erwähnte Buch: Paul Evdokimoff, Le probleme du mal chez Dosto- 
ievsky, Lyon, Lardouchet. Zanders Titel erinnert auch an das in Frankreich recht 
bekannte Werk: Wilfred Monod, Le probl&rie du Bien, Esai de theodicee et 
journal d'un pasteur, 3 Bände, Paris Alcam 1934. 



300 Bernhard Schultze S. J. 

f 
möglich sei, auf eine Tatsache mystischer Art eine Verhaltungsnorm zu 
gründen, und er meint die Frage im Sinne Dostojewskis bejahen zu müs- 
sen. Aber er fügt hinzu, daß es nicht so sehr auf die tatsächliche Befolgung 
einer Norm ankomme als auf die Absicht, und daß diese am Guten selbst 
bemessen werde: •Die Grundlage des Guten liegt nicht in der Willens- 
entscheidung, sondern im Guten selbst, wobei das Gute in sich zu nehmen 
ist, das Gute, das wirklich existiert; und * der Wille muß danach trachten, 
sich mit ihm zu vereinigen" (30•31). 

So kommt DostojeWskij, der um das Gute rang und nach ihm suchte, 
immer wieder zurück auf das Problem der inneren Verbundenheit von Sitt- 
lichkeit und Religion. Und um klar hervorzuheben, wie Dostojewskij es löst, 
stellt Zander dessen Lösung* der Lösung Kants gegenüber. Auf den ersten 
Blick scheint eine gewisse formale Ähnlichkeit zu bestehen. Zander faßt .die 
Dialektik Dostojewskijs in der kurzen Formel zusammen: •Wenn Gott nicht 
existiert, dann ist alles erlaubt", und er.kleidet das moralische Axiom Iwan 
Karamasows in den Syllogismus: •Wenn Gott nicht existiert, ist alles er- 
laubt; nun aber ist nicht alles erlaubt, also existiert Gott" (31). Dem An- 
schein nach haben wir es hier mit einem Kantschen Postulat des morali- 
schen Bewußtseins zu tun, das auf der menschlichen Vernunft und ihrer All- 
gemeinheit beruht. Es wäre jedoch ein arges Mißverständnis, Dostojewski] 
im Sinne Kants zu deuten. Zander schreibt; •Gerade das befriedigt Dosto-_ 
jewskij nicht; er will keine logische Schlußfolgerung seines Gedankens, 
er will einen lebendigen, wahrnehmbaren Gott, einen Gott, an den man sich 
wenden kann und von dem man eine Antwort, Verzeihung, ein Gnaden- 
geschenk erhalten kann... Die Formel Dostojewskijs ist der Auffassung 
Kants in absoluter Antinomie entgegengesetzt. Dieser behauptet: wir müs- 
sen ans Dasein Gottes glauben, weil unsere Vernunft uns sagt, daß nicht 
alles erlaubt ist. Dostojewskij entgegnet ihm: wenn Gott existiert, existiert- 
die Tugend; wenn Gott nicht existiert, ist alles erlaubt; da wir indessen 
nicht feststellen können, ob der Satz .alles ist erlaubt' wahr oder falsch ist, 
so kann unser Glaube nicht von unserem sittlichen Bewußtsein abhängen. 
Allgemeiner ausgedrückt, der Glaube kann in keiner Weise von etwas ab- 
hängig sein; er ist zu gleicher Zeit die Intuition, die am Ende und am An- 
fang unseres Bewußtseins steht, er ist jene unmittelbar und objektiv ge- 
gebene Erkenntnis, die unserem gesamten geistlichen Leben als Anfang 
und Ende dient: ,Ich bin das Alpha und das Omega, der Erste und der Letzte, 
der Anfang und das Ende' (Offb 22,13)" (35•37). • 

Es gibt also nach Dostojewskij nur. eine einzige Aufstiegsmöglichkeit zu 
Gott; natürliche Gotteserkenntnis durch die Vernunft und übernatürlicher 
Glaube werden nicht unterschieden, verschwimmen, so daß seine Mystik • 
vom katholischen Standpunkt aus gesehen • als vage und naturalistisch 
erscheint. Wie schon bemerkt wurde, ist einer ihrer hervorstechenden Züge 
die Erdgebundenheit. Darüber handelt Zander in einem besonderen Kapi- 



Zwei Arten neurussischer Mystik** 301 

tel (•Heilige Erde", 43•82). Dostojewskijs bezügliche Texte legt er aus im 
Anschluß an die Gedichte Vladimir Solowjows und Venzeslaus Iwanows, 
vor allem aber im Lichte der Sophialehre Sergius Bulgakows17-. Diese Lehre 
betrachtet Zander als •das originellste und tiefste Zeugnis des Geistes der 
russischen Philosophie und Theologie" und meint, daß •sie allein uns ge- 
statte, den metaphysischen und religiösen Sinn gewisser Ansichten Dosto- 
jewskijs zu entziffern" (46•47). -     , 

Grundlegend für Dostojewskijs erdgebundene Mystik ist ein Text in den 
•Dämonen"; es sind die folgenden Worte der Hinkenden (Lahmen): •Nach 
meiner Auffassung sind Gott und Natur ein und dasselbe"; und sie erzählt: 
•Zur gleichen Zeit flüsterte mir eine alte Frau beim Hinausgehen aus der 
Kirche zu (sie tat im Kloster Buße, weil sie geweissagt hatte): ,Die Mutter 
Gottes, wofür hältst du sie?' • ,Die Große Muter', antwortete ich ihr, ,die 
Hoffnung de§ Menschengeschlechtes'. • ,Ja', entgegnete sie, ,die Mutter 
Gottes ist die Große Mutter, die große feuchte Erde, und diese Wahrheit 
enthält eine große Freude für die Menschen. Und jedes irdische Leid, und 
jede irdische Trähe ist eine Freude für uns; und wenn du die Erde mit 
deinen Tränen getränkt haben wirst, einen Fuß tief, dann wird alles für 
dich nur mehr lautere Freude sein, und du wirst kein Leid mehr kennen, 
wie es vorausgesagt worden ist'" (47•48). 

Auf den ersten Blick erscheint der Text pantheistisch: Gott und Natur 
fließen ineinander über,-und heidnisch: •Im Bewußtsein der Marja Lebäd- 
kina" • schreibt Romano Guardini18 • •schmelzen die Mutter Gottes und 
die Erde zur paganen- ,Magna Mater' zusammen." Doch Zander erklärt sich 
mit einer solchen Deutung nicht einverstanden. Er legt die Worte der Lah- 
men im Sinne einer tiefen Naturphilosophie und Erdtheologie (53 ff) aus. 
Es läßt sich tatsächlich nicht leugnen, daß manche Parallelen, manche Ähn- 
lichkeiten, ja Beziehungen bestehen zwischen der Allmutter Erde und der 
Großen Mutter Gottes. Das alles wird bestätigt durch Texte der byzantini- 
schen Liturgie, die Zander anführt (67 ff). 

Und in der Tat: Aus der Erde sind wir Menschen geboren, sie gibt uns das 
Nötige zum Leben, zu ihr kehren wir nach dem Tode zurück. Sie heißt die ' 
feuchte Erde, da sie erst früchtbar wird unter dem Einfluß der Wasser, deren 
segenspendende Wirkung so oft in der Heiligen Schrift gerühmt wird. Und ist 
die Erde nicht heilig, weil sie im Schöße der Jungfrau den Leib des Sohnes 
Gottes für die Menschwerdung bereitet,, weil auf ihr der Mystische Leib des 
Herrn, die heilige Kirche, erbaut wird? 

Betrachten wir zur Erläuterung einige Texte der byzantinischen Litur- 
gie! In der ersten Ode des Vorbereitungskanons auf die heilige Kommunion 

17 Vgl. unseren Artikel: Der gegenwärtige Streit um die Sophia, die Göttliche 
Weisheit, in der Orthodoxie: Stimmen der Zeit, Juli 1940, S. 318•324. 

*8 Der Mensch und der Glaube, Versuche über die religiöse Existenz in Dosto- 
jewskijs großen Romanen, Leipzig 1932, S. 25. 



302 Bernhard Schultze S. J. 

lesen wir: •Glückselige Erde, gebenedeite Braut Gottes, du hast wachsen 
lassen die Ähre, die du nicht gesät, den Retter der Welt; verleihe mir, ihn 
aufzunehmen und das Heil zu erlangen" (67). Ganz im Einklang damit 
stehen die Akathisten und Kanonos zu Ehren/ der reinsten Jungfrau; auch 
•dort wird Maria mit der Mutter Erde verglichen: •Freue dich, o verheiße- 
nes Land, Freue dich, edler Acker, freigebige Ernte, Freue dich, denn Da 
blühst wie eine üppige Wiese" (68). 

•Das Bild der Erde • so folgert Zander •, in allen seinen Spielarten, ist 
das häufigste liturgische Symbol für die Mutter Gottes und gibt Anlaß zu 
zwei Arten von Analogie, einer mariologischen und einer christologischen 
... Die Mutter Gottes ist die erhabenste und reinste Fleischwerdung dar 
Erde, weil ihr Leib, ähnlich allem Geschaffenen, aus den gleichen Zellen, 
aus den irdischen Elementen gewebt ist, die Grundlage für alles Lebende 
bilden. Ebenso wie die Erde war ihr Leib fähig, zu gebären, in voller Hin- 
gabe an den Dienst des Herrn. Durch diesen Akt der Unterwerfung und 
Demut ... ist die irdische Mutterschaft zur Gottesmutterschaft geworden. 
Und in gleicher Weise wie die Erde, in ihrer Unpersönlichkeit, ihr Fleisch 

- allem darbietet, was lebt und sich von ihr nährt, so schenkt ihm die Mutter 
Gottes, in ihrer persönlichen Liebe zum göttlichen Sohn, ihr Fleisch (da sie 
ihn im Schöße trägt, gebiert und stillt) und ihre Seele (da sie am Golgotha 
teilnimmt, am Tod und der Auferstehung)1" ... Doch kann diese Analogie 
zwischen Gottesmutter und Erde noch eine andere Bedeutung haben: eine 
christologische, oder genauer eucharistische. Die Erde hat nicht nur einmal 
die Jungfrau geboren, die vorherbestimmt war, Mutter des Gottes-Wortes 
zu werden-; sie fährt fort, die Ähre und die Weinrebe hervorsprießen zu 
lassen, die im heiligsten Geheimnis der Eucharistie zum Leibe und Blute 
des Herrn werden ... Sie setzt also für uns das Werk der Gottesmutter fort; 
Irdische Grundlage der Eucharistie, webt sie die Elemente, die uns am Leibe 
und Blute Christi teilnehmen lassen" (68•69). 

Zander gibt also der erdgebundenen Mystik Dostojewskijs, wie sie sich 
unter den Worten der •Lahmen" verbirgt, eine vollkommen christliche Deu- 
tung, und das in bewußter Anlehnung an tiefsinnige Gedanken Bulgakows. 
Und obschon er selbst eine leichte Beimischung heidnischer Elemente nicht 
ausschließt (6,6 und 67), nimmt er doch die Auffassung des von ihm gerühm- 
ten und eifrig benutzten Guardini nicht an; denn er meint: •Romano Guar- 
dini, der katholische Kritiker der Philosophie Destojewskijs, hat ohne Zwei- 
fel diese orthodoxen liturgischen Texte nicht gekannt; denn er sieht, im 
Gegensatz zu S. Bulgakow, die •Lahme" in rein heidnischem Lichte, ohne 
jegliche Beziehung zur christlichen Kirche" (68, Anm. 1). 

Uns möchte scheinen, daß sowohl Bulgakow wie Zander in ihrer Deutung 
beträchtlich über das hinausgehen, was dem großen Romanschriftsteller 

18 Zander gibt hier Bulgakows Gedanken wieder: •Kaivaria der Gottesmutter, 
Der theologische Gedanke (russisch?), Paris 1942. 



Zwei Arten neurussischer Mystik 303 

vorschwebte, da er der •Lahmen" die geheimnisvollen Worte über die Mut- 
ter Erde in den Mund legte. Das wird besonders an einem Punkte deutlich. 
Zander wirft die Frage auf: •Ist die unpersönliche Liebe, die nicht hyposta- 
tische Liebe möglich? Ist die Liebe ein Vorrecht des Menschenseins oder 
eine allgemeine Kraft, die alles lenkt, was lebt, ohne jede Beziehung zu den 
Eigenschaften der Persönlichkeit wie Bewußtsein und Wille?" (60 ff, vgl. 
68•69). Es handelt sich um die Liebe der Erde zu ihren Bewohnern, die sie 
gebiert, beherbergt und nährt; es handelt sich um die Liebe der Erde, die 
ihren Ausdruck findet in der bezaubernden Schönheit der Natur, um die 
Liebe der Erde zu Gott, oder genauer • naeh Bulgakow • um'die Liebe der 
Sophia, der idealen: Grundlage der Schöpfung, zu Gott. Zander bejaht, unter 
Berufung auf einen der schönsten • aber auch reichlich dunklen • Sophia- 
texte Bulgakows20, die Möglichkeit einer nicht hypostatischen Liebe: •sie 

. findet ihre Krönung in der Einheit, ihr äußeres Bild ist die Schönheit" (61, 
vgl. 78). 

Doch muß auch Zander zugeben, daß sich die Liebe des Schöpfers in be- 
sonderer Weise im Menschen offenbart. Daher untersucht er in einem fol- 
genden Kapitel, wie Dostojewskij die Idee des Guten im Leben, Gedanken 
und Willen des Menschen verwirklicht sieht. Er überschreibt das Kapitel 
absichtlich mit dem Titel •Jene, die man nicht bemerkt", d. h. die Unschein- 
baren, Bescheidenen (83•127); Guardini nennt sie die Stillen21. In diesem 
Kapitel gilt es nun, da Mensch und Natur (Erde, Tiere und Pflanzen) nur ein 
einziges, ungeteiltes Reich bilden, den sophianischen Urgrund des Menschen 
zu enthüllen. Und dieser Grund enthüllt sich ganz besonders in einer Reihe 
Dostojewskijscher Frauengestalten, deren mehrere • gewiß nicht aus Zu- 
fall • den Namen Sophia tragen. An ihnen gehen die DoStojewskijforscher 
gewöhnlich achtlos vorbei. Ja Berdiajew meint in seinem Dostojewskijbuch, 
den wenigen Frauentypen, die er aufzählt, komme nur Bedeutung zu um 
der Männer willen, in deren Innenleben sie eine Rolle spielen. •Den Kult 
des ewig Weiblichen • so schreibt er • findet man kaum bei Dostojew- 
skij"21. Zander erwidert, daß in der Tat diese Frauengestalten • er nennt 
sie •sophianisch" •, die Berdiajew nicht beachtet habe, ihre Vollendung 
finden im demütigen Dienst an Männern, die ie lieben und retten wollen: 
•Alle diese Frauen wollen Helferinnen sein und widmen sich dieser Auf- 
gabe in vollem Bewußtsein. Ist übrigens die Mutter nicht jene, die von der 
Existenz eines anderen lebt und für dieses andere? Und ist das Weibliche 
nicht wesensmäßig Demut und Selbstverleugnung?" (87; vgl. 87 ff). 

Mit wenigen Strichen hat Dostojewskij einen idealen Frauentyp vielleicht 
2* Zitiert in unserem Artikel, Stimmen der Zeit, Juli 1940, S. 320, Kolumne 1•2, 

oder in: östliches Christentum, Dokumente, herausgegeben von Nicolai v. Bubnoff 
und Hans Ehrenberg, II Philosophie, München 1925, S. 236 f. 

21 Guardini, a. a. O. S.'45ff. 
22 N. Berdiajew, Die Weltanchauung Dostojewskijs, Prag 1923 (russisch), S. 115. 

Zander, S. 85•86. 



304 Bernhard Schultze S. J. - 

mehr angedeutet als gezeichnet; und Zander sieht gerade in diesen •sophia- 
v nischen Frauentypen" eine der deutlichsten Offenbarungen seines Platonis- 

mus: •Ist nicht in der Tal • so meint er • dieses eine Bild der Schwester 
und der Braut • der Gattin und der Mutter • wenn nicht die Idee, so doch 
das Ideal jeglichen weiblichen Wesens?" (98•99). Darum betrachtet Zander 
nicht so sehr die einzelnen Frauengestalten als die ihnen allen gemeinsamen 
Züge. Er hebt besonders deren zwei hervor: ihre Keuschheit und Volks- 
verbundenheit (99 ff und 106 ff). Mir möchte scheinen, daß sich gerade in 
dieser Charakteristik abermals der typische Zug der Dostojewskijschen 
Mystik zeigt: ihre Erdgebundenheit. Denn jene Frauengestalten sind volks- 

- tümlich, gehören zum Volke, und sind durch das Kollektiv des Volkes im 
Boden der Heimaterde verwurzelt. Jene Frauen sind keusch, oder besser, sie 
sind alle Sünderinnen • und als solche erdverhaftet •, aber Sünderinnen23, 
die um die Tugend der Reinheit ringen, sich nach dem Ideal sehnen und so 
Spiegelbilder der Ewigen Weisheit werden.   . 

Aber diese Frauen, die sich für die Rettung anderer aufopfern, müssen 
als sündige Wesen ihrerseits erlöst werden. Sie träumen von ihrem Helden, 
ihrem •Prinzen", ihrem Bräutigam, • der kommen müsse, um ihnen das 
Glück zu bringen, um sie zu erlösen. Und zutiefst und zuletzt ist Gegenstand 
ihrer Sehnsucht nicht mehr hur ein schwacher Mensch, sondern der göttliche 
Erlöser selbst, Christus, der Bräutigam der Seelen (darüber im Kapitel: 
•Der Bräutigam', 129 ff). Doch hat Dostojewski] in seinen Romanen nicht 
nur Christussymbole geschaffen • ein solches ist, wie schon Guardini 

._ hervorhob, der Fürst Myschkin (im •Idioten"), er sieht alles' in Christus: 
•Christus ist der einzige und absolute Mittelpunkt des Seins" (164). 

Anderseits aber stellt Zander fest, daß Dostojewskij sich verhältnismäßig 
wenig Um die Verwirklichung eines Vollkommenheitsideales in seinen Hel- 
den kümmert: •In der Tat, seine Dialektik stellt uns das Problem der Hel- 
dentat vor Augen, und die Heldentat sollen wir auffassen als einzigen Sinn 
und einziges rechtmäßiges Ziel jeglicher menschlichen Existenz, aber er be- 
schreibt sie sozusagen gar nicht in seinen Werken" (171). Wie schon Guar- 
dini bemerkt, tun die Helden Dostojewskijs alles mögliche, nur arbeiten 
sie nicht (auf künstlerischem, technischem oder wirtschaftlichem Gebiet) 
(172). Ebensowenig beschreibt Dostojewskij die Heldentat auf jenem Ge- 
biete, das er bis in die Tiefen hinein erforscht hat, dem der Religion (174 bis 
175). Zander schließt daher seine Studie ab mit der Erwägung, daß, was 
Dostojewskij nur kurz umrissen und angedeutet habe, seine weitere Ent- 
wicklung und Krönung bei Sergius Bulgakow finde, vor allem in seinem 
Buch •Der Freund des Bräutigams". Freund des Bräutigams Christi sein, 
wie es der Vorläufer Jonannes war, sich demütig opfern, das sef wahre 
Heldentat und die Verwirklichung der Idee des Guten. 

23 Zander spricht sogar von einer Erbsünde, die •die Weltseele" beging; S. 125. 



Zwei Arten! neurüSsischer Mystik ' 305 

III. Vergleich zwischen Losskij und Zander 

Wenn wir am Schluß einen kurzen Vergleich zwischen der Mystik Los- 
skijs und der Zanders piehen, so erscheinen beide zunächst als recht ver- 
schieden. Losskij will die Überlieferung der heiligen Väter, der Aszeten, 
Heiligen und Mystiker der Ostkirche fortsetzen, ist patristisch, liturgisch 
und theologisch orientiert; Zander dagegen sucht die großen Wahrheiten der 
christlichen Offenbarung im Geiste Dostojewski js, Bulgäkows, Solowjews, 
Iwanows und anderer neuerer russischer Dichter und Denker zu erhellen. 
Bei Losskij steht seine theologisch-dogmatische These vom Ausgang des 
Heiligen Geistes aus dem Vater allein derart im Mittelpunkt seiner Über- 
legungen, daß er aus ihr die Unterschiede zwischen östlicher und westlicher 
Frömmigkeit ableitet. Außerdem wird bei ihm alles vom Palamismus be- 
herrscht. Zander hingegen schaut alle geoffenbarte Wahrheit im Lichte der 
Sophialehre Bulgäkows, die von Losskij mehrmals scharf abgelehnt wird 
(z. B. auf S. 61, 78, 92, 107). Mit anderen Worten, Zander behauptet wie 
Bulgakow die ewige Grundlage der Schöpfung in Gott, das Vorhandensein 
der Ideenwelt im Wesen Gottes; Losskij lehnt diese Sophiathesen scharf ab. 
Losskij betont mehr das positive Überlieferuhgsgut, wenn er es auch des 
öfteren schief darstellt oder falsch auslegt; Zander bedient sich vor allem 
der Intuition und schaut in ihrem Lichte die Verbindungslinien zwischen der 
Mutter Erde, Maria, Christus, Kirche und Eucharistie. Losskij will -eine 
my'stische Theologie bieten, Zanders Mystik hat ein mehr philosophisches 
Gepräge. 

Anderseits aber ähneln beide Arten •neurussischer Mystik einander in 
einem für die katholische Auffassung wesentlichen Punkte: sie sind nicht 
nur antirationalistisch, sondern auch antirational, und lassen keine Mög- 
lichkeit eines Aufstieges zu Gott mit den bloßen Kräften der Natur, eines 
Aufstieges durch die theoretische oder praktische Vernunft; sie schließen 
beide grundsätzlich eine vernünftige Unterbauung des Glauben aus. Daraus 
ergibt sich dann mit Naturnotwendigkeit eine Verquickung, eine Vefmen- 
gung, eine Gleichsetzung von Natur und'Übernatur, die dem Immanentis- 
mus und Subjektivismus in der Mystik eigen ist. 




