Zwel Arten neurussischer Mystik -
o Von Bernhard Schultze S. J.,, Rom -

Es kénnte willkiirlich erscheinen, zwei Biicher miteinander zu verglei-
chen, dié¢ nach ihrem Titel ganz verschiedene Gegenstinde behandeln. Und
doch stellen wir Wladimir Losskijs ,,Versuch iiber die mystische Theblogie
der Ostkirche* (Paris. 1944)1 ganz bewuBt neben L. A. Zanders ,,Dostojew -

skij: Das Problem des Guten* (Paris 1946)®. Aus diesen beiden Biichern tre-
ten uns zwei recht verschiedene Auffassungen iiber die christliche Mystik
entgegen. Und in der Tat gehéren auch die Verfasser zwei verschiedenen
russisch-orthodoxen Hierarchien an. Losskij, ist Professor am orthodoxen
‘theologischen Institut St. Dionysius zu Paris, das dem Patriarthen von Mos-
kau untersteht und orthodoxe Priester des lateinischen Ritus in franzésischer
Sprache heranbildet; Zander hingegen ist Professor am orthodoxen theolo-

o gischen Institut St. Sergius in Paris, das nur fiir kurze - Zeit, 1m letzten

LebenSJahre seines Rektors, des Metropohten Eulogius; dem Moskauer Pa-
triarchate unterstellt wax®.

Im folgenden behandeln wir 1. Losskljs myst1sche Theologie, 2. Zanders
DOStO]GWSkl]buCh und ziehen 3. einen kurzen Verglelch ZW1schen beiden.

_ 1. Losskijs mystische Theologle

Eine . kathohsche Umonszeltschnft‘ schreibt: nDer Erfolg, der dem kle1—
nen vor etwa zwei Jahren bei Aubier in Paris erschienenen Bindchen V.
Losskijs, Versuch iiber die mystische Theologie der Ostki;éhe, beschieden
war, hat.bewiesen, daB das westlithe Denken reif ist, tiefer in spezifisch
ostliche theologische Fragen eingeweiht zu werden. Wir werden auf dieses
Buch zuriickkommen ... Die Vorbehalte, die man ¥hm gegeniiber" vpm'
Standpunkte der katholischen Lehre aus machen muB, beeintréchtigen in
keiner Weise die rege Anteilnahme, die der Lesef auf jeder Seite dieses
Buches spiirt ... Die Anniherung der Geister macht immeér weitere Fort-

1 Vladimir Lossky de la Confrérié de S. Photius, Essai sur la théologie mystique
de I'Eglise d’Orient, Centre de recherches phllosophlques et spirituelles, Paris
1944, Aubier.

L. A. Zander, Dostoievsky, Le probléme du Blen Traduit du russe par R. Hof-
mann, Paris 1946, Corréa.

3 Metropolit Euloglus starb im August 1946; sexther untersteht das'letztgenannte
Institut dem Erzbischof Wladimir (von leza) —+seit Juli 1947 Metropolit —, der
Meskaus Jurisdiktion nicht anerkennt, wohl aber die des‘Okumenischen Patriar-
chen von Konstanmopel Looskij trug sich lange Zeit mit der Absicht, selber nach
‘"Moskau zu reisen, wihrend Zander, in dkumenischen Kreisen als Férderer einef
Anngherung zwischen Anglikanismus und Orthodoxie bekannt, sich von Anfang
an einer Vereinigung der russischen Auswandererktrchen mit dem Moskauer
Patriarchate widersetzte.

¢ Irénikon, Revue frimestrielle, Prieuré Bénédictin d’ Amay, Chevetogne,,Belgx -
que, Tome XX, Ier trxmestre 1947, S.3. . -

¢



—

<

290 - ' Bernhard Schultze S.J.

schritte, und das ist eine schéne Ermutigung fur die Umonsfreunde unserer '

. Tage“®.

Andere Leser wieder gestehen im Gegenteil, daB sie nichts von . Mit-
gefiihl oder Ermutigung an sich erfahren haben, da Losskij Gegensitze
zwischen Ost und West suche, ja selbst konstruiere, wo sie nicht vorhanden
sind, und so gerade zur Vertiefung des trennenden Abgrundes beitrage und
die Geister einander entfremde. _

Doch héren wir Losskij selbst! Fiir seine kurze Gesamtdarstellung der
mystischen Theologie sind folgende Thesen grundlegénd:. -

(1) Die Ostiiberlieferung unterscheidet nicht scharf zwischen Theologie. -
und Mystik. Es gibt iiberhaupt keine Theologie ohne Mystik; denn eine
Lehre ohne innere Erfahrung macht keinen Eindruck. Weg und auch Zweck
der Theologie ist die mystische Einigung. Kurz gesagt: mystische Theolo-
gie besteht im Betrachten der theologischen Lehren in Hinblick auf die
Einigung mit Gott (Losskij, S. 5—20; 36—37; 235).

(2) Methodisch muf} man unterscheiden — wie Dionysius der. Mystlker,

_der ,,Pseudoareopag1te es tat — zwischen negativer oder apophatischer und

_ positiver oder kataphatischer Theologie, d. h. zwischen Aufstieg zur Eini-
gung mit Gott und Herabsteigen Gottes zu .uns auf der Stufenleiter der
Theophamen Der Kern der apophatischen Theologie liegt darin, da der
Mensch zu Gott ,,in der Finsternis der absoluten Unwissenheit gelangt”;

»Gott ist Gegenstand der Mystik, insofern er absolut unerkennbar ist* (26),
und auch wihrend der Einigung bleibt Gottes Wesen unzuginglich (36). So
ist die Theologie vor allem eine Erfahrung dessen, was alle Erfahrung iiber-
steigt. Vor allem weigert sich der apophatische Theologe, Begrlffe von Gott

- zu bilden, und schlieft dadurch entschleden jede abstrakte und rein intellek-

tuelle Theologie aus. Auch die kataphat1sche Theologie vermittelt uns keine
Vegnurifterkenntnisse, sie wendet keine Begriffe an, sondern vielmehr Bii-
der und Leitideen, die bei-der Beschauung helfen (wie z. B. die Gottesnamen
der Heiligen Schrift) (37—38).

(3) Dem Unterschied in der Methode entspricht ein Unterschied im Gegen-~
stand der Theologie. Wenn Schrift und Viter bezeugen, daB einerseits Got-

' tes Wesen absolut unzuginglich ist, und daB anderseits der Mensch an d=r

gottlichen Natur teilnehmen soll (2 Petrusbrief 1, 4) (Losskij, 65 ff), so be~
steht die Losung des scheinbaren Widerspruchs in der Unterscheidung des
Gregorius Palamas (gest. ungefahr 1360): , Es ist die Unterscheidung zwi-
schen Wesen Gottes oder Natur im eigentliche Sinne, die unzuginglich ist,
unerkennbar, unmittelbar, und géttlichen Energien oder Tatigkeiten, natiir-
" lichen und vom Wesen untrennbaren Kriften, in denen dott nach auBen
hervorgeht, sich offenbart, sich mitteilt, sich schenkt* (68). Die drei goti-
lichen Personen, das Wesen Gottes und seine Energien sind zwar wirklich
unterschieden, aber bedeuten keine Zusammensetzung in Gott (77; 84—85).

§ Note de la Rédaction.



Zwei Arten neurussischer Mystik . 201
(4) Eigentlich entscheidend fiir die Trennung von Ost und West wurde die
verschiedene Lehre liber den Ausgang des Heiligen Geistes. Um den Heili-
gen Geist vom Sohne zu unterscheiden, geniigt der verschiedene Ursprung
‘beider. vom Vater; eine besondere Beziehung zwischen Sohn und Heiligein
Geiste ist dazu nicht erforderlich (53—54): ,,Wenn man den verschiedenen
Akzent der beiden trinitarischen Lehren herausgefiihlt hat, wird man be-
greifen, warum die Moggenléinder'immer den unaussprechlichen, apophati-
schen Charakter des Hervorgehens des Heiligen Geistes aus dem Vater, der
einzigen Quelle der Personen, verteidigt haben, gegen eine mehr verstan-
desmiflige Lehre, die aus Vater und Sohn ein gemeinsames Prinzip des
Heiligen Geistes machte und dadurch das Gemeinsame {iber das Personliche -
stellte, eine Lehre, die darauf ausging, die Hypostasen durch Vermengung
der Personen des Vaters und Sohnes im natiirlichen Akte der Hauchung ab-
zuschwichen, dadurch dal man die Person des Heiligen Geistes zum Binde-
ghed der beiden machte*“ (60—61).
(5) Die &stliche Lehre vom Ausgang des He111gen Geistes macht 51ch auch
" in der Heilsordnung bemerkbar: Zwar sind Sohn und Heiliger Geist im Er-
l6sungswerk aufs engste miteinander verbunden, aber in jhrem hypostati-
schen Sein voneinander unabhingig (156). Das Heilswerk Christi bezieht
sich auf die Einheit der menschlichen Natur (in Christus sind alle ,ein

Mensch‘‘); das Heilswerk des Heiligen Geistes aber bezieht sich auf die Viel-

heit der Einzelpersonen (im Heiligen Geiste ist jede einzelne menschliche

Hypostase ein Ganzes) (162—163; 173; 180; 241). Zu unterscheiden ist auch
. ein doppeltes Kommen des Heiligen Geistes: Am Osterabend (da der Herr

- die Worte sprach: ,,Empfanget den Heiligen Geist!“) wurde der Heilige Geist

den Aposteln nicht personlich, sondern nur funktionell mitgeteil (als Elm—
- gungsband und Priestervollmacht); an Pfingsten jedoch kam den He111ge
Geist personlich, ynabhingig von der Hypostase des Sohnes (164; vgl. 166).

So ist denn auch die.Gnade vom hypostatischen Prinzip des Sohnes un-
abhingig: ,Die Gnade ist nicht eine Einigungskraft, die vom Sohne aus-
geht, dem hypostatischen Haupte unserer Natur; sie hat ein anderes hypo-
statisches Prinzip, eine andere Quelle, die unabhéngig ist vom Sohne — den
Heiligen Geist, der vom Vater ausgeht (181).

(6) Wie der Ausgang des Helhgen Geistes vom Vater, so ist auch die pala-
mitische Unterscheidung Grundlage fiir die Gnadenlehre. Die Gnade ist
eine der unendlich vielen g6ttlichen Energien und als solche ungeschaffen.
(Das gleiche gilt vom Taborlicht, das bei der Verklarung Christi auf dera
Berge die Augen und den ‘Geist der drei Lieblingsjiinger erleuchtete und in
der mystischen Beschauung aufstrahlt.) Die Ostiiberlieferung kennt zwi-
schen Gott und der rein natiirlichen Schépfung keine geschaffene ibernatiir-
liche Ordnung (85; 126): ,,Die Gnade bedeutet im allgemeinen fiir die Uber-
lieferung der Ostkirche den ganzen Reichtum der gottlichen Natur, insoweit
sie sich den Menschen mitteilt; es ist die Gottheit, die vom Wesen aus nach

)

1 0"



292 ‘ * Bernhard Schulfze S. J.

auBen hervorgeht und sich schenkt — die gottliche Natur, an der man in den
Energien teilnimmt“ (159). Voraussetzung der mystischen Beschauung ist
die Gnade; und jéder, der die Gnade besitzt, ist sich dessen auch erfahrungs-
gemafl bewuft (wie schon Simeon der Neue Theologe (gestorben 1022)
lehrte) (168; 222). “

(7) Auf die Untersch1ede in der Lehre vom Ausgang des He1l1gen Geistes,
auf das Filioque im Westen und seine Leugnung im Osten und auf/ die (sich
daraus ergebenden) Unterschiede in der Heils- und Gnadenordnung gehen
dann schlieflich die.verschiedenen Formen Gstlicher und westlicher From-
migkeit zuriick (11; 19). Losskij schreibt: ,,Um diesen Unterschied im geist-
lichen Leben richtig zu werten, miiite man ihn in seinen vollkommensten
Ausdrucksformen priifen, in den verschiedenen Heiligentypen des Westens
und des Ostens nach vollzogener Trennung. Dann kdnnten wir uns Rechen-
schaft-ablegen iiber die enge Verbindung; die immer besteht zwischen dem
von der Kirche bekannten Dogma und den geistlichen Friichten, die es®
hervorbringt, denn die innere Erfahrung eines Christen verwirklicht sich
innerhalb des durch die Lehre der Kirche gezogenen Kreises, im Rahmen
des Dogmas, das seine Person formt. Wenn schon eine politische Lehre, die
von‘den Mitgliedern einer Partei vertreten wird, die geistige Eigenart der-
art gestalten ffann, daB daraus Menschentypen entstehen, die sich von den
anderen durch gewisse moralische und psychische Merkmale unterscheiden,
um so mehr vermag das religitse Dogma sogar den Geist derer umzugestal-
ten, die es bekennen... . Eine Art des géistlichen Lebens wird man niemals
begreifen, wenn man nicht dem Dogma Rechnung trégt, das ihr zugrunde
liegt. Man muB die Dinge nehmen, wie sie sind, und nicht.die Unterschiede

des geistlichen Lebens in West und Ost durch Ursachen volkischer oder
kultureller Ordnung erkldren: wollen, wenn eine héhere Ursache, eine dog*
matische Ursache im Spiele ist. Man darf ebensowenig sagen, daB} die Frage
nach dem Ausgang des Heiligen Geistes oder nach der Natur der Gnade
keine Bedeutung habe im Gesamtrahmen der christlichen Lehre, die ja bei
rémischen Katholiken und Orthodoxen mehr oder weniger gle1ch bleibt. Bei -
so grundlegenden Dogmen ist gerade dies ,mehr oder weniger‘ von Wichtig-
keit, denn és gibt der gesamten Lehre einen verschiedenen Tonfall, zeigt sie
in einem anderen Lichte, d. h. erméglicht eine andere Art geistlichen Le-
bens* (19) -

Da nun selbstverstiindlicherweise Losskij seine und des Photlus Aaffas-
sung vom Hervorgehen des Heiligen Geistes allein aus dem Vater fiir recht--
gldubig hilt — Photius, zu dessen Bruderschaft er gehért, ist fiir ihn ein
Heiliger - und da nach seiner Auffassung die dstliche Frommigkeit mit
dieser Lehre in Vérbindung steht, ebenso wie die westhche Frommigkeit
mit dem F1hoque, so folgt daraus, daB der Vergleich zw1schen Ostlicher und

¢ Im Texte steht, wohl irrtiimlich, ,,sie*.



\ - b

* Zwei Arten neurussischer Mystik o o 293

westlicher Art des geistlichen Lebens.ganz zu Ungunsten der westlichen aus-
fallt. Geben wir dafiir einige bezeichnende Beispiele. :

Ganz. allgemein gllt Der palamitische Hesychasmus des Ostens kdmpft
fiir eine mystische Theologie; def Thomismus des Westens tritt ein fiir eine.
religivse Philosophie oder eine-Theologie der Begriffe-(218—219).

Ferner gilt im einzelnen: Das geistliche Leben in der Orthodoxie kennt
emen ‘groBen Reichtum an Formen; die klassischste Form ist das Monchtum.
Allerdings gibt es im Osten, im Gegensatz zum Westen, keine Vielheit ver-
schiedener Orden. Der Grund liegt darin, daB der Ménch in der Ostkirche
die Einigung mit Gott und den vollkommenen Verzicht auf die Welt vor
Augen hat und sich im sozialen Leben nicht betitigt (15). Die Tatsache, daB
es in der westlichen geistlichen Literatur mystische-Autobiographien gibt
(z.B. der hl” Angela von Foligno, des sel. Heinrich Suso oder ,Die Ge-
schichte einer Seele der hl. Therese von Lisieux) fiihrt Losskij auf einen - .
auch im Westen erst spiten ,,mystischen Individualismus® zuriick; und er
bemerkt dazu: , Es mulite eine gewisse'SiEfﬁi.ng zwischen personlicher Er-"
fahrung und gemeinsamem Glauben, zw1schen dem-individuellén Leben
und dem Lebet} der Kirche eintreten, um aus Frémmigkeit und Dogma,
« Mystik 'und Theologie, zwei verschiedene Geblete werden zu lassen, um zu
 bewirken, daB die Seelen, die keine hmrelchende Nahrung mehr in den
~ theologischen Summen fanden, sich daran machten, mit Gier Berichte indi-

* vidueller mystischer Erfahrungen zu suchen, um in einer geistlichen Atmec-
sphire neue Tatkraft zu schopfen. Der mystische Individualismus ist der
Spiritualitit der Ostkirche fremd geblieben* (18). ,Die aszetische und
mystischeUbe;lieferung der Ostkirche macht keinen deutlich hervortreten-
- den Unterschied zwischen aktiven und passiven Zustinden in den héhersn
Sphiren des geistlichen Lebens . Die aktiven und passiven Zustande be-
kunden eine innere Zerrlssenhelt es sind Zusténde, die auf die Stinde zurlick-
gehen. Sie in die Mystik einfiihren, hieBe die ‘Perspektiven des geistlichen
Lebens verzeichnen oder Verwirrung anrichten“ (200). ,,Zustdnde der Trok-
kenheit, ,gelsthche_Nachte haben im geistlichen Leben der Ostkirche nicht -
den gleichen Sinn wie im Westens Eine Person, die in immer engere Ver-
bindung mit Gott tritt, kann nicht auBlerhalb des Lichtes bleiben. Wenn sie
_ sich in Finsternis gehiillt sieht, so ist ihre Natur entweder durch eine Siinde
verdunkelt oder aber Gott priift sie, um ihren Eifer noch zu vermehren.
Diese Zustinde miissen durch Gehorgam und Demut liberwunden werden,
auf dié Gott dadurch antwortet da8 er sich von neuem der Seele zeigt, dal
er sein Licht dem fiir einige Zeit sich selbst iiberantworteten Wesen mit-
teilt. Die Trockenheit ist ein krankhafter Zustand, der nicht andauern kann;
er ist niemals von den aszetischen gnd‘ mystischen’ Schriftstellern der 6st-
lichen Uberlieferung als notwéndige und normale Etappe des Weges der

7"Mu8 heiBen ,,sel.*
\



5

204 : ' Bernhard Schultze S. J.

Einigung betrachtet worden* (223—224)‘. Ganz in derselben Linie liegen die
folgenden von Losskij vermeintlich aufgewiesenen Unterschiede: ,;Der Kult
der Menschheit Christi ist der Ostiiberlieferung fremd, oder vielmehr dies¢

_ -vergéttlichte Menschheit ist hier vor derselben glorreichen Form umklei-~ .

det, in der die Jiinger sie auf Tabor gesehen haben .. .* Und in sehr bezeich~
nender Weise fihrt Losskij fort: ,Der Weg der Nachahmung Christi wurde
im geistlichen Leben der Ostkirche niemals beschritten. In der Tat wiirde
er hier den Anschein eines gewissen Mangels an Fiille erwecken, .einer
duBeren Haltung Christus gegeniiber. Fiir die dstliche Spiritualitit ist der
einzige Weg, der uns Christo gléichférmig macht, der der Erwerbung der
Gnade, die der He111ge Geist schenkt. Die Heiligen der Ostkirche haben nie-
mals Stigmata erhalten, duBere Abdriicke, durch die einige groBe Heiliga
und Mystiker des Westens dem leidenden Christus dhnlich wurden. Ganz
im Gegenteil: sehr hiufig sind die 6stlichen Heiligen durch das innere Licht
der unerschaffenen Gnade verklirt worden und erschienen glinzend wie
. Christus bei seiner Verklirung*®. -

Eine der Grundvoraussetzungen, auf denen Losskijs mystische Theologle
ruht, besteht in der Behaupttng, daB ein enger Zusammenhang bestehe zwi-
schen Theorie und Praxis, zwischen Glaubenslehre und Frommigkeitsiibung.
Er sicht die wahre ,,Gnosis* der Ostkirche gerade darin, da8 ,Herz und
Geist sich vereinigen®, daB Titigkeit und Beschauung in persénlicher und
bewulBiter Erfahrung der geistlichen Wirklichkeit miteinander verbunden
werden (198—199; 212). Er geht von der Voraussetzung aus, daf} ein Unter-
schied im Glauben, im Dogma und in der Lehre sich notwendig auch in der
-Frommigkeit und im geistlichen Leben zeige. So kommt er zu seiner These,
die wir kurz folgendermaBen fassen kénnen: Die Ostkirche besitzt die wahre

» ... In der Tat, die heldenmiitige Haltung der groSen Heiligen des westlichen
Christentums, dem Schmerze iiber eine tragische Trennung von Gott hingegeben,
die mystische Nacht als Weg, als geistige Notwendigkeit, ist der Spiritualitit der
Ostkirche unbekannt.” Die beiden Uberlieferungen haben sich getrennt iiber
einen geheimnisvollen Lehrpunkt, der den Heiligen Geist betrifft, die Quelle der
Heiligkeit. Zwei verschiedene dogmatische Auffassungen entsprechen zwei Er-
fahrungen, zwei Wegen der Heiligkeit, die einander kaum gleichen. Die Wege, die
zur Heiligkeit fithren, sind nicht die gleichen fiir den Westen und fiir den Osten
nach der Trennung. Die einen beweisen Christus ihre Treue in der Einsamkeit
und der Verlassenheit der Nacht von Gethsemani; die anderen erwerben die
Sicherheit ihrer Einigung mit Gott im Lichte der Verklarung“ (224—225). Man
. fragt sich jedoch, was all diese Gegeniiberstellungen letzten Endes sollen, wenn
Losskij in einer Anmerkung zum zitierten Text gleich folgendes bemerkt: ,,Wenn
wir die dem Westen und Osten eigentiimlichen Wege der Heiligung gegeniiber-' .
stellen, wollen wir nichts in einer absoluten Weise behaupten. Dieser auBer-
ordentlich feine und an Schattierungen reiche Gegenstand entschliipft jedem Ver-
suche einer ,,Schemat1s1erung“ Datfiir w1rd je ein Beispiel aus dem Westen und
dem Osten angefiihrt. :

? 242, ~— Als ausfithrliches Beispiel wird die Verklarung des heiligen Seraphim
von Sarow wihrend eines Zwiegespriiches mit einem seiner Schiiler angefiihrt (aus .
den ,,Offenbarungen‘ des Heiligen, die zu Beginn des 19. Jahrhunderts von einem.
seiner Schuler aufgezeichnet wurden: Losskij S. 255 £f),



Zwei Arten neurussischer Mystik © 295

Uberlieferung iiber den Ausgang des Heiligen Geistes und die Natur der
Gnade; also ist die darauf griindende 6stliche Frommigkeit echt und voli-
kommen christlich. Die Westkirche dagegen ist in ihrer Lehre iiber. das
Filioque und die geschaffene'Gnade von der Wahrheit abgev'vichen und
einem gewissen Rationalismus verfallen; die Folgen davon machen sich auch
in der westlichen Spiritualitit bemerkbar. , :
Befrachten wir nun Losskijs These im Lichte der Katholischen Wahrheit,
so sind wir versucht seiner These unsere Antithese entgegenzustellen: Die
katholische Kirche besitzt die wahre Lehre iibér den Ausgang des Heiligen
Geistes; im definierten Dogma, da8 der Heilige Geist vom Vater und vom
Sohne oder vom Vater durch den Sohn ausgeht, tritt uns die Fiille der Offen-
barung und Uberlieferung entgegen. Ebenso besitzt die katholische Kirche
die wahre Lehre tiber die unerschaffene und die geschaffene Gnade. Daher
findet sich auch nur in der katholischen Kirche der ganze Reichtum allcr
Arten von Frommigkeitsitbungen und die Fiille des geistlichen Lebens. Die
. Ostkirche dagegen hat sich unter dem Vorwand, die katholische Lehre
iiber das Filioque sei ein Irrtum, von der allgemeinen Kirche getrennt,
weicht in wichtigen Punkten von der katholischen Trinitéts- und Gnaden-
lehre ab und verfligt deshalb nicht mehr {iber die garm# Fiille der christ-
lichen Uberlieferung des geistlichen Lebens. Wenn Losskij in der katholi-
‘schen Trinitits- und Gnadenlehre Rationalismus sieht, so ist umgekehrt der
katholische Theologe berechtigt, in Losskijs diesbeziiglicher Lehre zu be-
" anstanden, daB er den Heiligen Geist und die Gnade vom Sohne, der in Gott
der Logos, die pers¢nliche Vernunft ist, unabhiingig macht. Kann eine
solche Trennung des Heiligen Geistes und der Gnade vom Logos, von der
persénlichen Vernunft in Gott, ohne verliingnisvolle Folgen bleiben fiir das
Frommigkeitsleben und die aszetisch-mystische Lehre des getrennten
Ostens? Und man kénnte versucht sein, in Losskijs mystischer Theologie,
in seiner Einigungstheologie und in der von ikm geruhmten Frommigkeits--
iibung — &hnlich wie er die vermeintlichen Miangel der katholischen Spiri-
tualitiit auf das Filioque und die Lehre von der geschaffenen heiligmachen-
den Gnade zuriickfiihrt — die Mingel und Einseitigkeiten (der stlichen .
Frommigkeit) auf die Trennung des Geistes vom Logos zurtickzufithrea.
Aus dieser Trennung wiirden sich dann- leicht die zahlreichen Paradoxe,
Antinomien oder auch Widerspriiche einer auf die Spitze getriebenen Lehre :

10 Und in der Tat behauptet Tosskij wiéderholt, da8 die Formel vom Ausgang
des Heiligen Geistes durch den Sohn nicht so §ehr innertrinitarische als ,,6kono-
mische* Bedeutung habe (55; 79 ff), daB die Uberlieferung der Ostkirche niemals
die Beziehungen zwischen den Personen der Dreifaltigkeit mit Namen von Eigen-
schaften bezeichne: ,Man wird zum Beispiel niemals sagen, daB3 der Sohn nach
Art der Erkenntnis und der Heilige Geist nach Art des Willens ausgeht* (78), da3
sogar das Wort ,,J.ogos* vor allem eine ,,6konomische®, keine. innertrinitarische
Bezeichnung sei, und der zweiten gottlichen Person zukomme, msofem sie die
Person des Vaters nach auBen offenbare (80).



14

206 ” _ Bernhard Schultze S. J.-

des Pseudoareopagiten, der palamitischen Theologie und der besonderen

Thesen Losskijs erkldren. . .
Widerspriiche Losskijs, wie zum Beispiel, daB die Ostuberheferung keine

geschaffene Ubernatur kenne (85), daB aber doch fiir die Zeit vom Siinden-

* fall des Menschen bis zum Pfingsttage geschaffene Wirkungen der Gnade

im Menschen vorhanden gewesen seien (129). Widersp;iiche,\ wenn er einer-
seits behauptet, daB die Gnade von der Person des Sohnes unabhingig sei
(181), anderseits aber, dafl die ,,Energien®, zu denen ja vor allem das Tabor-
licht und die Gnade gehoren sollen, allen drei Personen gemeinsam seien
(83—84). So, wenn er auf der einen Seite behauptet, daB die mystische Theo-

" logie Gott zum Gegenstand habe, insofern er absolut unerkennbar sei (26),

‘daB man sich dem Unbekannten nahe in der Finsternis der absoluten Un--

wissenheit (23); dann aber auf der anderen Seite, daB das BewuBtsein i'n
geistlichen Leben bei den Ostlichen -aszetischen Schriftstellern Erkénntnis
(Gnosis) heiBe, die sich auf den hoheren Stufen des mystischen Weges als
vollkommene Erkenntnis der Dreifaltigkeit offenbare (215). Naturhch kann»

.- die Liste solcher ,,Paradoxe* leicht verlangert werden.

Wie bereits hervorgehoben wurde, beruht Losskijs These auf der Grund-
voraussetzung, daB.ein Unterschied im Dogma sich auch im ge1st11chen Le-
ben bemerkbar machen miigse. Aber auch unsere Antithese, die wir seiner
These gegeniibergestellt haben, beruht auf der gleichen Grundlage. Ist nun
diese Grundlage iiberhaupt annehmbar? Ist es wahr, daff zwischen Dogma
und Spiritualitit immer — oder was auf das gleiche hinauskommt — not-
wendigerweise ein Zusammenhang besteht? Wieder sind wir/versucht, einer
solchen Behauptung eine Gegenbehauptung entgegenzustellen. Und in der
Tat hat 1. Hausherr in einem sehr beachtlichen Artikel unter dem Tifel
,Dogma und &stliche Splntuahtat“11 ganz klar an einigen klassischen Bei-
spielen dargetan, daB die aligemeine Behauptuhg, ein Hiretiker konne keine
echte und wahre geistliche Lehre vortragen, falsch ist. Isaak der Syrer
(7. Jahrhundert), im Westen und vor allem im Osten gepriesen als der grofle
orthodoxe Lehrer-des gelsthchen Lebens, war Nestorianer; der Monch

.Isaias (gest. 488), dessen geistliche Vortrage viel gelesen wurden, war Mgno-

physit, usw. Ist es seltsam, daB sich in den Schriften dieser Lehrer des geist-
lichen Lebens ihre Irrtiimer gar nicht oder nur in kaum wahrnehmbarer
Weise zeigen? Ja, ganz allgemein, wie erklidrt sich die Tatsache, daB die
Unterschiede in der Glaubenslehre verhiltnismaBig wemg in der Spirituali-
tét hervortreten? Die Trennung der. byzantinischen Kirche von Rom be-
deutet an sich zunichst nur Schisma; und doch fiihrte dieses Sdu;ma zur
Hiresie und verursachte inimer neue Unterschiede auch in der Lehre, jedoch
ohne daB diese Unterschiede sich gleich feststellbar im geistlichen Leben be-
merkbar machten Im allgememen ist die byzant1n1sehe und insbesondere

1 1. Hausherr S J., Dogme et spiritualité onentale, Revue d’ascétique et de
mystique, Toulouse, Januar—Marz 1947, S. 3—317. .



Zwei Arten neurussischer Mystik - 207

die russische Frémmigkeit orthodox geblieben 1m Sinne von rechtglaubig-
'kathohsch Man lese nur, um sich davon zu uberzeugen, eihige Artikel von
Arsenjew'®, ' S :

Daher mufl sowohl die These vom notwendigen Zusammenhang zwischen

Dogma und Sp1r1tua11tat wie auch die Leugnung eines solchen in einer

" hoheren Synthese verbunden. werden. Wir konnen demnach zwei Be-
hauptungen aufstellen: 1. An sich besteht ein Zusammenhang zwischen
Dogma und-Spiritualitit: Ist es doch natiirlicherweise zu erwarten, da3
ein Christ, vor allem, wenn er nach Vollkommenheit strebt, sich darum
‘bemiiht, im Glauben und aus dem Glauben zu leben, d. h. all sein Sinnen-
und Trachten, seine Worte und Werke vom Geiste des Glaubens und der

~ geoffenbarten Wahrheit aus zu durchdringen. Und wenn Glaubenswahr -
heiten nicht abstrakt bleiben sollen, so miissen sie nicht nur die Theorie, die
theologische Wissenschaft und Synthese beeinflussen, sondern auch die
Praxis, das geistliche Leben und die Fromm1gke1tsubung bestimmen.-2. Die
Erfahrung und die Geschichte der christlichen Frommigkeit zeigen jedoch,
daB der Zusammenhang zwischen Dogma und Spiritualitit des ofteren nicht
vorhanden ist. Ein doppelter Fall ist hier moghch und kommt auch tatsich-
"lich vor: ein Irrlehrer trigt eine gesunde geistliche Lehre vor; oder aber ein
.Rechtglaub1ger irrt im geistlichen IL.eben., Wie. smd nun diese Tatsachen
zu erkliren? g

-Zunichst einmal ganz allgemein aus der geistigen Enge und s1tt11che'1
Schwiiche des Menschen. Es ist kein Leichtes, das Gebdude einer geistlichen
Ordnung, wie es sich aus den Offenbarungswahrhe1ten erglbt w1dersprucha-
los und folgerichtig Pis in die letzten Auslaufer seiner Gedanken und Schlug-

- folgerungen hinein zu errichten und dann zielstrebig in allen konkreten
Umstédnden des Lebens christlich zu handeln.-Dazu kommt ein weiteres:
nicht alle geoffenbarten Wahrheiten haben — wenigstens nicht auf den
ersten Blick -— die gleiche Bedeutuhg fiir das religiose Leben. Wenn schon
uns praktisch niherliegende Fragen, wie z. B. die der Sakramententheolo-

" gie, Jahrhunderte zur weiteren Klirung brauchten, so ist es nicht zu ver-
wundern, dafl das abgrundtiefe Geheimnis der heiligsten Dreifaltigkeit nur

" langsam und allméhlich Ausdeutung und Auswertung findet.

Fragen -wir nun im einzelnen danach, wie es sich erklirt, daB auch
‘Hiretiker — wir haben das Beispiel eines-Nestorianers und eines Monn-
physiten angefiihrt -— nicht selten ihrer Irrtiimer vergessen, wenn sie
zur christlichen Fromm1gke1t und Vollkommenhe1t aufrufen, 50 kann man
darauf die folgende, wenn auch nicht erschopfende Antwort geben. Alle
Lehrer des geistlichen Lebens, Rechtgldubige wie Hiretiker, haben die Ge-
wohnheit, an erster Stelle aus den allen Chrfst_en_ gemeinsamen Quellen zu

12 Z. B. Das Monéhtum und der asketisch-mystische Weg in: der Ostkirche, be-
sonders in RuBland ‘Der christliche Osten, Geist und Gestalt, Regensburg 1939,
Pustet, S. 151-—-210. :



298 : Bernhard Schultze S. J.

schépfen: aus der Heiligen Schrift, der alten liturgischen Uberlieferung',
aus der aszetischen Lehre der Viter, die mehr auf die Praxis ausgerichtet
war. Dazu kommt, daB sich der Durchschnittschrist gewohnlich wenig Re-
chenschaft {iber die Kontroversfragen zwischen den verschiedenen christ-
~ lichen Bekenntnissen gibt, und daB darum die Lehrer des geistlichen Lebens,
“die zur Vollkommenhelt anleiten, diesen Fragen geringeré Aufmerksam-
keit schenken, ' N '
Losskij trigt all dem nicht gebiihrend Rechnung und macht nun den lehs-
reichen, wenn aych weithin miBgliickten Versuch, vielen Tatsachen zum
Trotz und gleichsam gewaltsam die Verbindung zwischen Dogma und Spiri-
tualitdt herzustellen, zwischen dem Filioque und der westlichen Frémmig-
keit und zwischen der vermeintlichen ostlichen Lehre {iber den Ausgang des
Heiligen Geistes und der éstlichen geistlichen Uberlieferung. Er gerit dabei
in einen doppelten Irrtum: Die Trennung des Heiligen Geistes und der
Gnade vom Sohne, dem Logos, fiihrt ihn in einen derartigen Antirationalis-
mus, daB er sogar die ewige Grundlage der Schopfung im Wesen Gottes
leugnet und manche andere {iberlieferte Wahrheiten aufgibt. Anderseits
konstruiert er kiinstlich Gegenstze zwischen bstlicher und westlicher From-
migkeit, wo sie entweder iiberhaupt nicht oder nur in geringerem Ma@e
. vorhanden sind, oder aber bei eingehender Priifung in anderer Weise als
durch einen verschiedenen dogmatischen Glauben erklirt werden miissan.
So hat z. B. Hausherr (im Gegensatz zu_Losskijs Behauptung) ganz ein-
gehend erwiesen, daB3 die Orientalen die einzelnen Elemente, durch die die
,,;mystischen Nichte® (eines hl. Johannes vom Kreuz) zustandekommen, sehr
wohl kennen, sie aber nicht in einer Synthese zusammengefafBt hakien, da
sie immer Finsternis und Trostlosigkeit dem Teufel, Licht und Freude aber
Gott zuschrieben. Und wir hoffen, daB bald ein weiterer Aufsatz des glei-
chen Verfassers erscheinen wird (,,Nachahmung Jesu Christi in der geist-
lichen Literatur der Byzantiner”)', in dem gegen Losskij gezeigt wird, dall .
die Nachahmung Christi nicht nur der &stlichen Spiritualitit nicht fremd
ist, sondern ein in den Schriften des Neuen Testamentes und der hejligen
Viter enthaltenes und den Vertretern der &stlichen Fréommigkeit wohl ver-
trautes Thema bildet. Ausfiihrlich wird das an drei Beispielen bewiesen: ain
Ménch Isaias (gest. 488), an dem groBen Theologen Maximus dem Bekenner -
(gest. 662) und an dem Laien Nikolaus Kabasilas (gest. 1371), dem Verfasser
des berithmten ,,Leben in Christus“. Ja, selbst die bevorzugtesten Lehrer

13 Liturgische Texte wurden oft erst nach Jahrhunderten der neueren -hireti-
schen oder irrfiimlichen Lehre angepaBt (man denke z. B. an Zusitze in den Ra-
briken, durch die man die Eplklese als Form der Euchanstle nachtraghch zu
erweisen suchte).

14 1. Hausherr S. J., Les Onentaux connaissent-ils les ,,nults“ de saint Jean de

_Ia Croix? Orientalia Chnstlana Periodica, Rom 1946, S. 5-—46; 43-—44.

15 Imitation de Jésus-Christ dans la spiritualité byzantine: Geschrieben fiir dle

Revue d’ascétique et de mystique. . -

12



Zwei Arten neurussischer Mystik -299

Losslis Photius und. Simeon der Neue Theologe, behandeln in wunder-
schénen Worten das Thema der Nachahmung Chrlstl

A\

II. Zanders Dosto;ewsku

Zanders DOStO]eWSkl]buCh Zander beschiftigt sieh mit dem Problem
des Guten bei Dostojewskij und kommt dabei ganz naturgemiB auf Dosto~
jewskijs Mystik zu sprechen. Die Zusammenhange werden . s1ch klar aus
unserer Darlegung ergeben.’

Das Bése nimmt in Dostojewskijs Werken einen weit gréBeren Raum ein
als das Gute'. Die Persénlichkeit seiner Romane, die das Gute versinn-
bilden, sind.nich't zahlreich. Und, doch hat sich Dostojewskij zeitlebens.
darum bemiiht, ein Ideal des Guten zu gestalten, wie zum Beispiel in
Alioscha Karamasow.  Aber die das Bose verkérpernden Personen sind
ihm ohne Zweifel besser gelungen. Jedenfalls ergibt sich aus der Betrach-
tung des nicht durchschnittsmiBigen, sondern -auBergewthnlichen Bgsen
wie Guten in den Werken Dostojewskijs, daB der Mensch dabei iiber smh
selbst hinausgeht (Zander, S. 12).

' Wo das Gute sich in {ibermenschlichem Grade zeigt, vor allem, wo der Siin-
der, von der Gnade beriihrt, plstzlich, wie ‘durch ein Wunder sich vom Bésen
bekehrt, da wird der Mensch inne, da8 das Gute von Gott kommt. (,,Bonum
a/Deo lautet das erste Kapitel Zanders: 14—41.) Aber Dostojewskij setzt
mit dem Beginn des ,,neuen Lebens“, mit dem Bewuftsein, in. der Gnade
Gottes zu sein, noch ein anderes Erlebnis in Verbindung. Zander hebt es
- hervor: ,,Zu Boden stiirzen, vom Erdboden angezogen weérden, ankniipfen
ewiger Bande mit der-Erde.im Augenbliek, da die Seele zun Gipfel ihrer
Gliickseligkeit gelangt, charakterisieren die gesamte Mystik Dostojewskijs,
die so verschieden ist von der ,Entziickung’, die den Menschen von der Erde
losreiBt, damit-er nur im Himmel und durch den Himmel lebe* (25; vgl.
2 Kor12, 2—4). Der Aufstieg des Menschen zu Gott, 1st also nach DostOJew
skij zuglelch ein Abstieg zur Erde. oo™

Erldutert wird dieser gleichzeitige Aufstieg und Abstieg unter anderem
durch den Befehl, den der Staretz Zosima seinem Novizen Alioscha gibt:
, Wirf dich nieder mit Liebe und kiisse die Erde, unermiidlich, unerssttlich,
liebe alle und alles, suche dies Entziicken und diese Ekstase. Benetze die
- Erde mit Freudentrinen und liebe diese Trénen. Err6te nicht iiber diese
- Ekstase; im Gegenteil, habe sie lieb, denn sie ist ein groBes Gottesgeschenk,
das nur wenigen zuteil yird, den Auserwihlten!” (Die Briider Karamasow,
VI—III). Und Alioscha folgt spéter diesem Rate (VII—IV). .

Zander wirft im AnschluB an diese Stelle (29) die Frage auf, ob es wohl '

16 Vgl das kiirzlich erschienene, im Buchhandel bereits vergriffene, aber von

' . Zander nicht erwahnte Buch: Paul Evdokimoif, Le probléme du mal chez Dosto-

fevsky, Lyon, Lardouchet. Zanders Titel ermnert auch an das in Frankreich recht
bekannte Werk: Wilfred Monod, Le problénmie du B1en, Esai de théodicée et
journal d un pasteur, 3 Bénde, Pans Alcam 1934,

EN



300‘ ' Bernhard Schultze S. J.

mogllch sei, auf eine Tatsache myst1scher Art eine Verhaltungsnorm zu
grunden, und er meint die Frage im Sinne Dostojewskijs bejahen zu miis-
sen. Aber er fiigt hinzu, daB es nicht so sehr auf die tatséchliche Befolgung
einer Norm ankomme als auf die Absicht, und daB diese am Guten selbst
- bemessen werde: ,Die Grundlage des Guten liegt nicht in der Willens-
entscheidung, sondern im-Guten selbst, wobei das Gute in sich zu fxehmen_ ,
ist, das Gute, das wirklich existiert; und'der W111e mufl danach trachten,
sich mit ihm zu vereinigen* (30—31). y '
So kommt Dostojewskij, der um das Gute rdng und nach ihm suchte,
immer wieder zuriick auf das Problem der inneren Verbundenheit von Sitt-
lichkeit und Religion. Und um klar hervorzuheben, wie Dostojewskij es 16st,
stellt Zander dessen Ldsung der Lésung Kants gegeniiber. Auf den ersten
Blick scheint eine gewisse formale Ahnlichkeit zu bestehen. Zander faBt die
Dialéktik Dostojewskijs in der kurzen Formel zusammen: ,,Wenn Gott nicht
existiert, dann ist alles erlaubt*, und er kleidet das moralische Axiom Iwan
Karamasows in den Syllogismus: ,,Wenn Gott nicht existiert, ist alles er-
laubt; nun aber ist nicht alles erlaubt, also existiert Gott“ (31). Dem Ag-
schein nach haben wir es hier mit einem Kantschen Postulat des morali-
schen Bewufltseins zu tun, das auf der menschlichen Vernunit und ihrer All-
. gemeinheit beruht. Es wire jedoch ein arges MiBSversténdnis, Dostojewskij
- im Sinne Kants zu deuten. Zander schreibt; ,,Gerade das befriedigt Dosto-,
jewskij nicht; er will keine logische SchluBfolgerung seines Gedankens,
er will einen lebendigen, wahrnehmbaren Gott, einen Gott, an den man sich
wenden kann und von dem man eine Antwort, Verzeihung, ein Gnaden-
geschenk erhalten kann... Die ‘Formel Dostojewskijs ist der Auffassung
Kants in absoluter Antinomie entgegengesetzt. Dieser behauptet: wir fiis-
sen ans Dasein Gottes glauben, weil unsere Verrnunft uns sagt, da nicht
alles erlaubt ist. Dostojewskij entgegnet ihm:'wenn Gott existiert, existiert.
die Tugend; wenn Gott nicht existiert, ist alles erlaubt; da wir indessen
nicht feststellen kénnen, ob der Satz ,alles ist erlaubt‘ wahr oder falsch ist,
so kann unser Glaube nicht von unserem sittlichen BewuBtsein abhéngen.
Allgemeiner ausgedriickt, der Glaube kann in keiner Weise von etwas ab-
héingig sein; er ist zu gleicher Zeit die Intuition, die am Ende und am An-
fang unseres BewuBltseins steht, er ist_jene unmittelbar und obJektlv ge-
gebene Erkenntnis, die unserem gesamten geistlichen Leben als Anfang
und Ende dient: ,Ich bin das Alpha und das Omega, der Erste und der Letzte,
der Anfang und das Ende‘ (Offb 22, 13)“ (35—37). o
Es gibt also nach Dostojewskij nur eine e1n21ge'Aufsfiegsmc’iglichkeit zu
Gott; natiirliche Gotteserkenntnis durch die Vernunft und iibernatiirlicher °
_Glaube werden nicht unterschieden, verschwimmen, so daf§ seine Mystik —
vom katholischen Standpunkt aus gesehen — als vage und naturalistisch
erscheint. Wie schon bemerkt wurde, ist einer ihrer hervorstechenden Ziige
die vErdgebundénheit.‘Darﬁber handelt Zander in einem besonderen Kapi-



Zwei Arten neurussischer Mystik™ " 301

tel (,Heilige Erde“, 43—82). Dostojewskijs beziigliche Texte legt er aus im
AnschluB an die Gedichte Vladimir Solowjows und Venzeslaus Iwanows,
var allem aber im Lichte der Soph1a1ehre Sergius Bulgakows" Diese Lehre .
betrachtet Zander als ,,das originellste und tiefste Zeugnis des Geistes der.
russischen Philosophie und Theologie” und meint, daB ,,sie- allein uns ge-
statte, den metaphysxschen und religiésen Sinn geW1sser Ansichten Dosto-
jewskijs zu entziffern (46—47). . - -
" Grundlegend fiir Dostojewskijs erdgebundene Myst1k ist ein Text in den
»,Dimonen*; essind die folgenden Worte der Hinkenden (Lahmen): ,Nach
meiner Auffassung -sind Gott und Natur ein und dasselbe®; und sie erzihlt:
»Zur gleichen Zeit fliisterte mir eine alte Frau beim Hinausgehen aus der
Kirche zu (sie tat im Kloster BuBe, weil sie geweissagt hatte): ,Die Mutter -
. Gottes, wofiir hiltst du sie?* — ,Die Grole Muter‘, antwortete ich ihr, ,diz
Hofffnung deg Menschengeschlechtes’. — ,Ja", entgegnete sie, ,die Mutter -
Gottes ist die GroBe Mutter, die grofie feuchte Erde, und diese Wahrheit
enthilt eine groBe Freude fiir die Menschen. Und jedes irdische Leid, und
_jede irdische Trihe ist eine Freude fiir uns; und wenn du die Erde mtt
deinen Trinen getrinkt haben wirst, einen FuB tief, dann wird alles fiir
dich nur mehr lautere Freude sein, und du wirst kein Leid mehr kennen,
wie es vorausgesagt worden ist** (47—48).

Auf den ersten Blick erscheint der Text panthelst1sch Gott und Natur
flieBen ineinander iiber, aind heidnisch: ,,Im Bewuftsein der Mar]a Lebid-
‘kina“ — schreibt Romano Guardini'® — ,,schmelzen-die Mutter Gottes und
-die Erde zur paganen ,Magna Mater zusammen.”“ Doch Zander erklirt sich
mit einer solchen Deutung nichit einverstanden. Er legt die Worte der Lah-
men im Sinne einer tiefen Naturphilosophie und Erdtheologie (53 ff) aus.
Es 148t sich-tatséchlich nicht leqénen daB manche Parallelen, manche Ahn-
lichkeiten, ja Beziehurigen bestehen zwischen der Allmutter Erde und der
GroBen Mutter Gottes. Das alles wird bestitigt durch Texte der byzantini-
schen Liturgie, die Zander anfiihrt (67 £f). ‘

Und in der Tat: Aus der Erde sind wir Menschen geboren sie glbt uns das
Notige zum Leben zu ihr kehren w1r nach dem Tode zuriick. Sie heiBit die*
feuchte Erde, da sie erst fruchtbar w1rd unter dém Einflu8 der Wasser, deren
segenspendende W1rkung so oft in der Heiligen Schrift geriihmt wird. Undist
die Erde nicht helhg, weil sie im SchoBe der Jungfrau den Leib des Sohnes
‘Gottes fiir die Menschwerdung bereitét, we11 auf 1hr der Mystlsche Le1b des
Herrn die heilige Kirche, erbaut w1rd‘?

Betrachten wir zur Erlduterung elmge Texte der byzantlmschen Litur-
g1e! In der ersten Ode des Vorbereitungskanons auf die heilige Kommunion

17 Vgl.'unSeren Artikel: Der gegenwéirtigevstre'it_ um die Sophia, die Gottliche =

© Weisheit, in der Orthodoxie: Stimmen der Zeit, Juli 1940, S. 318—324.
18 Der Mensch und der Glaube, Versuche iiber die religiése Ex1stenz in Dosto-
jewskijs groSen Romanen, Leipzig 1932, S. 25 i



302 . Bernhard Schultze . J.

lesen wir: ,,Gliickselige Erde, gebenedeite Braut Gottes, du hast wachsen
lassen die Ahre, die du nicht gesit, den Retter der Welt; verleihe mir, ihn
aufzunehmen und das Heil zu erlangen“ (67). Ganz im. Einklang damit
stehen die Akathisten und Kanecnos zu Ehren, der reinsten Jungfrau; auch
-dort wird Maria mit der Mutter Erde verglichen: ,,Freue-dich, o verheifle-
nes Land, Freue dich, edler Acker, freigebige Ernte, Freue dich, denn Du
‘bliihst wie eine iippige Wiese* (68).

,Das Bild der Erde — so folgert Zander —, in allen seinen Spielarten, ist
das hidufigste liturgische Symbol fiir die Mutter Gottes und gibt AnlaB zu
zwei Arten von Analogie, einer mariclogischen und einer christologischen

.. Die Mutter Gottes ist die erhabenste und reinste Fleischwerdung dar
Erde, weil ihr Leib, dhnlich allem Geschaffenen, aus den gleichen Zellen,
- aus den irdischen Elementen gewebt ist, die Grundlage fiir alles Lebende
bilden. Ebenso wie die Erde war ihr Leib fihig, zu gebiren, in voller Hin-
gabe an den Dienst des Herrn. Durch diesen Akt der Unterwerfung und
‘Demut ... ist die irdische Mutterschaft zur Gottesmutterschaft geworden.
Und in gleicher Weise wie die Erde, in ihrer Unpersonlichkeit, ihr Fleisch
-allem darbietet, was lebt und sich von ihr nahrt, so schenkt ihm die Mutter
‘Gottes, in ihrer personlichen Liebe zum gdttlichen Sohn, ihr Fleisch (da sie
- ihn'im ScheBe trigt, gebiert und stillt) und ihre Seele (da sie am Golgotha
teilnimmt, am Ted und der Auferstehung)™ ... Doch kann diese Analogie
zwischen Gottesmutter und Erde noch eine andere Bedeutung haben: eine
christolegische, oder genauer eucharistische. Die Erde hat nicht nur einmal
die Jungfrau geboren, die vorherbestimmt war, Mutter des Gottes-Wortes
zu werden; sie fihrt fort, die Ahre und die Weinrebe hervorsprieBen zu
lassen, die im helhgsten Geheinmis der Eucharistie zum Leibe und Blute
des Herrn werder . . . Sie setzt also fiir uns das Werk d&r Gottesmutter fort: -
Irdische Grundlage der Eucharistie, webt sie die Elemente, d1e uns am Leibe
und Blute Christi teilnehmen lassen‘ (68—69)

Zander gibt also der erdgebundenen Mystlk Dost0]ewsk1]s, wie sie sich
unter den Worten der ,,Lahmen* verbirgt, eine vollkommen christliche Deu-
. tﬁng, und das in bewufiter Anlehnung an tiefsinnige Gedanken Bulgakows.
Und ebschon er selbst eine leichte Beimischung heidnischer Elemente nicht
~ ausschliefit (66 und 67), nimmt er dech die Auffassung des von ihm gerithm-
ten und elfng bsnutzten Guardini nicht an; denn er meint: ,,Romane Guar-
dini, der katholische Kritiker der Philosophie Destejewskijs, hat ohne- Zwei-
fel diese orthodoxen liturgischen Texte nicht gekannt; denn er sieht, im
Gegensatz zu S. Bulgakow, die ,,Lahme* in rein heidnischem Lichte, ohne

jegliche Beziehung zur christlichen Kirche* (68, Anm. 1).

' Uns mochte scheinen, daB sowehl Bulgakow wie Zander in ihrer Deutung
betrichtlich iiber das hinausgehen, was dem groBen Remanschriftsteller

19 Zander gibt hier Bulgakows Gedanken \a}iedef: »Kalvaria der Gottésmutter,
Der theologische Gedanke (russisch?), Paris 1942.



’ ’
Zwei Arten neurussischer Mystik : 303

_ vorschwebte, da er der ,;Lahmen“ die geheimnisvollen Worte iiber die Mut-~
ter Erde in den Mund legte. Das wird besonders an einem Punkte deuthch
Zander wirft die Frage auf: ,Ist die unpersonliche L1ebe, die nicht hyposta-
tische Liebe moglich? Ist die Liebe ein Vorrecht des Menschenseins oder
eine allgemeine Kraft, die alles lenkt, was lebt, ohne jede Beziehung zu den -
Eigenschaften der Personlichkeit wie BewuBtsein und Wille?* (60 ff, vgl.
68—69). Es handelt sich um die Liebe der Erde zu ihren Bewohnern, die sie
gebiert, beherbergt und ndhrt; ¢s handelt sich um die Liebe der Erde, die’

_ihren Ausdruck findet in der bezaubernden Schonheit der Natur, um die
Liebe der Erde zu Gott, oder genauer — naeh Bulgakow — um'die Liebe der
Sophia, der idealerr Grundlage der Schépfung, zu Gott. Zander bejaht, unter
Berufung auf einen der schénsten — aber auch reichlich dunklen — Sophia-
texte Bulgakows®, die Méglichkeit einer nicht hypostatischen Liebe: ,sie

.findet ihre Kronung in der Einheit, ihr duBeres Bild ist d1e Schonheit* (61,
vgl. 78).

Doch muB auch Zander zugeben, dafl sich die Liebe des Schopfers in be-
sonderer Weise im Menschen offenbart. Daher untersucht er in einem fol-

. genden Kapitel, wie Dostojewskij die Idee des Guten im Leben, Gedanken
und Willen des Menschen verwirklicht sieht. Er iiberschreibt das Kapitel
absichtlich mit dem Titel ,,Jene, die man nicht bemerkt®, d. h. die Unschein-
baren, Bescheldenen (83—127), Guardini nennt sie die Stillen®. In diesem
Kapitel gilt es nun, da Mensch und Natur (Erde, Tiere und Pflanzen) nur ein
einziges, ungeteiltes Reich bilden, den sophianischen Urgrund des Menschen
zu enthiillen. Und dieser Grund enthiillt sich ganz besonders in einer Reihe
'Dostojewskijscher Frauengestalten, deren mehrere — gewif3 nicht aus Zu-
fall —den Namen Sophia tragen. An ihnen gehen die Dostojewskijforscher
gewdhnlich achtlos vorbei. Ja Berdiajew meint in seinem Dostojewskijbuch,
den wenigen Frauentypen, die er aufzéhlt, komme nur. Bedeutung zu um
der Minner willen, inn deren Innenleben sie einé Rolle spielen. ,,Den Kult
des ewig Weiblichen — so schreibt er — findet man kaum bei Dostojew=
skij***. Zander erwidert, daB in der Tat diese Frauengestalten — er nennt
sie.,,sophianisch* —, die Berdiajew nicht beachtet habe, ihre Vollendung
finden im demiitigen Dienst an Minnern, die ie lieben und retten wollen:
»wAlle diese Frauen wollen Helferinnen sein und widmen sich dieser Auf-
gabe in vollem BewubBtsein. Ist {ibrigens die Mutter nicht jene, die von der
Existenz eines anderen lebt und fiir dieses andere? Und ist das Weibliche
nicht wesensmifig Demut und Selbstverleugnung?“ (87; vgl. 87 ff).

Mit wenigen Strichen hat Dostojewskij einen idealen Frauentyp’ viglleicht

) 20 Zitiert in unserem Artikel, Stimmen der Zeit, Juli 1840, S. 320, Kolumne 1—2,

oder in: Ostliches Christentum, Dokumente, herausgegeben von Nicolai v. Bubnoff
und Hans Ehrenberg, II Philosophie, Miinchen 1925, S. 236 f.

*1 Guardini, a. a. O. S 45ff,

# N. Berdiajew, Die Weltinchauung Dostojewskijs, Prag 1923 (russisch), S. 115.
Zander, S. 85—86.

’



304 Bernhard Schultze S. J.

mehr angedeutet als gezeichnet; und Zander sieht gerade in diesen ,»Sophia-
. hischen Frauentypen' eine der deutlichsten Offenbarungen seines Platonis-
mus: ,,Ist nicht in der Tat — so meint er — dieses eine Bild der Schwester
und der Braut — der Gattin und der Mutter — wenn nicht die Idee, so doch
das Ideal jeglichen weiblichen Wesens?" (98—99). Darum betrachtet Zander
nicht so sehr die einzelnen Frauengestalten als-die ihnen allen gemeinsamen
Ziige. Er hebt besonders deren zwei hervor: ihre Keuschheit und Volks-
verbundenheit (99 ff und 106 ff). Mir méchte scheinen, daf} sich gerade in
dieser Charakteristik abermals der typische Zug der Dostojewskijschen
Mystik zeigt: ihre Erdgebundenheit. Denn jene Frauengestalten sind volks-
- tiimlich, gehéren zum Volke, und sind durch das Kollektiv des Volkes im
Boden der Heimaterde verwurzelt. Jene Frauen sind keusch, oder besser, sie
sind alle Siinderinnen — und als solche erdverhaftet —, aber Siindérinnen®,
die um die Tugend der Reinheit ringen, sich nach dem Ideal sehinen und so .
Spiegelbilder der Ewigen Weisheit werden.

Aber diese Frauen, die sich fiir die Rettung anderer aufopfern, miissen

als stindige Wesen ihrerseits erlost werden. Sie trdumen von ihrem Helden,
ihrem ,Prinzen“, ihrem Brédutigam,' der kommen miisse,. um ihnen das
- Gliick zu bringen, um sie zu erldsen. Und zutiefst und zuletzt ist Gegenstand
_ihrer Sehnsucht nicht mehr nur ein schwackier Mensch, sondern der géttliche
Erléser selbst, Christus, der Bridutigam der Seelen (dariibér im Kapitel:
»Der Brautigam®, 129 ff). Doch hat Dostojewskij in seinen Romanen nicht
nur Christussymbole geschaffen — ein solches ist, wie schon Guardini
- hervorhob, der Fiirst Myschkin’ (im ,Idioten), er sieht alles’ in Christus:
,,Chnstus ist der einzige und absolute Mittelpunkt des Seins* (164). ST

Anderseits aber stellt Zander fest, da DOStOJEWSklj sich verhaltnismiBig -
wenig um die Verwirklichung eines Vollkommenheitsideales in seinen Hel-
den kiimmert: ,In der Tat, seine Dialektik stellt uns das Problem der Hel-
dentat vor Augen, und die Heldentat sollen wir auffassen als einzigen Sinn’
und einziges rechtmiBiges Ziel jeglicher menschlichen Existenz, aber er be-
schreibt sie sozusagen gar nicht in seinen Werken* (171). Wie schon Guar- -
dini bernerkt, tun die Helden Dostojewskijs alles mogliche, nur arbeiten
sie nicht (auf'kunstlerlschem, technischem oder wirtschaftlichem Gebiet)
(172). Ebensowenig besehreibt DGStO]ewsklj die Heldentat auf jenem Ge-
biete, das er bis in die Tiefen hinein erforscht hat, dem der Religion (174 bis
175). Zander schlieBt daher seine Studie ab mit der Erwigung, daB, was
Dostojewskij nur kurz umrissen und angedeutet habe, seine weitere Ent- -
wicklung und Krénung bei Sergius Bulgakow finde, vor allem in seinem
Buch ,,Der Freund des Brautigams“. Freund des Brautigams Christi sein,

-wie es der Vorléufer Joﬁannes war, sich demiitig opfern, das sei wahre
Heldentat und die Verwirklichung der Idee des Guten.

Com _Zandei' spricht sogar von einer Erbsiinde, die ,,die Weltseele* beging; S. 125.

.



Zwei Arten neurussischer Mystik o 305

II1. Ve;'glelch zwischen LOSSkl] und Zander -

Wenn wir am Schlufl einen kurzen Verglelch zwischen der Mystik Loa—
skijs und der Zanders giehen, so erscheinen beide zunichst als recht ver-
schieden. Losskij will die Uberlieferung der heiligen Viter, der Aszeten,
Heiligen und Mystiker der Ostkirche fortsetzen, ist patristisch, liturgisch
und theologisch orientiert; Zander dagegen sucht die gro8en Wahrheiten der
christlichen Offenbarung im Geiste Dostojewskijs, Bulgakows, Solowjews,
. Iwanows und anderer neuerer russischer Dichter und Denker zu erhellen.
Bei Losskij stehi seine theologisch-dogmatische These vom Ausgang des
I-I'eili\gen Geistes aus d_exp Vater allein derart im Mittelpunkt seiner Uber-.
legungen, daB er aus ihr die Unterschiede zwischen &stlicher und westlicher
Frommigkeit ableitet. AuBerdem wird bei ihm alles vom Palamismus be-
herrscht. Zander hingegen schaut alle geoffenbarte Wahrheit im Lichte der |
Sophialehre Bulgakows, die von Losskij mehrmals scharf abgelehnt wird
(z. B. auf S. 61, 78, 92, 107). Mit anderen Worten, Zander behauptet wie
Bulgakow die ewige Grundlage der Schépfung in Gott, das Vorhandensein
. der Ideenwelt im Wesen Gottes; Losskij lehnt diese Sophiathesen scharf ab.
Losskij betont mehr das positive Uberlieferungsgut, wenn er es aueh des
6fteren schief darstellt oder falsch auslegt; Zander bedient sich vor allem
* der Intuition und schaut in ihrem Lichte die Verbindungslinien zwischen der

Mutter Erde, Maria, Christus, Kirche und Eucharistie. Losskij will .eine
mystische Theologie bieten, Zanders Mystik hat eih mehr phﬂosophmches
- Geprige.

Anderseits aber dhneln beide Arten neurussischer Mystik einander in
einem fiir die katholische Auffassung wesentlichen Punkte: sie sind nicht
- nur antirationalistisch, sondern auch antirational, und lassen keine Mog-
lichkeit eines Aufstieges zu Gott mit den blofSen Kriften der Natur, eines
Aufstieges durch die theoretische oder praktische’ Vernunft; sie schlieSen
beide grundsétzlich eine verniinftige Unterbauung des Glauben aus. Daraus
ergibt sich dann mit Naturnotwendlgkelt eine Verqulckung, eine Vermen-
gung, eine Glelchsetzung von Natur undAJbernatur, die dem Immanentis-
mus und Subjektivismus in der Mystik eigen ist.





