
806 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

Regula sancta 
Zum Benediktusjahr 

Von Dr. Friedrich Zoepfl, Hochschulprofessor, Dillingen a. D. 
Als 1944 Monte Gassino dem Rasen des- 

Krieges zum Opfer fiel, da zitterte unser 
Herz. Sollte die Vernichtung dieser allen 
Jahrhunderten ehrwürdigen Kulturstätte 
ein Vorzeichen sein? Sollte auch das 
Werk stürzen, das der große Heilige von 
Monte Cassino hatte errichten helfen, die 
auf antik-christlicher Grundlage erbaute 
abendländische'Kultur? Sollte aus dem 
Grauen des Krieges ein Zeitalter auf- 
steigen, dessen Züge nicht mehr der vom 
göttlichen Logos erhellte Geist und die 
von christlicher Liebe durchglühte Seele 
zeichnen würden, sondern Ungeist, Mas- 
se, Materialismus, entfesselte Atome und 
ungehemmte Leidenschaft? Der Gedanke 
war unerträglich. Aus dem Alpdruck sol- 
cher Befürchtungen befreit, hat die Weit, 
soweit sie christlich und menschlich fühl- 
te, mit doppelter und dreifacher Anteil- 
nahme 1947 die Erinnerung an den seli- 
gen Heimgang des •Vaters und Patrons 
des Abendlandes" Benediktus (gestor- 
ben wahrscheinlich 547) gefeiert. 

Seit-1400 Jahren blickt das Abendland 
in Ehrfurcht auf zu St. Benediktus. Auch 
Menschen, die seinen Glauben und seine 
Lebensrichtung nicht teilten, haben ihm, 
soweit sie überhaupt Sinn für mensch- 
liche Echtheit und Größe hatten, An- 
erkennung und Bewunderung nicht ver- 
sagt. Was hat den Heiligen Von Monte 
Cassino in den Mittelpunkt menschlichen 
Denkens gerückt? Sicher nicht eine über- 
ragende Geistesgröße; es hat weit schär- 
fere und kühnere Denker gegeben als 
ihn. Auch nicht hinreißende mystische 
Glut, religiöser Enthusiasmus, charisma"- 
tische Begnadung; da standen ihm an- 
dere, vor allem östliche Mönche, weit 
voran. Auch kennt man von ihm nicht 
Taten, die wie mit einem Schlag die ge- 

• schichtliche Entwicklung umgeschaltet 
hätten. Nicht einmal aufs Feld der Mis- 
sion hat er sich begeben. Aber er war 

ein Meister des Lebens, eines 
Lebens', das klar um sein Ziel und seine 
Aufgabe wußte, das ebenso klar und be- 
stimmt und beharrlich seinen Weg zu 
diesem Ziel nahm, von dem her der 
ewige Friede ihn und sein Werk selig 
umleuchtete. 3enediktus war der •Vir" 
im besten Sinn antik-römischer Auffas- 
sung und Prägung, aufrecht, geradsinnig, 
besonnen, pflichtbewußt, rechtlich, maß- 
voll, beherrscht-, ernst und stät. Aber er 
war mehr. Er war der •Vir Dei" und der 
•Servus Jesu Christi", demutsvoll, ehr- 
fürchtig, gotterfüllt, "gütig, hilfsbereit, 
voll wacher Sorge um sein und seiner 
Brüder ewiges Heil. Er war die harmoni- 
sche Vereinigung alles dessen, was die 
Antike an Persönlichkeitswerten ent- 
wickelt und was das Evangelium neu ge- 
bracht hatte, der gottberufene Mann 
einer Zeitenwende, mit dem Blick fest 
und gläubig und tapfer in die Zukunft, 
in die Ewigkeit. 

Kein Wunder, daß sich in schwanken- 
der, untergangsbedrohter Zeit um diesen 
Mann Jüpger scharten, der Überzeugung, 
daß keiner sie besser führen könne aus 
den Wirren der Welt und des eigenen 
Herzens als dieser Benediktus, dieser 
Gesegnete des «Herrn. Er aber nahm 
jeden auf, der ernsten Willens zu ihm. 
kam, wes' Standes und Berufes und Lan- 
des er auch war, und wurde jedem zum 
Vater mit all den Eigenschaften, die sich 
für römisches und christliches Empfinden 
mit diesem ehrwürdigen Namen verban- 
den: Fürsorger, Schützer, Gesetzgeber, 
Leiter, Vorbild, •viva lex et vera norma 
vitae", wie eine Inschrift über dem Bene- 
diktusaltar der ehemaligen Klosterkirche 
zu Unterliezheim (Landkr. Dillingen) 1751 
den Heiligen rühmt. 

Aus vielfacher und nicht immer be- 
glückender Erfahrung schrieb Benedik- 
tus für seine Mitbrüder und für das. 



Im Spiegel der Zeit 307 

Mönchsgeschlecht der Zukunft seine •re- 
gula" nieder, die Unterweisung und Ge- 
setzbuch zugleich sein sollte. Wenn diese 
regula auch Gedanken und Anregungen 
anderer Geistesmänner und Seelenfüh- 
rer, sich zunutze gemacht hat • man be- 
gegneten ihr den Spuren von Pachomius, 
Basilius, Cassiodor, Cassian, Caesarius, 
der regula Magistri, den regulae patrum 
•, sie ist doch ganz und gar von Bene- 
dikts eigenem klaren, weisen, gütigen 
und maßvollen Geist durchwaltet. Mag 
sie auch aus den unmittelbaren Bedürf- 
nissen seiner eigenen Zeit herausgewach- 
sen und in Einzelheiten auf die Verhält- 
nisse der damaligen Jüngerschaft ab- 
gestimmt sein, sie verliert sich nicht in 
das Zeitbedingte, Nebensächliche, dem 
Wandel Unterworfene. Zielbewußt strebt 
sie «lern Wesenhaften menschlicher und 
mönchischer Verpflichtung zu und unab- 
lässig rückt sie dieses Wesentliche, dieses 
notwendige Eine ins Blickfeld. Das We- 
senhafte aber ist für ihn und für seine 
Gemeinschaft das •Opus Dei", das Lob 
des ewigen, großen, gütigen Gottes in 
Gebet und heiligem Cesang. •Operi Dei 
nil praeponatur". Von diesem Kernstück 
her bestimmt sich1 alles, was die Kegel 
verordnet: die Absonderung von der 
Welt, die dauernde Bindung des Mönches 
an die Klosterfamilie, zu der er sich ver- 
gelübdet, das persönliche und gemein- 
schaftliche Ethos, das klösterliche Tage- 
werk, das in wohlabgewpgenem Rhyth- 
mus zwischen Gotteslob, Betrachtung, 
Handarbeit, Ruhe dahinfließt, eine •via - 
•t vita pacis". 

• Dig klare Bezogenheit auf das Wesen- 
hafte eines christförmigen, geisterfüll- 
ten Lebens in Verbindung mit ihrer Be- 
sonnenheit, ihrer Weite, ihrer •mäze" 
hat der regula Benedicti unverwelkliche 
Frische erhalten, hat sie vor dem Ver- 
brauchtwerden und Vergreisen bewahrt, 
hat sie aber auch über den Kloster- 
bereich hinaus für jeden religiös streben- 
den Menschen fruchtbar gemacht. Ohna> 

' Übertreibung darf man sie den religiö- 
sen Grundbüchern der Menschheit, den 
Werken der Weltliteratur beizählen wie 
Augustins Confessiones und wie die Imi- 

tatio Christi und die Exercitia Spiritualia 
des hl. Ignatius. Kennen wir sie aber 
auch wirklich und ganz, diese vielgeprie- 
sene •regula vitae monasticae"? Man 
sollte es meinen. Seit Jahrhunderten 
wird sie in* ungezählten Klöstern geübt 
und erklärt. Auch'die außertheologische 
Wissenschaft hat sich in neuerer' Zeit 
eingehend mit ihr befaßt. Den ganzen 
reichen Ertrag der vielhundertjährigen," 
Regelforschung, vermehrt um eigene Er- 
kenntnisse und Erfahrungen, hat der 
verewigte Abt von Maria Laach, Hdefons 
Herwegen, in dem Regelkommentar 
verarbeitet, den er als sein geistliches 
Testament seinen Mitbrüdern zugedacht"" 
hat1. Ob der Fülle seines Wissensstoffes, 
der Weite seiner Auffassung, des Adels 
seiner Sprache möchte man dieses Al- 
terswerk Herwegens geradezu als den 
klassischen Regelkommentar bezeichnen. 
Freilich entgeht dem aufmerksamen Le- 
ser nicht, daß um die Regel doch noch 
Fragen sprachlicher und inhaltlicher Art 
bestehen. Und vielleicht hat Abt.Her- 
wegen mit der Überbetonung mancher 
Eigenarten der benediktinischen Regel, 
so ihres juristischen und ihres pneumati- 
schen Einschlags, die Problematik noch 

, vermehrt2. Und nun hören wir gar den 
Satz, daß Persönlichkeit und JSegelbüch- 
lein des großen Mönchspatriarchen •noch 

1 Sinn und Geist der Benediktinerregel. 
Einsiedeln und Köln 1944. 

1 Daß der Mönch überhaupt und auch 
der benediktinische vom Geiste Gottes 
erfüllt seih und von ihm sich leiten las- 
sen müsse, darüber besteht kein Zweifel. 
Daß aber wiö in der. Ostkirche-das Wort 
des pneumatisch begnadeten Mönches ein 
höheres Gewicht habe als die Bestim- 
mungen der Regel, das trifft für das Be- 
nediktinertum nicht zu: In diesem Sinn 
war die einmal von mir gebrauchte, von 
Herwegen abgelehnte ^Formulierung ge- 
meint: im Benediktinertum stehe die Re- 
gel über dem Pneuma. Wenn Herwegen 
seine Ablehnung damit begründet, daß 
auch die Regel pneumatisch sei, so geht 
das am Kern der Frage vorbei, und 
meine Formulierung wird sich nur dahin 
ändern müssen, daß das Regelpneuma 
über dem persönlichen Pneuma des ein- 
zelnen Mönches stehe. Im übrigen finde 



308 Im Spiegel der Zeit 

allzu dichtes, unentwirrbares Dunkel" 
umhülle. •Ja, heute möchte es scheinen, 
daß dieses Dunkel um die Regel dichter 
und undurchsichtiger geworden'sei denn 
je"3 • ein Urteil, das sich freilich weni- 
ger auf Sinn und Geist der Regel als auf 
ihr Werden, ihre Abhängigkeit von an- 
deren, ihre sprachliche Form, verschie- 
dene Einzelheiten beziehen kann. 

Der Klärung von Fragen, die die Regel 
der Forschung heute aufgibt, dient die 
wissenschaftliche Gabe, die das Benedik- 
tinerkloster St. Ottilien, Abt und 16 
Konventualen, zum 1400jährigen Todes- 
gedächtnis Ihres Ordensstifters vorlegt4. 
•Die Not der Zeit", meint Erzabt Chry- 
sostomus Schmid im Geleitwort, •macht 
die Veröffentlichung einer monumenta- 
len Festschrift in erlesener Ausstattung 
leider unmöglich." Die Weihegabe der 
Ottilianer Benediktiner kann sich, was 
Umfang, Ausstattung, Gehalt betrifft, 
gleichwohl in allen Ehren sehen lassen. 
Es ist wirklich staunenswert, was ein 
einziges Kloster da zuwege gebracht hat. 
Und noch dazu eines, das erst nach 
Kriegsende wieder neu erstanden ist. 
Die Gewaltherrschaft hatte St. Ottilien 
beschlagnahmt und seine Mönche waren 
in alle Winde zerstreut. Und nun ist die- 
ses Kloster bereits wieder in der Lage, 
aus ganz eigener Kraft uns eine so reiche 
wissenschaftliche Festschrift zu - bieten. 
Man fühlt aus allen Beiträgen die Freu- 
de der Mönche heraus, wieder in ihrer 
klösterlichen Heimat sein und nach der 
regula sancta leben zu dürfen. Die Be- 
geisterung für das gerettete monastische 
Ideal hat an dem Werk mitgearbeitet. 
Aber die Begeisterung hat dem wissen- 
schaftlichen Gehalt der einzelnen 
Arbeiten keinen Abbruch getan; sie 
hat nur den Eifer und das Wort be- 

ich meine Ansicht von der Unterordnung 
des Pneumatikers unter die Ordnung der 
Regel bei Herwegen (S. 116f) selbst be- 
stätigt. 

* F. Renner in der A. 4 erwähnten 
Festschrift S. 398. 

4 Benedictus der Vater des Abendlan- 
des 547•1947, München, Schnell u. Stei- 
ner, 1947. • Hergestellt-wurde das Werk 
in der Druckerei von St. Ottilien selbst. 

schwingt. Von wenigen Beiträgen ab- 
gesehen (Vision des heiligen Benedikt 
nach Gregor d. Gr.; Marcus Poeta von 
Monte Cassino; die Benediktusfresken 
im Kloster Monte Oliveto Maggiore bei 
Siena; die Tauf Vorbereitung in der früh- 
mittelalterlichen Benediktinermission) 
beschäftigen sich die Aufsätze mit der 
Benediktinerregel, sei es mit ihrer Ent- 
stehung, ihrer Stilform, ihrer Theologie, 
Anthropologie, Soziologie,-Ethik oder mit 
Einzelfragen des Textes. Die meisten 
Beiträge greifen Fragen auf, die in den 
letzten Jahren mehrfach Gegenstand 
wissenschaftlicher Erörterung waren, 
und bemühen sich, eine Lösung zu finden. 
Werden weniger brennende Fragen wie 
das Gottesbild oder das Bild vom Men- 
schen in der Benediktinerregel behan- 
delt, so erfahren sie von heutiger Pro- 
blemstellung aus eine neue Beleuchtung. 

Den-ganzen Ertrag der hingebungs- 
vollen Arbeit der Ottilienser Gelehrten 
hier auszubreiten, ist' nicht möglich. Es 
muß genügen, auf einige der wichtigsten 
Ergebnisse kurz hinzuweisen. A. Wag- 
ner erschüttert mit einleuchtender Be- 
gründung die bisherige Auffassung, als 
sei in cap. 66 der Regel die Forderung 
wirtschaftlicher Autarkie für die Klöster 
aufgestellt; tatsächlich wird hier ledig- 
lich verlangt, daß die Arbeiten für die 
täglichen Bedürfnisse der Klostergemein- 
de tunlichst •intra mönasterium" ge- 
schehen sollen. • In Auseinandersetzung 
mit dem verunglückten Werk von I. R. 
Riepenhoff über die Obldtion tritt I. 
Stegmann mit vollem Recht dafür ein, 
daß die oblatio von der Regel als bin- 
dend für das Kind angesehen wurde. • 
Den für die benediktinische Haltung 
grundlegenden Begriff der •discretio" 
umschreibt H. Walter mit •weise Mäßi- 
gung"; man könnte ihn wohl auch wie- 
dergeben mit •Sinn für rechtes Handeln". 
• Der Begriff •conversatio morum" 
deckt sich nach der eingehenden Unter- 
suchung von P. Hörger mit •observatio 
regulae" oder mit •vita monastica regulä 
ordinata"; conversatio morum läuft also 
hinaus auf conservatio morum i. e. con- 
suetudinum monasticorum. • Zu den 



Im Spiegel der Zeit 309 

gehaltreichsten Arbeiten zählt Th. Ohms 
Untersuchung der Gebetsgebärden in der 
Regel und im Leben Benedikts; gehalt- 
reich vor allem deshalb, weil Ohm zu 
einer religionspsychologischen Deutung 
und zu religionsgeschichtlicher Verglei-' 
chung vorstößt. Ernst und Würde, gravi- 
tas ist der Geist, der die Gebetsgebänien 
benediktinischer Frömmigkeit bestimmt. 
•T In den Brennpunkt der Auseinander- 
setzungen über die Regel führt uns F. 
Renner mit seiner scharfsinnigen Unter- 
suchung des Verhältnisses der Benedik- 
tusregel zur Regula Magistri. Ohne ein 
endgültiges Urteil fällen zu wollen, 
glaubt Renner erweisen zu können, daß 
Benediktus noch vor 530 die erste Fas- 
sung der Regel niedergeschrieben, in 
diese dann Teile aus der bald' nach 535 
entstandenen Regula Magistri eingear- 
beitet habe; das Ergebnis dieser Ver- 
schmelzung sei der Textus receptus der 
Regula Benedicti, dessen Entstehung in 
das 4. (muß wohl heißen in das 5.) Jahr- 
zehnt fällt. • Aus der Regula Magistri 

gewinnt der rührige und verdiente Her- 
ausgeber der Festschrift, H. S. Brechter, 
eine Stütze für seine durchaus einleuch- 
tende Korrektur der Bestimmung über 
den Pförtner cap. 66: statt •vagari" ist zu 
schreiben •vacari"; nicht dem Umher- 
schweifen, sondern dem Müßiggang des 
Pförtners wollte Benedikt einen Riegel 
vorschieben. • Beachtlich ist schließlich 
auch der Hinweis M. Küsters, daß der 
Begriff familia nicht in vollem Sinn auf 
das benediktinische Kloster zutreffe; die 
benediktinische Gemeinschaft entspreche 
eher den Männerbünden, wie sie heute 
noch bei den primitiven Völkern des 
ottiliensischen Missionsgebietes bestehen. 

In ihrer Gesamtheit sind die Ergeb- 
nisse wie auch die methodischen Hin- 
weise so wichtig, daß das Jubiläumswerk 
weit über den Anlaß hinaus seine Be- 
deutung behaupten wird. Die Regel selbst 
hat, wenn wir auch in manchen Punkten 
umdenken müssen, durch die Schür- 
fungsarbeit der Ottilienser Mönche nur 
gewonnen. 

Zur Frage nach dem Wesen des Priestertums 
Von Karl EahnerS. J, Pullach bei München 

Von zwei Seiten her wurde in jüngerer 
Zeit innerhalb des Katholizismus die 
Frage nach dem theologischen Wesen des 
Priestertums neu angeregt. Zum ersten 
war es das Suchen nach-der Eigenstän- 
digkeit einer priesterlichen Aszese, zum 
zweiten die Bestimmung der Stellung 
und Aufgabe des Laien in der Kirche. 
Beide Fragen erheischen zu ihrer Beant- 
wortung zunächst einmal die grund- 
legendere Besinnung auf den theologi- 
schen Gehalt des Priestertums über- 
haupt. Dazu hat kürzlich Abt Bernhard 
von Neresheim einen Beitrag geleistet1, 
der geeignet wäre, den ganzen Problem- 
kreis von neuem und tiefer, als es bis- 
her geschah, anzupacken. 

Die außerordentlich übersichtlich und 
klar geschriebene, auch der unmittel- 
baren Erbauung dienende und durch 
theologische Quellenhinweise unterbaute' 

1 Abt Bernhard O. S. B., Dreifaches 
Priestertum, Neresheim, Benediktiner- 
abtei. 1947, 95, 8°. 

Arbeit unterscheidet im Christentum ein 
dreifaches Priestertum: 1. das allgemeine 
oder geistige Priestertum, d. h. die auf 
der Rechtfertigungsgnade und speziell 
der eingegossenen Tugend der religio be- 
ruhende Befähigung" jedes geheiligten 
Menschen, Gott als dem höchsten Herrn 
durch die inneren Akte der Gottver- 
ehrung (der Selbsthingabe) eine •gei- 
stige (aber eigentliche und wesentliche 
15) Opfergabe" darzubringen. Dieses 
Priestertum ist ein eigentliches und 
wesentliches, jedem Gerechtfertigten 
(und nur.ihm) zukommendes und (weil 
auf der Gnade Christi beruhend) eine 
formelle Anteilnahme am Priestertum 
Christi (weil auch Christus durch die 
übernatürliche Begnadigung seiner Seele 
in diesem Sinne ein geistiges Priester- 
tum besitzt und dauernd ausübt). 2. Das 
Weihepriestertum, welches die durch den 
character sacerdotalis verliehene mini- 
sterielle Bevollmächtigung darstellt, das 
einzige im NT noch legitime und die 




