‘806

IM SPIEGEL DER ZEIT

Regula sancta
Zum Benediktusjahr
Von Dr. Friedrich Zoe p 11, Hochschulprofessor, Dillingen a. D.

Als 1944 Monte Cassind dem Rasen des-.

Krieges zum Opfer fiel, da zitterte unser
Herz. Sollte die Vernichtung dieser allen
Jahrhunderten ehrwiirdigen Kulturstitte
ein Vorzeichen sein? Sollte auch das
Werk stiirzen, das der groBle Heiiige von

Monte Cassino hatte errichten helfen, die

auf antlk-chrlsthcher Grundlage erbaute
abendlindische” Kultur? Sollte aus dem
Grauen des Krieges ein Zeitalter auf-
steigen, dessen Ziige nicht mehr der vom
gottlichen Logos erhellte Geist und die
von christlicher Liebe durchgliihte Seele
zeichnen wiirden, sondern Ungeist, Mas-
se, Materialismus, entfesselte Atome und
ungehemmte Leidenschaft? Der Gedanke
war unertriglich. Aus dem Alpdruck sol-
cher Befiirchtungen befreit, hat die Weit,
soweit sie christlich und menschlich fiihl-
" te, mit doppelter und dreifacher Anteil-
nahme 1947'die Erinnerung an den seli-
gen Heimgang des ,,Vaters und Patrons
des Abeifidlandes* Benediktus (gestor-
ben wahrscheinlich 547) gefeiert.

Seit 1400 Jahren blickt das Abendland
in Ehrfurcht auf zu St. Benediktus. Auch

Menschen, die seinen Glauben und seine

Lebensrichtung nicht teilten, haben ihm,
soweit sie iiberhaupt Sinn fiir mensch-
liche Echtheit und GréBe hatten, An-
erkennung und Bewunderung nicht ver-
sagt. Was hat den Heiligen von Monte
Cassino in den Mittelpunkt menschlichen
Denkens geriickt? Sicher nicht eine iiber-
ragende GeistesgroBe; es hat weit schir-
fere und kiihnere Denker gegeben als
ihn. Auch nicht hinreifende mystische
Glut, religiéser Enthusiasmus, charisma-
tische Begnadung; da standen ihm an-
dere, vor allem dstliche Monche, weit
voran. Auch kennt man von ihm nicht
. Taten, die wie mit einem Schlag die ge-
- schichtliche Entwicklung umgeschaltet
hitten. Nicht einmal aufs Feld der Mis-
sion hat er sich pegeben. Aber er war

ein Meister des Lebens, eines
Lebené, das klar um sein Ziel und seine
Aufgabe wullte, das ebengo klar und be-
stimmt und beharrlich seinen Weg zu
diesem Ziel nahm, von dem her der
ewige Friede ihn und sein. Werk selig
umleuchtete. Benediktus war der ,Vir®
im besten Sinn antik-romischer Auffas-
sung und Prigung, aufrecht, geradsinnig,
besonnen, pflichtbewuflt, rechtlich, maf-
voll, beherrscht, ernst und stit. Aber er
war mehr. Er war der ,,Vir Dei* und der
»Servus Jesu Christi®,"demutsvoll, ehr-
fiirchtig, gotterfiillt, gitig, hilfsbereit,
voll wacher Sorge um seéin und seiner
Briider ewiges Heil. Er war die harmoni-
sche Vereinigung alles dessen, was die
Antike an Personlichkeitswerten ent-

“wickelt und was das Evangelium nep ge-

bracht hatte, der gottberufene Mann
einer Zeitenwende, mit dem Blick fest
und glaubig und tapfer in die Zukunft,
in die Ewigkeit.

Kein Wunder, daf§ sich 1n schwanken-
der, untergangsbedrohter Zeit um diesen
Mann Jiinger scharten, der Uberzeugung,
daB keiner sie besser filhren kénne aus
den Wirren der Welt und des eigenen
Herzens als dieser Benediktus, dieser
Gesegnete des #Herrn. Er aber nahm
jeden auf, der ernsten Willens zu ihm °
kam, wes’ Standes und Berufes und Lan-
des er auch war, und wurde jedem zum

- Vater mit all den Eigenschaften, die sich

fiir romisches und christliches Empfinden
mit diesem ehrwiirdigen Namen verban~
den: Firsorger, Schiitzer, Gesetzgeber,
Leiter, Vorbild, ,,viva lex et vera norma
vitae“, wie eine Inschrift iiber dem Bene-
diktusaltar der ehemaligen Klosterkirche
zu Unterliezheim (Landkr. Dillingen) 1751
den Heiligen rithmt.”

Aus vielfacher und nicht immer be-
gliickender Erfahrung schrieb Benedik~
tus fiir seine Mitbriider ur}d fir das



Im Spiegel der Zeit

Monchsgeschlecht der Zukunft seine ,re-
‘gula“ nieder, die Unterweisung und Ge-

getzbuch zugleich sein sollte. Wenn diese

regula .auch Gedanken und Anregungen
anderer Geistesminner und Seelenfith-
rer.sich zunutze gemacht hat — man be-
geghet in ihr den Spuren von Pachomius,

Basilius, Cassiodor, Cassian, Caesarius, ~

der regula Magistri, den regulae patrum
—, sie ist doch ganz und gar von Bene-
dikts eigenem klaren, weisen, giitigen
und mafBvollen Geist durchwaltet. Mag
sie auch aus den unmittelbaren Bediirf-
nissen seiner eigenen Zeit herausgewach-
sen und in Einzelheiten auf die Verhalt-

nisse der damaligen Jingerschaft ab-

gestimmt sein, sie verliert sich nicht in
das Zeitbedingte, Nebenséchliche, dem
Wandel Unterworfene. Zielbewullt strept
sie dem Wesenhaften menschlicher und
ménchischer Verpflichtung zi und unab-
14ssig riickt sie dieses Wesentliche, dieses
notwendige Eine ins Blickfeld. Das We-
senhafte aber ist fiir ihn und fiir seine
Gemeinschaft das ,,Opus Dei“, das Lob
des ewigen, groBen, giitigen Gottes in
Gebet und heiligem Gesang. ,,Operi Dei
nil praeponatur®. Von diesem Kernstiick
her bestimmt sich alles, was.die Regél
verordnet: die Absonderung von der

Welt, die dauernde Bindung des Monches-

an die Klosterfamilie, zu der er sich ver-
geliibdet, das personliche und gemein-
schaftliche Ethos, das klosterliche Tage-~
werk, dds in wohlabgewogenem Rhyth-
mus zwischen Gotteslob, Betrachtung,

Handarbeit, Ruhe dahinflieBt, eine ,via -

et vita pacis®.

. Die klare Bezogenheit auf das Wesen-
hafte eines christf6rmigen, geisterfiill-
ten Lebens in Verbindung mit ihrer Be-
sonnenheit, ihrer Weite, ihrer ,méze
hat der regula Benedicti unverwelkliche
Frische -erhalten, hat sie vor dem Ver-
brauchtwerden und Vergreisen bewahrt,
hat sie aber auch iliber den Kloster-
bereich hinaus fiir jeden religios streben-.
den” Menschen fruchtbar gemacht. Ohne

" Ubertreibung darf man sie 8en religis-
gen Grundbiichern der Menschheit, den
Werken der Weltliteratur beiziihlen wie
Augustins Confessiones und wie die Imi-

n

A

307

tatio Christi und die Exercltia Spiritualia
des hl. Ignatius. Kennen wir sie aber
auch wirklich und ganz, diese vielgeprie- _
sene -,regula vitae - monasticae“? Man
sollte es meinen. Seit Jahrhunderten
wird sie in ungezidhlten Klostern geiibt
und erklidrt. Auch die auBertheologische
Wissenschaft hat sich in neuerer” Zeit
eingehend mit ihr befaBt. Den ganzen
reichen Ertrag der vielhundertjihrigen -
Regelforschung, vermehrt um eigene Er-
kenntnisse und Erfahrungen, hat der
verewigte Abt von Maria Laach, Ildefons
Herwegen, in dem Regelkommentar
verarbeitet, den er als sein geistliches
Testament seinen Mitbriidern zugedacht™
hat!, Ob der Fiille seines Wissensstoffes,
der Weite seiner Auffassung, des Adels
seiner Sprache mochte man dieses Al-
terswerk Herwegens geradezu als den
klassischen Regelkommentar beézeichnen.
Freilich entgeht dem aufmerksamen Le-
ser nicht, daf um die Regel doch noch
Fragen sprachlicher und ihhaltlicher Art
bestehen. Und vielleicht hat Abt. Her-
wegen mit der Uberbetonung mancher
Eigenarten der benediktinischen Regel,
so ihres juristischen und ihres pneumati-
schen Einschlags, die Problematik noch

. vermehrt?. Und nun héren wir gar den

Satz, daB Persénlichkeit und Regelbiich-
lein des groBen Ménchspatriarchen ,,noch

1 Sinn und Geist der Benediktinerregel.
Einsiedeln und Koéln 1944,

2 DaB der Monch iiberhaupt und auch
der benediktinische vom Geiste Gottes
erfiillt sein und von ihm sich leiten las-
sen miisse, dariiber besteht kein Zweifel.
Dall aber wié in dex, Ostkirche.das Wort
des pneumatisch begnadeten Ménches ein
hoheres Gewicht habe als die Bestim-
mungen der Regel, das trifft fiir das Be-
nediktinertum nicht zu: In diesem Sinn
war die einmal von mir gebrauchte, von
Herwegen abgelehnte Formulierung ge-
meint: im Benediktinertum stehe die Re-
gel iiber dem Pneuma. Wenn Herwegen
seine Ablehnung damit begriindet, das
auch die Regel pneumatisch sei, so geht
das am Kern der Frage vorbei, und
meine Formulierung wird sich nur dahin
dndern miissen, daB das Regelpneuma
liber dem persdnlichen Pneuma des ein-
zélnen Mdnches stehe. Im {brigen finde



308

allzu dichtes, unentwirrbares Dunkel*
umbhiille. ,,Ja, heute mochte es scheinen,
dafl dieses Dunkel um die Regel dichter
und undurchsichtiger geworden-sei denn
je‘® — ein Urteil, das sich freilich weni-
ger auf Sinn und Geist der Regel als auf
ihr Werden, ihre Abhingigkeit von an-
deren, ihre sprachliche Form, verschie-
dene Einzelheiten beziehen kann.

Der Klirung von Fragen, die die Regel
der Forschung heute aufgibt, dient die
wissenschaftliche Gabe, die das Benedik-
tinerkloster St. Ottilien, Abt und 16
Konventualen, zum 1400jdhrigen Todes-
gedichtnis ihres Ordensstifters vorlegti.
,Die Not der Zeit“, meint Erzabt Chry-

sostomus Schmid im Geleitwort, ,,macht’

die Vertffentlichung einer monumenta-
den Festschrift in erlesener Ausstattung
leider unméglich. Die Weihegabe der
Ottilianer Benediktiner kann sich, was
Umfang, Ausstattung, Gehalt betrifft,
gleichwohl in allen Ehren sehen lassen.
Es ist wirklich staunenswert, was ein
einziges Kloster da zuwege gebracht hat.
Und noch dazu eines, das erst nach
Kriegsende wieder neu erstanden ist.
Die Gewaltherrschaft hatte St. Ottilien
beschlagnahmt und seine Ménche waren

In alle Winde zerstreut. Und nun ist d1e— .

ses Kloster bereits wieder in der Lage
aus ganz eigener Kraft uns eine so reiche

wissenschaftliche Festschrift zu- bieten.

Man fiihlt aus allen Beitridgen die Freu-
de der Monche heraus, wieder in ihrer
klssterlichen Heimat sein und nach der
regula sancta leben zu diirfen. Die Be-
geisterung fiir das gerettete monastische
Ideal hat an dem Werk mitgearbeitet.
Aber die Begeisterung hat dem wissen-
schaftlichen Gehalt der einzelnen
Arbeiten keinen Abbruch getan; sie
hat nur denh Eifer und das Wort be-

ich meine Ansicht von der Unterordnung
des Pneumatikers unter die Ordnung der
Regel bei Herwegen (S. 116 1) selbst be-
statigt.

3F. Renner in der A. 4 erwahnten
Festschrift S. 398.

4 Benedictus der Vater des Abendlan-
des 547—1947, Miinchen, Schnell u. Stei-
ner, 1947. — Hergestellt-wurde das Werk
in der Druckerei von St. Ottilien selbst.

Im Spiegel der Zeit »

schwingt. Von wenigen Beitrdgen ab-
gesehen (Vision des heiligen Benedikt
nach Gregor d. Gr.; Marcus Poeta von
Monte Cassino; die Benediktusfresken
im Kloster Monte Oliveto Maggiore bei
Siena; die Taufvorbereitung in der friih-
mittelalterlichen Benediktinermission}

‘beschiftigen sich die Aufsitze mit der

Benediktinerregel, sei es mit ihrer Ent-
stehung, ihrer Stilform, ihrer Theologie,
Anthropologie, Soziologie, Ethik oder mit
Einzelfragen des Textes. Die meisten
Beitrige greifen Fragen auf, die in den’
letzten Jahren mehrfach Gegenstand
wissenschaftlicher Erorterung waren,
und bemiihen sich, eine Lisung zu finden.
Werden weniger brennende Fragen wie
das Gottesbild oder das Bild vom Men-~
schen in der Benedikfinerregel behan-
delt, so erfahren sie von heutiger Pro-
blernstellung aus eine neue Beleuchtung.

Den ganzen Ertrag der hingebungs-

~vollen Arbeit der Ottilienser Gelehrten

hier auszubreiten, ist nicht moglich. Es
muf genligen, auf einige der wichtigsten
Ergebnisse kurz hinzuweisen. A. Wag-
ner erschiittert mit einleuchtender Be-
griindung die bisherige Auffassung, als
sei in cap. 66 der Regel die Forderung
wirtschaftlicher Autarkie fir die Kléster
aufgestellt; tatsichlich wird hier ledig-
lich verlangt, dal die Arbeiten fur die
tiglichen Bediirfnisse der Klostergemein-
de tunlichst ,intra monasterium* ge-
schehen sollen.—In Auseinandersetzung
mit dem verungliickten Werk von I. R.
Riepenhoff iiber die Oblédtion tritt I.
Stegmann mit vollem Recht dafiir ein,
daB die oblatio von der Regel als bin-
dend fiir das Kind angeséhen 'wurde. —
Den fiir die benediktinische Haltung
grundlegenden Begriff der ,discretio"
umschreibt H. Walter mit ,,weise Mafi~
gung‘; man koénnte ihn wohl auch wie-
dergeben mit ,,Sinn fiir rechtes Handeln®,
~— Der Begriff ,conversatio morum*
deckt sich nach der eingehenden Unter-
suchung von P. Horger mit ,,observatio
regulae‘ oder mit ,,vita monastica regula
ordinata*; conversatio morum lauft also
hinaus auf conservatio morum i. e. con-
suetudinum monasticorum. — Zu den



< Im Spiegel der Zeit

gehaltreichsten Arbeijten zihlt Th. Ohms
Untersuchung der Gebetsgebirden in dex
Regel und im Leben Benedikts; gehalt-
reich vor allem deshalb, weil Ohm zu
einer religionspsychologischen Deutung
und zu religionsgeschichtlicher Verglei-
chung vorsté8t. Ernst und Wiirde, gravi-
tas ist der Geist, der die Gebetsgebirden

" benediktinischer Frommigkeit bestimmt.

~— In den Brennpunkt der Auselnander—
setzungen iUber die Regel fiihrt uns F.
Renner mit seiner scharfsinnigen Untex-
suchung des Verhiltnisses der Benedik-
tusregel zur Regula Magistri. Ohne ein
" endgiiltiges Urteil fillen zu wollen,
glaubt Renner erweisen zu kénnen, daf
Benediktus noch vor 530 die erste Fas-
sung der Regel - niedergeschrieben, in
diese dann- Teile aus der bald nach 535
entstandenen Regula Magistri eingear-
beitet habe; das Ergebnis dieser Ver-
schmelzung sei der Textus receptus der
Regula Benedicti, dessen Entstehung in
das 4. (muf3 wohl heiBen in das 5.) Jahr-
zehnt filit. — Aus der Regula Magistri

309

gewinnt der riihrige und verdiente Her-
ausgeber der Festschrift, H. S. Brechter,
eine Stiitze fiir seine durchaus einleuch-
tende Korrektur der Bestimmung {iber
den Pfériner cap. 66: statt ,,vagari“ ist za
schreiben ,vacari®; nicht dem Umber-
schweifen, sondern dem Miiliggang des
Pfortners wollte Benediki einen Riegel
vorschieben. — Beachtlich ist schlieflich
auch der Hinweis M. Kiisters, daf§ der
Begriff familia nicht in vollem Sinn auf
das benediktinische Kloster zutreffe; die
benediktinische Gemeinschaft entspreche
eher den Minnerbiinden, wie sie heute
noch bei den primitiven Volkern des
ottiliensischen Missionsgebietes bestehen.

In ihrer Gesamtheit sind die Ergeb-
nisse wie auch die methodischen Hin-
weise so wichtig, daB das Jubildumswerk
weit iiber den AnlaB hinaus seine Be-
deutung behaupten wird. Die Regel selbst
hat, wenn wir auch in manchen Punkten
umdenkén miissen, durch die Schiir-
fungsarbeit der Ottilienser ‘Ménche nur
gewonnen.

Zur Frage nach dem Wesen des Priestertums
Von Karl Rahner S. J., Pullach bei Miinchen

Von zwei Seiten her wurde in jiingerer
Zeit innerhalb des Katholizismus die
Frage nach dem theologischen Wesen des
Prie§tertums neu angeregt. Zum ersten
war es ‘das Suchen nach.der Eigenstin-
digkeit einer priesterlichen Aszese, zum
zweiten die Bestimmung der Stellung
und Aufgabe des Laien in der Kirche.
Beide Fragen erheischen zu ihrer Beant-
wortung zunéchst einmal die grund-
legendere Besinnung auf den theologi-
schen Gehalt des Priestertums iiber-
haupt. Dazu hat kiirzlich Abt Bernhard
von' Neresheim einen Beitrag geleistet?,
der geeignet ware, den ganzen Problem-
kreis von neuem und tiefer, als es bis-
ber geschah, anzupacken.

. Die aufBlerordentlich tibersichtlich und

- klar geschriebene, auch der unmittel-
baren Erbauung dienende und durch

theologische Quellenhinweise unterbaute’

1 Abt Bernhard O.S.B., Dreifaches
Priestertum, Neresheim, Benedlktlner—
abtel 1947, 95, 8°.

Arbeit unterscheidet im Christentum ein

dreifaches Priestertum: 1. das allgemeine -
oder geistige Priestertum, d. h. die auf

der Rechtfertigungsgnade und speziell -
der eingegossenen Tugend der religio be-
ruhende Befdhigung' jedes geheiligten
Menschen, Gott als dem hochsten Herrn
durch die inneren Akte der Gottver-
ehrung (der Selbsthingabe) eine ,gei-
stige (aber eigentliche und wesentliche
15) Opfergabe* darzubringen. Dieses
Priestertum isteineigentlichesund
wesentliches, jedem Gerechtfertigtea

“(und nur.ihm) zukommendes und (weil

auf der Gnade Christi beruhend) eine
formelle Anteilnahme am Priestertum
Christi (weil auch Christus durch die
iibernatiirliche Begnadigung seiner Seele
in diesem Sinne ein geistiges Priester-
tum besitzt und dauernd ausiibt). 2. Das
Weihepriestertum, welches die durch den
character sacerdotalis verlichene mini-
sterielle Bevollméchtigung darstelit, das
einzige im NT noch legitime und die





