
Im Spiegel der Zeit 309 

gehaltreichsten Arbeiten zählt Th. Ohms 
Untersuchung der Gebetsgebärden in der 
Regel und im Leben Benedikts; gehalt- 
reich vor allem deshalb, weil Ohm zu 
einer religionspsychologischen Deutung 
und zu religionsgeschichtlicher Verglei-' 
chung vorstößt. Ernst und Würde, gravi- 
tas ist der Geist, der die Gebetsgebänien 
benediktinischer Frömmigkeit bestimmt. 
•T In den Brennpunkt der Auseinander- 
setzungen über die Regel führt uns F. 
Renner mit seiner scharfsinnigen Unter- 
suchung des Verhältnisses der Benedik- 
tusregel zur Regula Magistri. Ohne ein 
endgültiges Urteil fällen zu wollen, 
glaubt Renner erweisen zu können, daß 
Benediktus noch vor 530 die erste Fas- 
sung der Regel niedergeschrieben, in 
diese dann Teile aus der bald' nach 535 
entstandenen Regula Magistri eingear- 
beitet habe; das Ergebnis dieser Ver- 
schmelzung sei der Textus receptus der 
Regula Benedicti, dessen Entstehung in 
das 4. (muß wohl heißen in das 5.) Jahr- 
zehnt fällt. • Aus der Regula Magistri 

gewinnt der rührige und verdiente Her- 
ausgeber der Festschrift, H. S. Brechter, 
eine Stütze für seine durchaus einleuch- 
tende Korrektur der Bestimmung über 
den Pförtner cap. 66: statt •vagari" ist zu 
schreiben •vacari"; nicht dem Umher- 
schweifen, sondern dem Müßiggang des 
Pförtners wollte Benedikt einen Riegel 
vorschieben. • Beachtlich ist schließlich 
auch der Hinweis M. Küsters, daß der 
Begriff familia nicht in vollem Sinn auf 
das benediktinische Kloster zutreffe; die 
benediktinische Gemeinschaft entspreche 
eher den Männerbünden, wie sie heute 
noch bei den primitiven Völkern des 
ottiliensischen Missionsgebietes bestehen. 

In ihrer Gesamtheit sind die Ergeb- 
nisse wie auch die methodischen Hin- 
weise so wichtig, daß das Jubiläumswerk 
weit über den Anlaß hinaus seine Be- 
deutung behaupten wird. Die Regel selbst 
hat, wenn wir auch in manchen Punkten 
umdenken müssen, durch die Schür- 
fungsarbeit der Ottilienser Mönche nur 
gewonnen. 

Zur Frage nach dem Wesen des Priestertums 
Von Karl EahnerS. J, Pullach bei München 

Von zwei Seiten her wurde in jüngerer 
Zeit innerhalb des Katholizismus die 
Frage nach dem theologischen Wesen des 
Priestertums neu angeregt. Zum ersten 
war es das Suchen nach-der Eigenstän- 
digkeit einer priesterlichen Aszese, zum 
zweiten die Bestimmung der Stellung 
und Aufgabe des Laien in der Kirche. 
Beide Fragen erheischen zu ihrer Beant- 
wortung zunächst einmal die grund- 
legendere Besinnung auf den theologi- 
schen Gehalt des Priestertums über- 
haupt. Dazu hat kürzlich Abt Bernhard 
von Neresheim einen Beitrag geleistet1, 
der geeignet wäre, den ganzen Problem- 
kreis von neuem und tiefer, als es bis- 
her geschah, anzupacken. 

Die außerordentlich übersichtlich und 
klar geschriebene, auch der unmittel- 
baren Erbauung dienende und durch 
theologische Quellenhinweise unterbaute' 

1 Abt Bernhard O. S. B., Dreifaches 
Priestertum, Neresheim, Benediktiner- 
abtei. 1947, 95, 8°. 

Arbeit unterscheidet im Christentum ein 
dreifaches Priestertum: 1. das allgemeine 
oder geistige Priestertum, d. h. die auf 
der Rechtfertigungsgnade und speziell 
der eingegossenen Tugend der religio be- 
ruhende Befähigung" jedes geheiligten 
Menschen, Gott als dem höchsten Herrn 
durch die inneren Akte der Gottver- 
ehrung (der Selbsthingabe) eine •gei- 
stige (aber eigentliche und wesentliche 
15) Opfergabe" darzubringen. Dieses 
Priestertum ist ein eigentliches und 
wesentliches, jedem Gerechtfertigten 
(und nur.ihm) zukommendes und (weil 
auf der Gnade Christi beruhend) eine 
formelle Anteilnahme am Priestertum 
Christi (weil auch Christus durch die 
übernatürliche Begnadigung seiner Seele 
in diesem Sinne ein geistiges Priester- 
tum besitzt und dauernd ausübt). 2. Das 
Weihepriestertum, welches die durch den 
character sacerdotalis verliehene mini- 
sterielle Bevollmächtigung darstellt, das 
einzige im NT noch legitime und die 



310 Im Spiegel der Zeit 

innere Hingabe des geistigen Priester- 
tums (Christi und der Christen) kund- 
gebende sichtbare Sachopfer, d. i. das 
eucharistische Opfer, als Werkzeug Chri- 
sti zu vollziehen. 3'. Das durch den Tauf- 
charakter verliehene Priestertum 
jedes Getauften. Der Taufcharakter ver- 
leiht nämlich die Vollmacht zum gültigen 
Empfang der übrigen Sakramente und 
zur Teilnahme an der eucharistischen 
Opferfeier, und so zu einer Verbindung 
mit Christi Opfer und Priestertum, zu 
einem (sichtbaren?) Darbieten des Op- 
fers Christi an Gott und dem Ergreifen 
der Opferfrüchte. Damit ist aber zugleich 
ein ministerielles und analoges Priester- 
tum, eine uneigentliche, nicht formelle 
Anteilnahme am Priestertum Christi 
ausgesagt. 

Das Eigentümliche der in der vorlie- 
genden Arbeit vorgetragenen Auffassung 
hinsichtlich des Prfestertums des getauf- 
ten Gerechtfertigten (also dessen, was 
man gemeinhin •allgemeines Priester- 
tum" nennt) liegt somit darin, daß die- 
ses Priestertum tatsächlich ein doppel- 
t e s ist: e i n m a 1 ein wahres und eigent- 
liches, aber-inneres, auf der Ebene der 
Befähigung zu übernatürlich existentiel- 

• len Akten liegendes, durch die Gnade 
begründetes, das*so sehr den Grund- 
begriff des Priestertüms überhaupt aus- 
macht, daß es sogar auch als Wesens- 
element in das äußere sichtbare Prie- 
stertum des Weihepriesters eintritt der- 
gestalt, daß ohne seine Betätigung das 
Sachopfer dieses Priestertüms, obzwär 
noch •gültig" (91), nur noch •Schein" 
eines Opfers (37) ist, nicht mehr •den 
Charakter eines Opfers" (30; vgl. 82/83; 
90/91; 91/92), • (mindestens nicht mehr 
von Seiten des menschlichen Priesters 
her) • haben kann. Von diesem eigent- 
lichen Wesen des Priestertüms über- 
haupt her kann dann das äußere sicht- 
bare Weihepriestertum als bloß integra- 
ler Bestandteil jenes, angesprochen wer- 
den, der auch fehlen kann, wie eben 
z.  B.  im allgemeinen Priestertum der 

' nicht geweihten Gerechtfertigten (91/92). 
Zweitens : ein von diesem trenn- 
bares,  auf  den  Tauf Charakter  als 

solchem allein beruhendes Priestertum, 
das den Getauften •die Vollmacht gibt, 
bei der Eucharistiefeier Gott das Opfer 
Christi darzubringen und die heiligen 
Sakramente gültig zu empfangen" (7/8>. 
Wir haben also in dieser Auffassung 
wirklich ein dreifaches Priestertum, vor- 
ausgesetzt, daß man trotz der eben ge- 
sagten Wesenszusammengehörigkeit von 
geistigem und Weihepriestertum, geisti- 
gem und Sachppfer, das Weihepriester- 
tum als eigenes Priestertum für sich zäh- 
len kann, was logisch nicht klar einleuch- 
tet, weil es gleichzeitig nur integraler 
Bestandteil des eigentlichen geistigen 
Priestertüms sein soll. 

Vieles an der vorgetragenen Theorie 
ist sicher richtig: das Bestreben, dem all- 
gemeinen Priestertum der Christen einen 
realen Inhalt zu geben; die Betonung, 
daß das äußere Sachopfer seine sittliche 
Bedeutung von der inneren persönlichen 
religio des Menschen erhält/ohne die es 
vor Gott wertlos ist; das Bestreben, die 
aktive Teilnahme, die wesentlich allen 
Gläubigen beim Meßopfer und dem 
sakramentalen Geschehen zukommt, als 
Betätigung ihres allgemeinen Priester- 
tüms aufzufassen. Eine andere Frage ist 
es freilich, ob die begriffliche Fas- 
sung, die diese Anliegen in der Theorie 
Abt Bernhards erfahren, in allem als»ge- 
glückt angesehen werden kann. Wir stel- 
len nur Fragen, weil mehr 'in diesem 
Rahmen nicht möglich ist. 

• Ist der innere Akt der Hingabe ein 
Wesenselement des Sachopfers als sol- 
chen? Man müßte dann konsequent auch 
den inneren Akt des Glaubens zu einem 
Wesenselement des empfangenen Sakra- 
ments machen; wie könnte dann aber im 
Ernst ein Sakrament ohne Glauben noch 
•gültig" sein? Kann man -logisch zwin- 

• gend so schließen, wie es der Verfasser 
tut: wo beim Fehlen der inneren Hin- 
gabe keine formelle Gottesverehrung 
mehr im Sachopfer gegeheh ist, ist das 
Sachopfer (= Gottesverehrung!) nicht 
mehr da, also gehört das innere Opfer 
zum Wesen des Sachopfersr oder ist nicht 
auch hier der.Begriff einer gloria objec- 
tiva im Gegensatz zur formalis zu be- 



Im Spiegel der Zeit 311 

achten? Ist es glücklich, das äußere 
Weihepriestertum einen integralen Be- 
standteil des inneren geistigen Priester- 
tums zu nennen? Kann nämlich ein inte- 
graler Bestandteil existieren als wirklich 
er selber ohne die wesentlichen Bestand- 
teile, auch wenn das Umgekehrte unmög- 
lich ist? 

Bei der Darstellung der dritten Art des 
Priestertums wird nicht recht klar, ob 
in der Auffassung des Verfassers das 
Darbieten- lind Ergreifen des Opfers 
Christi auf Grund des Tauf Charakters als 
grundsätzlich rein innerlicher, wenn auch 
faktisch sich oft sichbar ausdrückender, 
oder aber als ein auch wesentlich äu- 
ßerer (kultischer) und darum prie- . 
sterlicher Akt gemeint ist. In letzterem 
Falle wäre zu fragen: wie beruht dann 
dieses Darbieten und Ergreifen wesens- 
notwendig auf dem Tauf Charakter? 
Es geschieht doch auch in der Taufe 
selbst (56/57), die erst als ihre Wir- 
k u n'g den Charakter hat, so daß dieser 
nicht die unumgängliche Voraussetzung 
alles solchen sichtbaren Ergreifens des 

. Opfers Christi sein kann. Im ersten Fall 
wäre zu fragen: wie kann der innere Akt 
als solcher nur auf dem Tauf Charak- 
ter beruhen (andernfalls gelingt dem 
Verfasser die Unterscheidung seiner drit- 
ten Art von der ersten Art des Priester- 
tums nicht)? Dieser Akt wird ja vom 
Verfasser selbst als Glaube charakteri- 
siert, der aber nicht ein Akt des Tauf- 
charakters allein, sondern auch der 
Gnade ist. Fällt dann aber nicht die dritte 
Art des Priestertums in die erste zurück? 
Kurz: es wäre- zu fragen, ob nicht eine, 
klarere und saubere Scheidung zwischen 
der Ebene des sakramentalen Zeichens 
im weitesten Sinne (sichtbares Priester- 
tum, Sachopfer "als solches, Sakramept 
als •sacramentum tantum") einerseits 
und der Ebene der existentiellen Haltung 
und Tat und der inneren Gnade ander- 
seits gemacht werden müßte und nach 
den Wesenselementen der beiden Ebenen - 
je für sich gefragt werden müßte. Wei- 
ter wäre dann zu fragen, ob es nicht auch 
ein allgemeines Priestertum aller Chri- 
sten in der Dimension des Sakramental- 

Sichtbaren gibt. Wenn diese Frage • wie 
es wohl sicher der Fall ist •, mit Ja zu 
beantworten ist (der Verfasser bietet 
sachlich im Keim schon alle Elemente 
dafür), dann wäre das allgemeine Prie- 
stertum aller Christen als wahres und 
eigentliches und inhaltlich erfülltes er- 
wiesen und somit die traditionelle ana- 
loge Zweiteilung des Priestertums 
in ein allgemeines und ein besonderes 
Amtspriestertum gerechtfertigt, auch 
schon ganz abgesehen von der schließlich 
bloß terminologischen Frage, ob man das 
auf einer ganz anderen Ebene liegende 
geistige Priestertum (dessen Sache es 
natürlich zweifellos gibt) eigentliches 
oder uneigentliches Priestertum nennen 
soll. Im ersten Falle hätte man dann 
freilich die sprachlich nicht leicht zu neh- 
mende und die Sache doch im Bewußt- 
sein des Christen wieder nivellierende 
Unzuträglichkeit in Kauf zu nehmen, daß 
schlechthin das ganze sittliche Leben 
des Gerechtfertigten ein eigentlich prie- 
sterliches Tun zu nennen wäre. 

Auch von diesen jür das Thema der 
Arbeit grundsätzlichen Fragen abgese- 
hen, möchte man da und dort ein Frage- 
zeichen anbringen. Ist z. B. die Theorie, 
die den Opfer Charakter der Messe we- 
sentlich in der Trennung der .Gestalten 
sieht, richtig und auch klar ausgeglichen 
mit dem auch berührten Element der 
konsekrierten Umwandlung? Ist durch 
das, was 32/33 gesagt wird, die Messe als 
zum ,Kreuzesopfer relatives Opfer 
genügend geklärt oder wird sie nicht zu 
einer in sich selbständigen (wenn auch 
unblutigen) W i e d e r,h o 1 u n g des 
Kreuzesopfers, die in sich vom "Kreuz- 
opfer unabhängig zu werden droht, zu- 
mal der Verfasser offenbar eine actualis 
oblatio von Seiten Christi auch in der 
Messe etwas zu selbstverständlich vor- 
aussetzt (82/83)? Ist der Opfercharakter 
des Kreuzesopfers als eines' kultischen 
Opfers schon durch die gehorsame Frei- 
willigkeit des Todes Christi genügend er- 
klärt (81)? Dann wäre doch jeder sicht- 
bare Akt der religio schon ein kulti- 
sches Opfer! Ist 86/87 die Handauflegung 
auf die Opfergaben vor der Konsekra- 



312 Im Spiegel der Zeit 

tion liturgiegeschichtlich richtig erklärt? 
Spenden sich die Eheleute die Sakra- 
mentsgnade wirklich im eigentlichen Sinn 
•gegenseitig" (65)? Läßt sich (besonders 
biblisch gesehen) Priestertum und Mitt- 
lertum So adäquat scheiden, wie es 78/79 
geschieht? Ist eine moralische Ursäch- 
liehkeit nicht auch eine Wirk ursäch- 
lichkeit, und können so beide Begriffe 
•wie 63 entgegengesetzt werden? Gibt 
Gott nur einen Anteil an der Erlösung 
durch persönliches Tun des Men- 
schen (52/53)? Wie ist es dann mit der 
Kindertaufe, wo die Analogie, nicht der 
Gegensatz, zur Wirkweise der Tat des 
ersten Adam sehr deutlich wird? Hätte 
nicht da und dort (z. B. in der Begründung 
des besonderen Weihepriestertums 35; 
38) das ekklesiologische Moment stärker 
herangezogen werden müssen? Wäre in 
der Auslegung der christlichen religio des 
geistigen Priestertums nicht das Trinita- 
rische heranzuziehen gewesen? Sonst er- 
hält diese Auslegung leicht einen zu reli- 
gionsphilosophischen Geschmack. Lassen 
sich opus operatum und opus operantis 
in der Weise gegenüberstellen, wie es. 
57•60 geschieht? Es geschieht doch auch 
im opus operantis, weil es aus der Gnade 
Christi geschieht, ein •in-die-Hand-neh- 
men des Opfers Christi", und sein •mo- 
ralischer Wert" ist objektiv nicht bloß 

nach dem zu beurteilen, was der Han- 
delnde von seinem persönlichen Tun un- 
mittelbar erfährt. So sehr das Sakrament 
ein opus operatum ist, so reich seine 
Gnadenwirkung ist (die freilich in effec- 
tu stets auch abhängig bleibt von der 
subjektiven Mitwirkung beim Empfang) 
und so notwendig es ist, so scheint es 
doch mißlich, die Bedeutung der Sakra- 
mente in einem Gnadenmaß zu begrün- 
den, das man sonst, d. h. durch das opus 
operantis nicht erhalten könne. Denn der 
letzte Grund dafür, daß es Sakramente 
gibt, liegt anderswo, und eine solche Be- 
gründung führt, religionspädagogisch ge- 
sehen, zu einer praktischen Abwertung 
des außersakramentalen subjektiven 
Tuns des Christen, das tatsächlich eine 
sehr reale gnadenhafte Begegnung des 
Menschen mit Gott in Christus ist. • 
Wie gesagt, es konnten hier in dieser 
kurzen Anzeige des Buches nur Fragen 
gestellt werden. Sind diese auch oft eine 
Anmeldung von Vorbehalten gegen die 
vorgelegte Deutung des allgemeinen 
Priestertums aller Christen, so machen 
sie hoffentlich doch nicht den Eindruck 
einer bloß •negativen" Kritik. Sie wol- 
len nichts anderes sein, als ein Ausdruck 
des Interesses an dem wichtigen Thema, 
zu dem Abt Bernhard einen lehrreichen 
und scharfsinnigen Beitrag geleistet hat. 

Alois Mager und die Psychologie der Mystik 
Von Heinrich Bleienstein S. J., Dillingen (Donau) 

Der plötzliche Tod, durch den P. Mager 
vor Jahresfrist - aim 26. Dezember 1946 - 
der Abtei Beuron, der Universität Salz- 
burg und seinen vielen Schülern und 
Freunden so jäh und unerwartet ent- 
rissen wurde, hat auch der Wissenschaft 
der Mystik einen beklagenswerten Ver- 
lust zugefügt. Denn unter den wenigen 
Gelehrten, die in Deutschland in den 
letzten Jahrzehnten Probleme der My- 
stik fachwissenschaftlich geklärt und 
durch ihre Schriften gefördert haben, 
war A. Mager der bedeutendste, be- 
kannteste und literarisch fruchtbarste. 
Mit einer Dissertation über •Aristoteles 
und die spanische Mstik" ist er vor 
mehr als dreißig Jahren in die wissen- 

schaftliche Forschung eingetreten, mit 
seinem letzten Werk über die Psycholo- 
gie der (spanischen) Mystik hat er seine 
reiche Lebensarbeit noch kurz vor sei- 
nem Heimgang abgeschlossen. Dazwi- 
schen liegen fachwissenschaftliche Un- 
tersuchungen aus der Experimentalpsy- 
chologie, viel gelesene Schriften über 
Theosophie und Christentum, über den 
Wandel in Gottes Gegenwart, doku- 
mentarische Beiträge zum Verständnis 
der Vorgänge in Konnersreuth, und die 
Übersetzung der Erklärungen des hl. 
Thomas zu den drei Büchern des Ari- 
stoteles •Über die Seele" (Wien 1937). 
Dazu kommen zahlreiche Artikel über 
Mystik, Visionen, Johannes vom Kreuz,. 




