
312 Im Spiegel der Zeit 

tion liturgiegeschichtlich richtig erklärt? 
Spenden sich die Eheleute die Sakra- 
mentsgnade wirklich im eigentlichen Sinn 
•gegenseitig" (65)? Läßt sich (besonders 
biblisch gesehen) Priestertum und Mitt- 
lertum So adäquat scheiden, wie es 78/79 
geschieht? Ist eine moralische Ursäch- 
liehkeit nicht auch eine Wirk ursäch- 
lichkeit, und können so beide Begriffe 
•wie 63 entgegengesetzt werden? Gibt 
Gott nur einen Anteil an der Erlösung 
durch persönliches Tun des Men- 
schen (52/53)? Wie ist es dann mit der 
Kindertaufe, wo die Analogie, nicht der 
Gegensatz, zur Wirkweise der Tat des 
ersten Adam sehr deutlich wird? Hätte 
nicht da und dort (z. B. in der Begründung 
des besonderen Weihepriestertums 35; 
38) das ekklesiologische Moment stärker 
herangezogen werden müssen? Wäre in 
der Auslegung der christlichen religio des 
geistigen Priestertums nicht das Trinita- 
rische heranzuziehen gewesen? Sonst er- 
hält diese Auslegung leicht einen zu reli- 
gionsphilosophischen Geschmack. Lassen 
sich opus operatum und opus operantis 
in der Weise gegenüberstellen, wie es. 
57•60 geschieht? Es geschieht doch auch 
im opus operantis, weil es aus der Gnade 
Christi geschieht, ein •in-die-Hand-neh- 
men des Opfers Christi", und sein •mo- 
ralischer Wert" ist objektiv nicht bloß 

nach dem zu beurteilen, was der Han- 
delnde von seinem persönlichen Tun un- 
mittelbar erfährt. So sehr das Sakrament 
ein opus operatum ist, so reich seine 
Gnadenwirkung ist (die freilich in effec- 
tu stets auch abhängig bleibt von der 
subjektiven Mitwirkung beim Empfang) 
und so notwendig es ist, so scheint es 
doch mißlich, die Bedeutung der Sakra- 
mente in einem Gnadenmaß zu begrün- 
den, das man sonst, d. h. durch das opus 
operantis nicht erhalten könne. Denn der 
letzte Grund dafür, daß es Sakramente 
gibt, liegt anderswo, und eine solche Be- 
gründung führt, religionspädagogisch ge- 
sehen, zu einer praktischen Abwertung 
des außersakramentalen subjektiven 
Tuns des Christen, das tatsächlich eine 
sehr reale gnadenhafte Begegnung des 
Menschen mit Gott in Christus ist. • 
Wie gesagt, es konnten hier in dieser 
kurzen Anzeige des Buches nur Fragen 
gestellt werden. Sind diese auch oft eine 
Anmeldung von Vorbehalten gegen die 
vorgelegte Deutung des allgemeinen 
Priestertums aller Christen, so machen 
sie hoffentlich doch nicht den Eindruck 
einer bloß •negativen" Kritik. Sie wol- 
len nichts anderes sein, als ein Ausdruck 
des Interesses an dem wichtigen Thema, 
zu dem Abt Bernhard einen lehrreichen 
und scharfsinnigen Beitrag geleistet hat. 

Alois Mager und die Psychologie der Mystik 
Von Heinrich Bleienstein S. J., Dillingen (Donau) 

Der plötzliche Tod, durch den P. Mager 
vor Jahresfrist - aim 26. Dezember 1946 - 
der Abtei Beuron, der Universität Salz- 
burg und seinen vielen Schülern und 
Freunden so jäh und unerwartet ent- 
rissen wurde, hat auch der Wissenschaft 
der Mystik einen beklagenswerten Ver- 
lust zugefügt. Denn unter den wenigen 
Gelehrten, die in Deutschland in den 
letzten Jahrzehnten Probleme der My- 
stik fachwissenschaftlich geklärt und 
durch ihre Schriften gefördert haben, 
war A. Mager der bedeutendste, be- 
kannteste und literarisch fruchtbarste. 
Mit einer Dissertation über •Aristoteles 
und die spanische Mstik" ist er vor 
mehr als dreißig Jahren in die wissen- 

schaftliche Forschung eingetreten, mit 
seinem letzten Werk über die Psycholo- 
gie der (spanischen) Mystik hat er seine 
reiche Lebensarbeit noch kurz vor sei- 
nem Heimgang abgeschlossen. Dazwi- 
schen liegen fachwissenschaftliche Un- 
tersuchungen aus der Experimentalpsy- 
chologie, viel gelesene Schriften über 
Theosophie und Christentum, über den 
Wandel in Gottes Gegenwart, doku- 
mentarische Beiträge zum Verständnis 
der Vorgänge in Konnersreuth, und die 
Übersetzung der Erklärungen des hl. 
Thomas zu den drei Büchern des Ari- 
stoteles •Über die Seele" (Wien 1937). 
Dazu kommen zahlreiche Artikel über 
Mystik, Visionen, Johannes vom Kreuz,. 



Im Spiegel der Zeit 313 

Theresia von Jesus usw. im Lexikon für 
Theologie und Kirche, an dem Mager 
als Fachleiter für Aszese und Mystik 
mitgearbeitet hat. 

Was aber mehr als alles andere sei- 
nen Ruf und seine Autorität in Fragen 
der christlichen Mystik begründet und 
in den weitesten Kreisen bekannt ge- 
macht hat, sind seine zahlreichen Zeit- 
schriften-Aufsätze, zu denen sich P. 
Pummerer im ersten Jahrgang dieser 
Zeitschrift (-1926) S. 175 folgendermaßen 
äußerte: •Das Verdienst, dieses tiefere.. 
Verständnis (der Mystik) angebahnt zu 
haben, gebührt unstreitig Mager, der 
durch seine beiden Artikel in der Be- 
nediktinischen Monatsschrift 1919 •Zur 
Wesensbestimmang der Mystik1" und 
•Alte und neue Wege der Mystik" sozu- 
sagen das Eis gebrochen und freie Bahn 
geschaffen hat." Dieses zuständige Ur- 
teil eines der besten Kenner der Ge- 
schichte mittelalterlicher Mystik hat P. 
Mager, wie er selbst gesteht, ermutigt, 
seine schon veröffenlichten oder noch 
unveröffentlichten Arbeiten in dem 
stattlichen Sammelband •Mystik als 
Lehre und Leben" im Jahre 1934 her- 
auszugeben. 

Mit dieser äußeren Zusammenstellung 
seiner Aufsätze war aber sein ursprüng- 
liches Vorhaben, eine systematische Dar- 
stellung der Mystik zu schreiben, nur 
verschoben, nicht aufgehoben. Seine 
Ausführung drängte um so mehr, als 
von theologischer Seite die Psychologie 
der Mystik als •Erlebnistheologie" ver- 
dächtigt, oder ihr Wesen als •transpsy- 
chologische Erfahrung'\ mißdeutet wur- 
de: Irrtümer, die das eine Gute hatten, 
daß sie P. Magers Arbeitskraft so stei- 
gerten, daß er seine Pychologie der My- 
stik noch kurz vor seinem Tod als krö- 
nenden Abschluß seiner Lebensarbeit 
herausbringen konnte. Man .sieht es 
allerdings dem umfangreichen Werk an 
mehr ,als einer Stelle an, daß es unter 
Zeit- und Arbeitsbedingungen entstan- 
den ist, die dem vielbeschäftigten Ver- 

1 Alois Mager, O.S.B.: Mystik als see- 
lische Wirklichkeit. Eine Psychologie der 
Mystik. Graz, A. Pustet 1946, 413 S. 
Er.8°. 

fasser nicht gestatteten, an sein letztes 
Werk auch die letzte Feile der Voll- 
endung anzulegen. 

Schon das Fehlen eines wissenschaft- 
lichen Sachregisters ist ein Mangel, der 
bei einem so aufschlußreichem Buch 
hätte vermieden werden sollen. Störend 
wirken auch die Wiederholungen ge- 
wisser Grundgedanken, die in auffal- 
lender Weise den ganzen Band durch- 
ziehen und auf Vorlesungs- oder Vor- 
tragsmanuskripte schließen lassen, die 
vor der Drucklegung nicht sorgfältig ge- 
nug redigiert wurden. Daß P. Mager sich 
nicht scheut, im Anschluß an Bremond 
vom •Aszetismus" zu sprechen (S. 75), 
den die Gesellschaft Jesu unter General 
Mercurian zu ihrem Grundsatz erhoben 
und damit das gesamte geistliche Le- 
ben der Neuzeit bis in die Gegenwart 
hinein in antimystischer Weise beein- 
flußt, d. h. geschädigt habe, kommt da- 
her, daß er die Entgegnungen Cavalleras 
und anderer nicht gelesen hat. Schwe- 
rer fällt ins Gewicht, daß er es auch bei 
den strittigsten Fragen der Mystik 
grundsätzlich unterläßt, auf andere Er- 
klärungen der spanischen Mystik hin- 
zuweisen, z. B. auf die Interpretationen 
der Theologen aus dem Karmeliter- 
orden, die unter Berufung auf die iil. 
Theresia und Johannes vom Kreuz die 
einstimmige Lehre vertreten, daß zur 
übernatürlichen Gotteserfahrung in der 
Seele des Mystikers eine besondere, un- • 
verdienbare Gnade notwendig sei, die 
Gott verleihe, wem, wann und wie er 
wolle, und es infolgedessen auch ab- 
lehnen, im mystischen Leben das Ziel 
für Alle und den ausschließlichen Weg 
zur heroischen Tugend und christlichen 
Vollkommenheit zu sehen, weil sie die 
Gnaden und Gaben des Heiligen Geistes 
für ausreichend halten, um auch außer- 
halb des mystischen Weges zu jedem 
Höhengrad der Gottesliebe aufzusteigen. 

Doch diese und andere Vorbehalte, die 
wir noch machen könnten, treten in den 
Hintergrund vor der Größe und Selb- 
ständigkeit der Leistung, die wir in P. 
Magers letztem Werk in erster Linie zu 
sehen und zu würdigen haben. Wer sich 
in  der Literaturgeschichte  der Christ- 



314 Im Spiegel der Zeit 

liehen Mystik auskennt, weiß, wie un- 
befriedigend es von jeher um die my- 
stische Wissenschaft bestellt war. Ent- 
weder war sie einseitig dogmatisch, in- 
dem sie sich in ganz allgemeinen theo>- 
logischen Erwägungen über die Grund- 
lagen des mystischen, Lebens bewegte 
oder sie war einseitig deskriptiv, indem 
sie nach Art der experimentellen Wis- 
senschaft mystische Erscheinungen zu 
analysieren und unter gewissen allge- 
meinen Gesichtspunkten zu ordnen 
suchte. Die Folge davon war, daß der 
Anteil der Seele im mystischen Gesche- 
hen übersehen wurde die die Seelen- 
fähigkeiten und Seelentätigkeiten in 
den bisherigen Darstellungen, der theo- 
retischen Mystik kaum je zu ihrer vollen 
Geltung kamen. Wohl sprach man viel 
vom •Seelengrund" und •Seelenfünk- 
lein", ohne aber gerade diese •Spitze 
des Geistes" in eine systematische Psy- 
chologie der Mystik organisch einzu- 
bauen. 

Hier setzen die Bemühungen P. Ma- 
gers erfolgreich ein. Sie gehen program- 
matisch von der Mystik« als seelischer 
Wirklichkeit aus und suchen die psycho- 
logischen Gegebenheiten und Gesetz- 
mäßigkeiten aufzuzeigen, die allen Ent- 
wicklungsstufen des mystischen Lebens 
zugrunde liegen. Mit dieser Methode 
wird er, nicht nur in Deutschland, son- 
dern weit darüber hinaus zum Mitbe- 
gründer einer neuen mystischen Psycho- 
logie, die nicht nur theoretisch, sondern 
auch praktisch von großer Bedeutung 
ist. Denn für die praktische Seelenfüh- 
rung ist gerade der seelische Anteil von 
besonderer Wichtigkeit, namentlich 
wenn es gilt,, hysterisch-pathologische 
und mediumystische Zustände vom my- 
stischen Leben zu unterscheiden. Diese 
verschiedenen seelischen Erscheinungs- 
formen gegeneinander abzugrenzen, 
vermag nur eine genaue Kenntnis der 
Seele und ihrer Betätigungsweise. 

Unter den Darstellungen mystischen 
Erlebens, die der seelischen Seite eine 
besondere, ja fast ausschließliche Auf- 
merksamkeit zuwenden und deren Lehr- 
gehalt bereits die ausdrückliche Aner- 
kennung   der   Kirche   gefunden    hat, 

nimmt die •spanische Mystik", die My- 
stik eines Johannes v. K. und der hl. 
Theresia einen einzigartigen Platz ein. 
Darum benutzt P. Mager mit Recht ge- 
rade ihre Schriften, um sie im ersten 
Buch seines Werkes psychologisch-my- 
stisch auszuwerten und das mystische 
Leben als seelisches Geschehen in seinem 
dritten Buch in allen Entwicklungsstufen 
systematisch darzustellen. 

Er unterscheidet vier vormystische und 
vier mystische Gebetsstufen: Mündliches 
Gebet, Betrachtung, Affektgebet und 
das Gebet der Einfachheit als^ vor- 
mystisch und das Gebet der Ruhe, der 
Vereinigung, das ekstatische Gebet und 
die geistliche Vermählung als mystisch. 
Das Gefühl der Gegenwart Gottes und 
die übernatürliche Sammlung im Sinne 
der hl. Theresia werden als Übergangs- 
formen zwischen vormystischen / und 
mystischen Gebet eingereiht. 

Mit dieser Stufenordnung will aber P. 
Mager nicht sagen, daß das mystische 
eben überall da, wo es auftritt, diesel- 
ben klaren Linien und Entwicklungs- 
stufen aufweist, wie bei den zwei Klas- 
sikern der spanischen Mystik. Die Tat- 
sacheii des mystischen Lebens sprechen 
dagegen. Wenn er sich trotzdem für die 
psychologische Auswertung mystischer > 
Erlebnisse auf Johannes v. K. und die 
hl. Theresia beschränkt, so nur deswe- 
gen, um bei der Bestimmung des Wesens 
des mystischen Erlebens es in seiner lau- 
tersten und vollendetsten Ausprägung 
zum Gegenstand seiner Untersuchungen 
zu machen. 

Aus dieser Untersuchung gewinnt er 
mit Hilfe der aristotelisch-thomistischen 
Seelenlehre die Grundlagen, auf denen 
er sein ganzes Gebäude* der mystischen 
Psychologie aufbaut. Darum ist sein 
zweites Buch, das vom Wesen, den 
Fähigkeiten und Tätigkeiten der Seele 
handelt, das wichtigste und entschei- 
dendste seines ganzen Werkes. Nament- 
lich zwei Unterscheidungen sind von 
grundlegender Bedeutung: Erstens, die 
Unterscheidung der Seele in Leibseele 
und Geistseele, insofern sie nämlich den 
Leib belebt und insofern sie für sich 
allein bestehen kann. Und zweitens, die- 



Im Spiegel der Zeit 315 

Unterscheidung des Wirklichseins in 
einer ersten und in einer zweiten Wirk- 
lichkeitssetzung, jenachdem" die Tätig- 
keiten der Seele ruhen (actus primus) 
oder durch Denken und Wollen aus dem 
Zustand der Ruhe in den der Tätigkeiten 
übergehen (actus secundus). 

Daß wir eine Unterscheidung zwischen 
der Seele in ihrer reinen Geistigkeit und 
der Seele in ihrer Leibverbundenheit 
machen müssen, dazu zwingen uns nach 
Mager erstens die Erscheinungen der 
natürlichen Mystik, an deren Tatsäch- 
lichkeit nicht mehr gezweifelt werden 
kann. Zweitens das Dasein und die 
Wirksamkeit der heiligmachenden Gna- 
de, die als Teilhabe am göttlichen Le- 
ben selber eine seelische Wirklichkeit 
ist, ohne daß wir ein leibseelisches Be- 
wußtsein von ihr haben. "Drittens das 
einstimmige Zeugnis aller Jahrhun- 
derte, nach dem das mystische Leben 
einwandfrei in einer unmittelbaren Ein- 
wirkung Gottes auf die Geistseele be- 
steht. 

Trotz ihrer zwei Daseinsweisen sind 
aber Leibseele und Geistseele nur eine 
Seele, in erster Wirklichkeitssetzung völ- 
lig eins. Je intensiver daher die Leib- 
seele im Denken und Wollen sich be- 
tätigt, um so mehr geistiges Sein kann in 
die Tätigkeit einströmen, um so mehr 
kann die Geistseele auf diese Weise sich 
auswirken. Je mehr sie aber sich aus- 
wirken kann, um so mehr kann ihr Sein 
sich entfalten; denn das Sein der Seele 
erfährt durch das Tätigsein eine Stei- 

gerung. So lange daher die Tätigkeit der 
Leibseele steigerungsfähig ist, so lange 
ist auch das Sein der Geistseele in ihrer 
ersten Wirklichkeitssetzung steigerungs- 
fähig. Es erhebt sich nur die Frage, ob 
die Seinsentfaltung, die die Geistseele 

' mittelbar durch das Tätigsein der Leib- 
seele in Denken und Wollen erfährt, bis 
zu einem Grad sich steigern kann, wo 
sie selber unmittelbar tätig wird, d. h. 
sich selber denken und wollen kann. 

Diese schwierige Frage wird von P. 
Mager "bejaht. Schon im Zustand der 
Le"ibverbundenheit kann sich die Seele 
geistseelisch betätigen d. h. jene Tätig- 
keitsweise erwerben und ausüben, die 

an sich nur ihrem leibgetrennten Zu- 
stand eignet. 'Die Schranken, die die 
Leibverbundenheit der ßeele durch ihre 
Abhängigkeit von den Sinnen im ge- 
wöhnlichen Leben setzt, werden dadurch 
beseitigt, daß die Geistseele durch die 
leibseelische Betätigung eine außer- 
gewöhnliche Intensivierung erfährt. Sie 
flutet dann einfach über'die ihr gezoge- 
nen Grenzen hinweg und fängt an, sich 
geistseelisch zu betätigen. 

Da nach Mager Mystik wesentlich in 
geistseelischer Betätigung besteht, ist es 
nur konsequent, wenn er mystisches Le- 
ben dort beginnen läßt, wo das vor- 
'mystische Gebet, durch eine immer 
höher gesteigerte Tätigkeit des leibseeli- 
schen Denkens und Wollens eine Seins- 
entfaltung der Geistseele bewirkt, daß 
diese selbständig und von der Leibseele 
unabhängig sich betätigen kann. Fängt 
sie einmal an, tätig zu sein, so steigert 
sich dieses Tätigsein von leisesten An- 
fängen bis zu einem Grad wo es sich 
das leibseelische Tätigsein so vollkom- 
men dienstbar macht, wie die Haupt- 
wirkursache die Mittelursache in ihren 
Dienst stellt. * 

1 Die leisen Anfänge sind dort, wo das 
Geistseelische in übernormaler Weise in 
die leibseelische Tätigkeit einströmt. 
Dieses Einströmen des Geistseelischen 
wirkt sich zunächst nur im Akt des leib- 
seelischen Tätigseins, nicht aber in sei- 
nem Gegenstand aus. Erst später greift 
es.auch auf den Gegenstand über. Diese 
Tätigkeitsweise aber kann solange nicht 
als geistseelisch »bezeichnet werden, als 
der Gegenstand nicht durch eine rein 

- geistige Wirklichkeit ersetzt wird. Denn 
der Grundsatz, daß alles Tätigsein vom 
Gegenstand seine Artprägung erhält, 
duldet nie eine Ausnahme. Solange es 
sich darum nur um eine mehr oder min- 
der starke geistseelische Durchdringung 
der leibseelischen Tätigkeit handelt, 
kann von geistseelischem Tätigsein nicht 
gesprochen werden. Wohl aber kann 
man diese Anfänge als Übergänge ber 
zeichnen. Es sind aber nicht Übergänge, 
die etwa gradmäßig zur gei'stseelischen 
Tätigkeit führen. In dem Augenblick, wo 
ein rein geistiger Gegenstand das geist- 



316 Buchbesprechungen 

seelische Leben bestimmt, ist eine neue 
Art des Tätigseins gegeben. Darum bleibt 
bestehen, daß von der Seele her zwi- 
sehen mystischen und nichtmystischen 
Gebet nicht bloß ein Gradunterschied, 
sondern ein Artunterschied vorliegt, 
während von Gott her, d. h. von Seiten 
der Gnade nach Mager nur ein grad- 
mäßiger Unterschied gegeben ist. 

Obwohl das geistseelische Tätigsein als 
solches, das unmittelbare Angesprochen- 
werdenkönnen der Denkseele durch rein 
Geistiges für die Seele an sich etwas 
Natürliches ist und nur insofern etwas 
Außergewöhnliches genannt werden 
kann, als es außerhalb des gewöhnlichen 
Laufes der Natur liegt, so handelt es 
sich im mystischen Gebet selbstver- 
ständlich nicht um die seelische Wirk- 
lichkeit als solche, sondern um das gött- 
liche Wirken in der Seele, und nicht 
etwa an erster Stelle um die natürliche, 
sondern um die übernatürliche Wirk- 
samkeit Gottes durch die heiligmachen- . 
de Gnade, d. h.: durch das leibseelische 
Tätigsein im mündlichen Gebet, in der 
Betrachtung, im Affektgebet und im Ge- 
bet der Einfachheit, erstarkt das Sein 
der heiligmachenden Gnade in der Geist- 
seele so sehr, daß es immer größeren 
Einfluß auf das leibseelische Beten ge- 
winnt, zunächst auf den Akt und dann 

auf Akt und Gegenstand zugleich, bis es 
schließlich den Gegenstand als solchen 
schlechthin ersetzt. 

Das ist der^all im Gebet der Ruhe, 
das von Mager als die erste eindeutig 
ausgeprägte Form geistseelischer Betä- 
tigung bestimmt wird. In ihr sind Ver- 
stand und Wille nach Art der leibge- 
trennten Seele tätig. Denn die Gnaden- 
wirklichkeit Gottes wirkt unmittelbar 
auf den Willen nach Art des für ihn 
eigentümlichen Gegenstandes ein. Da im 
Gebet der Ruhe Verstand und Wille 
nicht über -die Tätigkeitsweise der leib- 
getrennten Seele hinausgehen, wäre jede 
nichtchristliche Mystik der. seelischen 
Struktur nach ganz derselben Art. Ganz 
anders verhält es sich beim Gebet der 
Vereinigung, in der die Geistseele in 
einer Weise tätig ist, die wesentlich über 
ihre Art hinausgeht. Darum wäre nach 
Mager ein seelischer Zustand von der 
Struktur nach Art des Gebets der Ver- 
einigung in einer nur natürlichen oder 
außerchristlichen Mystik nicht möglich; 
ebensowenig das ekstatische Gebet und 
die geistliche Vermählung, die die Er- 
lösungsgnade Christi zur Voraussetzung 
habem Das Nähere muß bei Mager selbst 
nachgelesen werden. Das Gesagte sollte 
nur ein Hinweis sein zur Kenntnis- und 
zur Stellungnahme.' 

BUCHBESPRECHUNGEN 
Eberle Adolf und Schneider Josef, 
Die Grundlagen der Sittlichkeit in philo- 
sophischer und theologischer Sicht. Bam- 
berg, Bamberger Verlagshaus Meisen- 
bach & Co. 1947, kl. 8°, 59, RM. 1.•. 

Vor den heutigen Ruinen, die aus gei- 
. stigen Ruinen hervorgingen, spricht man 
ernstlicher als früher von der Notwen- 
digkeit •moralischer Aufrüstung". Damit 
möglichst viele von ihr erfaßt werden, 
will man auf derartigen Konferenzen oft 
alles weltanschaulich Trennende zurück-" 
«teilen. Ist jedoch nicht schon diese Zu-. 
rückstellung eine sittliche Stellungnahme 
• und zwar eine äußerst folgenschwere? 
Sehen wir nicht immer wieder, wie Ver- 
treter einer weltanschauungsfreien Sitt- 
lichkeit selbst in wichtigsten sittlichen 
Entscheidungen nicht einig sind? Es feh- 
len eben die Grundlagen der Ent- 

scheidung. Unsere beiden Verfasser legen 
den Hauptwert ihrer Ausführungen auf 
diese Grundlagen. Dabei beschränken sie 
sich nicht, wie einige Supranaturalisten 
belieben möchten, auf die christliche 
Sittlichkeit; Allerdings ist das Christen- 
tum in der jetzigen Form die allein er- 
laubte Form der Erfüllung der höchsten 
sittlichen Pflicht, der Religion. Eine rein 
naturalistische Sittlichkeit würde nur 

' immer neue Zusammenbrüche bringen 
wie bisher. Aber viele müssen erst zum 
Evangelium geführt werden. Sie müssen 
es erst als sittliche Pflicht erkennen, 
Christen zu werden. Darum ist es unum- 
gänglich, vorab in einer verheidnischten 
Zeit, die natürlichen Grundlagen der 
Sittlichkeit aufzuzeigen in der Menschen- 
natur, die in etwa der Wesenheit und 
Vollkommenheit Gottes entsprießt. Die- 




