
Geist und Leben 
Von AugustBrunner, S. J., München 

Geist und Leben sind Urworte, in die Johannes das Unaussprechliche 
der christlichen Neuheit stammelnd faßte, mit denen Paulus das Tiefste 
des christlichen Geheimnisses verkündete, die großen gottentsprungenen 
Mächte, von denen die Schrift immeo? und immer wieder spricht. Anderer 
Herkunft ist der Geistbegriff der griechischen Philosophie; er drückt eine 
andere Seite höchster menschlicher Erfahrung aus. Beide Ströme sind ein- 
gegangen in die abendländische Kultur. Das Kraftvollste und Innigste zu- 
gleich, das wir zu künden haben, ist es nicht Geist und Leben? Und in 
welch höheren Dienst könnte ein Menschenleben sich stellen als in den 
Dienst von Geist und Leben? Diese sinnerfüllten Worte also stehen über 
dieser Zeitschrift und sagen, was sie will. 

Leben! Was schwingt nicht alles mit, wenn dieses Zauberwort an 
unser Ohr klingt. Ist es nicht der Inbegriff alles dessen, was wir schätzen, 
dasjenige, was allem andern Wert und Preis gibt! Wir brauchen nur den Wi- 
derpart des Lebens zu erwähnen, den Tod, die dunkle, unheimliche Nacht, 
die uns zu verschlingen droht, um den ganzen Preis des Lebens innigst 
und angstvoll zu empfinden. Was behielte Sinn und Wert für den Toten? 
Wollte doch Achilles liebe» Knecht auf seines Vaters Gut sein, aber leben- 
dig, als in der Unterwelt der Fürst über alle Toten. 

Etwas Warmes, Vertrautes weht uns aus dem Worte entgegen. Wir 
spüren das Strömen des Blutes, das Drängen der Kraft, die wehe Sehn- 
sucht und das mutige Wagen. Immer bewegt, immer sich entfaltend, auf- 
sprühend in leuchtenden Forimen-und anmutigen Bewegungen. Leben, der 
blühende Baum im Frühling, nur Duft und Farbe und Schönheit, ein 
seliges Versprechen von Unsagbarem. Leben, die Wärme des Sommers, 
wo alles der Reife entgegendrängt, geladen mit schöpferischer Kraft. Le- 
ben, der fruchtbeladene Baum im Herbst, wenn unter der süßen Last die 
Äste sich beugen und die Überfülle seines Reichtums nicht mehr zu tragen 
vermögen, das alles ist Leben. Leben, die klaren Augen des Kindes und 
die süße Huld seiner zerbrechlichen Zartheit. Leben, das Watten und Aus- 
schauen, Planen und Träumen des Jünglings, die Anmut des Mädchens, 
frühlingshaft, herb, verschlossen wie eine Knospe. Leben, die Kraft und 
Unternehmungslust des Mannes, die die Welt umformen, allen Stürmen 
mutig die Stirn bieten. Leben, die Mutter im Kreise der Ihren, still wal- 
tend und doch so wirksam Menschenleben gestaltend. 

Das alles und noch so vieles klingt auf in dem Zauberworte: Bewegt- 
heit statt starrer Unveränderlichkeitr Dnang, sich auszubreiten zu immer 
größerer Fülle urid Reichtum. Leben bildet sich vom innen, aus dem eige- 
nen Herzgrund, und was es antrifft, verwandelt es machtvoll und doch' 
ruhig in das eigene Sein. Leben ist Innigkeit, Wärme, Nähe des Herzens; 
ein sprudelnder Quell • wie oft spricht die Schrift vom Quell des Lebens, 

Redaktion
Schreibmaschinentext
GuL 20/1 (1947) 3-11



4 - August Brunner S. J. 

der ETquickung spendet. Oder es ist ein mächtig aufwachsender Baum, 
dessen Früchte Arznei sind gegen Krankheit und Tod; sd steht es im ersten 
und letzten Buche der Schrift. Von einem Menschen, einer Bewegung, 
einem Unternehmen sagt man, sie seien lebendig, wenn man ihnen ein 
hohes Lob spenden, wenn1 man ihre Aufgeschlossenheit, Kraft und Be- 
deutung hervorheben will. Alles, was anmutig bewegt ist, was sich kraft- 
voll entfaltet, aufstrebt zu Hohem, das nennen wir lebendig. So konnte 
das Wort zum Sinnbild der höchsten Werte wenden. Nennt sich doch Gott 
selber in der Schrift den Lebendigen im Gegensatz zur starren Ohnmacht 
detr steinernen, tönernen und hölzernen Götzen. Bei ihm ist der Quell des 
Lebens, und 'als köstlichste Frucht bietet er den Seinen ewiges Leben. 
Leben, das allezeit rauscht wie ein gewaltiger Strom, an dem jeder sich 
satt trinken kann , das in Freude aufblüht wie ein Kranz unverwelklicher 
Blumen auf dem Haupte der Seligen. Nie steht es still, nie erschlafft es, 
müd und schwach, nie krankt es an Überdruß. Neu jeden Tag, erfüllt bis 
zum Rande. Ja, wie ein weiter Raum ist es, in'den man eingehen kann, um 
sich von ihm ganz umspülen und durchdringen* zu lassen. 

Das ist also Leben, Schaffen aus dem eigenen Innern heraus, statt daß 
man bloß äußerlich Stein auf Stein füge oder Splitter um Splitter ab- 
schlage, wie der Bildhauer!, der ein Standbild schafft. Und dieses Schaffen 
ist Formen in der Buntheit der Farben, im Reichtum der Gestalten, in der 
Vielheit der Organe, und doch alles harmonisch zusammengebunden in 
Einheit. Immer drängt das Leben voran, nie kann es stille stehen, wenn 
es nicht dem Tode verfallen will. Darum ist Leben auch Selbstbehauptung 
gegen alle Widerstände. An ihnen wird es erst gToß und stark, und es 
beweist seine Macht dadurch, daß es die Widerstände in sich selbst ver- 
wandelt und so über sie Herr wird. Schließlich ist Leben Fruchtbarkeit. 
Es gibt sich selber' weiter und überwindet so die Zeit, die alles verzehrt. 
Da steigt vor uns der Gedanke auf an ewiges Leben. Und so unfaßbar er 
ist, so tönt er doch wie längst Vertrautes uns entgegen." 

Warum ist dies so? Warum horcht in uns etwas auf bei diesem Worte? 
1st es nicht, weil unser. Leben ebenso gut ein Sterben genannt werden 
kann, weil die Stunden und Tage und Jahre der Vergangenheit hinter 
uns liegen, bereits" tot, uns entglitten in unerreichbare Fernen • und die- 
Zukunft steht noch aus, unsicher, bedroht •, weil irdisches Leben Leben und 
Tod in einem ist, Formen nicht nur schaff end, sondern sie auchimmer wieder 
auflösend? Aus der Nacht in die Nacht, ein kurzes Aufleuchten zwischen 
zwei großen Finsternissen. Wer es uns möglich machte, daß das Leben 
nicht bloß das Sandkörnchen sei, das gerade" durch den engen Hals der 
Sanduhr rinnt, sondern die Gesamtheit der Körner, und doch Be- 
wegung, Entfaltung, Neuheit, nicht träge, unbewegte Masse! Und dann, 
was wir Leben nennen ijst so zweideutig. Leben ist auch grausam, mitleids- 
Jos. Leben ist auch der Tiger im Ansprung, sehnige Kraft der Vernichtung, 
Leben der hinterlistige Biß der unhörbar schleichenden Schlange, Leben 



.r Geist und Leben 5 

das Wuchern der Bazillen. Und was hat der Mensch nicht alles Leben 
genannt!. Das Häßlichste, das dein Menschen in würgendem Ekel aufstößt, 
ihn hinabzerrt in Schmutz, daß er sich darin wälze mit der Wollust des 
Schweines. Oder die teuflische Lust, andere in langsamer Qual zu ver- 
nichten. Wahrlich, etwas Zweideutiges ist das Leben, und hinter seiner 
zarten Huld und dem Liebreiz seiner Anmut lauert nur- zu oft der giftige 
Biß öder die zerfleischende Pranke. Selbstzerstörerisch ist das Leben in 
seiner Unersättlichkeit, ein Gift, süß dem Munde, das dann wie Feuer ver- 
sengt. Hat es Dostojewsky nicht zeitlebens gequält, daß die indische Schön- 
heit so zweideutig ist, Madonna und Dirne sein kann? 

Darum steht über dieser Zeitschrift nicht bloß das eine Wort, Leben; 
sondern ihm gesellt sich zu, es gleichsam gegen sich selbst in Schutz neh- 
mend und vor jedem Doppelsinn bewahrend, Geist. Fast mehr noch als 
vom Leben spricht die Schrift vom Geist. Auch er meint ein Leben. Ist 
doch das Urbild, von dem das Wort herkommt, die Lebendigkeit des 
Atems, der nie stille steht, weder bei Tag noch bei Nacht, weder im 
Wachen noch im Schlaf;-oder es ist auch das Wehen des Windes, der aus 
dem Geheimnis kommt und ins Geheimnis verschwindet, für den Men- 
schen der Vorzeit der klarste Fall reiner Bewegtheit. Die große Freiheit, 
die nichts aufhält, die weiterstürmt über Berge und Wüsten und Wälder 
dahin in die unerreichbare Ferne. Das Plötzliche und Überwältigende 
des Stairmes hat der Geist auch; als Geist erfuhr es darum der Mensch des 
Alten Testamentes, wenn eine unbekannte Macht der Begeisterung ihn 
erfaßte, ihn gleichsam sich selber entriß und ihn zu Taten mit sich trug, 
deren er sich sonst nicht fähig fühlte, wenn er hingerissen von der Kamp- 
feslust keiner Übermacht wich. Aber zugleich und immer besser wurde 
der Mensch gewahr, daß es erhabenere Taten und herrlichera Leistungen 
gibt, die ihn höher über sich selbst hinausheben und durch die er erst so 
ganz Mensch wird. Klugheit, weiser Rat, Trost, richtiges Urteil über die 
menschlichen Verhältnisse, die Schau der Dinge im Lichte Gottes, in all 
dem traten dem Menschen "unsichtbare, aber darum nicht weniger wirk- 
same Kräfte entgegen und erfüllten ihn mit Ahnungen von einer lichten, 
klaren-Welt, wo die Macht gütig wäre und weise, und die Güte voller 
Macht. 

Dieses Feine, das sich nicht greifen läßt, das keiner je sah und doch 
jeder spürt, das fanden die Griechen im Wunder der Erkenntnis. Daß 
der Mensch etwas aussagen kann, was sich an allem bewährt, auch an- 
dern, was noch nicht zuvor in das Blickfeld der Erfahrung gekommen war, 
das überall und zu allen Zeiten gilt, das erschien so groß., so übermensch- 
lich, daß sie rfieinten, es könnte nur eine Erinnerung an ein früheres gött- 
liches Leben der Vollkommenheit sein, oder daß ein Aristoteles dachte, 
eine solche Fähigkeit müßte etwas Göttliches sein, das vom außen ein- 
breche in den sterblichen Leib, um ihn beim Tode zu verlassen, das aber 
nicht eigentlich zum Menschen gehöre und ihm nicht zu eigen sei.  Hier 



6 August Brunner S.J. 

in den Gegenständen dieser allgemeingültigen Erkenntnis meinte der 
Grieche das gefunden zu haben, was sein Blick auf Eiden vergeblich zu 
erspähen suchte, ein Bleibendes, Unvergängliches, das aller irdischen 
Macht entrückt in den Sphären der Unsterblichkeit ein seliges. Leben 
führt. Und das Größte, was ein Mensch im Lebern erreichen kannte und 
diesem Sinn gab, das war, mit diesem Unvergänglichen von Zeit zu Zeit 
durch die geistige Schau in Berührung zu treten. Dieses Leben trug den 
Stachel des Todes nicht in sich; es konnte auch nicht umsehlagen in er- 
niedrigende Lust und mörderische Grausamkeit. Es war reine Größe, 
aller menschlichen Unzulänglichkeit und Roheit für immer entrückt, Teil- 
nahme am Leben der Gottheit, das unberührt von Leid und unbekümmert 
um irdische Not in seliger Selbstschau nur sich allein kennt. 
\ Doch lauerte hier nicht weniger eine Gefahr. Konnte dieser Geist nicht 
in allzu luft- und blutleeren Räumen leiben, dünn, unmächtig, kalt und 
gleichgültig für fremde Not? Ein Zeitvertreib für Leute, die sonst keine 
Aufgabe kannten, die ihn Reichtum jeder mühsamen Arbeit enthob, eine 
aristokratische, unverbindliche Beschäftigung, die dem Armen versagt 
blieb. Mehr noch, eine Flucht vor dem Leben konnte diese geistige Be- 
schäftigung werden, ein Hort der Kraftlosen, die dem Leben nicht gewach- 
sen waren. Über dem Leben stehend machte solcher Geist dem Leben 
fremd, übermenschlich verführte er seine Verehrer zur Unmenschlichkeit, 
zu tatenlosem Schauen, wo es gegolten hätte, zuzugreifen und die Dinge 
durch die Tat zu meistern. 

Die Gefahr solcher Verkehrang ist noch größer geworden, seitdem das 
menschliche Erkennen sich vor allem den Naturwissenschaften zugewandt 
hat. Die philosophischen' Systeme der letzten hundertfünfzig Jahre waren 
nur allzusehr geneigt, den Geist mit dem Erkennen gleichzusetzen, das das 
Netz der Naturgesetzliehkeit wie eine Spinne über die Welt zog. So 
konnte es kommen, daß man den Geist als blutleer verschrie, als den 
Widersacher der Seele, des vollen, blühenden Lebens, verleumdete. Macht- 
loser abstrakter Geist und blindes, aber drängendes Leben traten sich 
gegenüber, Und die Endphilosophie von Scheler spiegelt nur zu gut wie- 
der, was viele Menschen der letzten Jahrzehnte als das unlösbare Pro- 
blem ihres Daseins erlebten: aus so entgegengesetzten Mächten eine Ein- 
heit zu schaffen. Aber nicht ein Gott ist aus der Vermengung beider ge- 
worden, wie Scheler es erwartete, sondern ein Satan, der die kalte Schärfe 
des Verstandes, dieses falschen Geistes, in den Dienst der brutalen Eigen- 
sucht, des sich rücksichtslos austobenden Lebens stellte und so beides un- 
sagbar entwürdigte. Das Leben selber versank in Schutt, Ruinen und 
Tod. Geist und Leben schienen in gleicher Weise dahin zu sein. 

So gilt es, sich wieder zurückzufinden zu der Fülle des Geistes, wo er 
dem Leben nicht als Feind gegenübersteht, sondern das höchste Leben 
bedeutet. Es gilt, wieder die ganze heilige Kraft dessen zu spüren, was 
echter Geist ist, in einer Zeit roher Gewalt wieder zu verstehen, daß dies 



Geist und Leben , 7 

scheinbar so Ohnmächtige wie ein schwacher Hauch doch das Wirklichste 
ist, unwiderstehlich wie der Sturm, wenn er dahinbraust. Nicht im 
Sturme, nicht im Erdbeben, nicht im Feuer war der Hera, sondern im 
leisen, sanften Säuseln (3 Könige 19). Nicht umsonst hat die Schrift die 
Sinnbilder des Geistes unter den leichtesten und beweglichsten Dingen 
gewählt, und auch unter den bescheidensten. Was ist nachgiebiger als 
Luft • und darum unangreifbarer? Du kannst sie weder mit dem 
Schwede durchbohren noch mit Kanonen zerstören, noch selbst mit Atom- 
bomben zerreißen. Und doch wie wild und unwiderstehlich braust der 
Orkan, und kein Hindernis vermag ihn aufzuhalten. Und wie schmieg- 
sam ist Wasser; ohne eigene Form paßt es sich jeder Unebenheit des 
Bodens an, gleichsam sich selbst aufgebend, als sei es ohne Kraft der 
Selbstbehauptung. Und doch, was setzt sich überall so durch wie das 
Wasser! Es sprengt Felsen und trägt Berge ab, und wenn es als mächtiger 
Strom einherfließt oder sich in gewaltigen Meereswogen auftürmt, wie 
klein steht dann der Mensch davor. Aber schöner und größer erscheint 
seine Macht als die stille Lebensspenderin, die allem Gedeihen gibt, den Dur- 
stenden labt und die Öde in Fruchtland verwandelt. Anschmiegend auch 
ist das öl^aber es macht doch den Ringer unfaßbar. Und seine Fülle 
sättigt und stärkt und heilt. Feuer auch ist der Geist, als hellodernde 
Flamme, die alles verzehrt, die mit ihrem heißen Atem alles Unreine 
einschmilzt. Aber Feuer ist auch sanfte Glut, Wärme, licht und Leben; 
Bewegung, die alle Formein annimmt und sich an keine haftet, wie das 
Wasser und der Wind. Bewegung, weil Freiheit; über jeder Form alle" 
Form ernst erschaffend und belebend. Schöpferische Kräfte sind sie ja 
alle,' Luft und Wasser und Feuer und öl, d"e immer Neues hervorbringen 
und alles Tote verzehren.. Scharf auch wie ein Schwert ist der Geist 
(Eph6,17), das Gute vom Bösen und die Wahrheit von, der Lüge son- 
dernd. Im bloßen Leben fließt alles ineinander, Leben und Tod, Gut 
und Bös; der Geist trennt und scheidet. Er ist Klarheit, Licht. Aber 
nicht das kalte, unpersönliche Licht abstrakter Forschung, sondern die 
Wärme wacher persönlichet Gegenwart. Wie trunken ist der Geister- 
füllte, über sich hinausgehoben, aber es ist eine nüchterne Trunkenheit, 
wo er sich nicht verliert, sondern sich erst selber gewinnt. 

So begegnen sich hier auf hoher Ebene L e b e n u n d G e i s t. Das Leben 
hat hier nicht mehr die Nachtseite des Todes, der vernichtenden Gier 
und der rasenden Grausamkeit, die sich selber vergißt und wie gebannt 
in den Rachen der Niedrigkeit stürzt. Aber es hat. behalten seine Form- 
kraft, seine unerschöpfliche Fruchtbarkeit, seine stille, aber unwider- 
stehliche Selbstbehauptung, seitae blutvolle Nähe^zum Wirklichen. Mehr 
als bloß natürliches Leben ist es Eigenbewegung, von innen her schaffend. 
Der Geist wiederum verdünnt sich nicht in die Unmenschlichkeit 
lebensfernen Erkennensi. Die Wärme des Lebens und seine Innigkeit 
durchflutet ihn, und er gibt ihm seinerseits lichte Klarheit.  Er erlöst es 



8 August Bruriner S.J. 

von der Verfallenheit an unheimliche Mächte zur wahren Freiheit. Geist 
und Leben, das ist stille Kraft, brennende Glut, stürmender Eifer, trö- 
stende Liebe und schöpferische Freiheit. 

So sieht die Hl. Schrift Geist und Leben. So sind sie das Höchste, was es 
geben kann. Darum ist für die Schrift Gott, und Er allein, Geist und 
Leben im vollen Sinne, Ist Gott nicht siegende Macht, blendendes Licht 
und ewige Selbstbehauptung? Ist er nicht die schöpferische Freiheit, an 
niemand und nichts gebunden? Und doch ist er so still, als wäre er macht- 
los. Jedem Ding und Menschen läßt er seine Form und seine Eigenart 
und paßt sich ihnen an,'als wäre er selber nichts. Er verschwindet so 
sehr hinter seinem Werk, daß man meinen könnte, er sei überhaupt nicht. 
Auch dann noch, wenn der Donner seiner Gerichte über unsern Häuptern 
rollt, unkl die Mauern, die wir ring® um uns aufgerichtet haben, gegen 
ihn, zusammenstürzen wie Kartenhäuser eines spielenden Kindes. Gott 
ist Heiliger Geist und Ewiges Leben. Er allein ist wahres Leben, das 
seinen Grund mir in sich hat und gelebt wird in der Fülle ewiger Gegen- 
wart, ohne zerrissen zu sein in Vergangenheit und Zukunft. In ihm allein 
ist es unbeschwert von jeder fremden Zutat, ganz es selbst, nur aus eige- 
ner Freiheit aufsteigend. Und dieses Leben ist Licht, die Durchsichtig- 
keit der drei Personen für einander im Schenken der Liebe, Glut und 
Klarheit in einem, Geist und Leben. Gerade weil dieses Leben den Tod 
nicht zu fürchten hat, kann Gott es lebenr in der stillen Vertrautheit 
ewiger Zwiesprache deir göttlichen Personen, ohne es auszusehreien auf 
allen Straßen und Plätzen; denn in ihm ist keine innere Leere durch 
lauten Lärm auszufüllen. Und weil seine Macht durch nichts überwältigt 
wird, braucht sie nicht aufzutreten mit Getös und Schaustellung, hinter 
denen sich so oft Ohnmacht und Unsicherheit verbergen. Weil er seiner 
selbst so sicher ist, kann er sich verlieren bis in die Abgründe .mensch- 
lichen Leidens und Sterbens, um als Sieger auferstehend den Tod selber 
zu überwinden. In ihm sind Leben und Geist eins als persönliche1 Liebe 
ewigen Schenkens. Daß dies die höchste Lebendigkeit und die reinste 
Form von Geist ist, Selbstsein in selbstloser Hingabe, das hat uns Chri- 
stus geoffenbart und uns den Weg zu solcher Vergeistigung und Belebung 
gewiesen und eröffnet. Er ist ja gekommen, damit wir Leben haben und 
es überfließend haben; und er hat uns den Geist gebracht, der nun in 
unsern Hetzen mit unaussprechlichen Seufzern ruft und uns das Wort 
Vater auf die betenden Lippen legt. Seither wissen wir, daß wahre Selbst- 
behauptung in der Selbsthingabe, wahres Leben im scheinbaren Tod ver- 
borgen liegt. Sein Leben findet nur der, der wagt, es zu verlieren. Um 
wahrhaft Mensch zu werden, muß der Mensch über sich hinaus. Und die 
höchste aller Geisitgaben, über Prophetic und Erkenntnis und Macht der 
Wunder1, jene, die allein in "Ewigkeit nicht vergehen wird, ist die Liebe. 

Es tut not, daß den Menschen unserer Zeit wieder die Augen geöffnet 
werden für Geist und Leben als wahre Vollendung des Menschen. Geist 



Geist und Leben 9 

und Leben müssen sieh wieder begegnen, ja wieder in eins verschmelzen 
als lebendigen1 Geist und geistiges Leben. Nicht länger darf sich die 
gierige, fressende Lust als Leben ausgeben, wo sie doch nur Leere ist und 
Dürre, und den Tod gebiert. Wenn heute so viele ihre Stimme erheben, 
um zu verkünden, daß das Leben sinnlos sei, so ist es deswegen, weil 
dieses niedere Leiben aus sich selbst keinen Sinn hat, ein endloses ein- 
töniges Wogen zwischen Gehurt un.d Tod ist und nur duireh den Geist, 
befreit aus Todesbanden, mit Sinn erfüllt wird. Wir müssen wieder di^e 
unwiderstehliche Macht fühlen, die in der Stille liegt,- in der Treue, in 
dem ruhigen, festen Ja zu den höchsten Werten. Zu sehr haben wir uns 
betäuben lassen von dem Gebrüll der stofflichen Macht und zu wenig es 
gewagt, durch geistigen Widerstand den äußern Zwang zu überwinden 
und zu zeigen, daß die wahre Freiheit nicht im wüsten Austoben zu finden 
ist. Ebenso müssen wir wieder verstehen, daß die kahle; Geistigkeit 
bloßen Wissens nicht der wahre Geist ist. Geist ist Macht; aber Macht, 
die still und stetig, aber unwiderstehlich wirkt. Geist ist persönliche. 
Macht, nicht erdrückend, nicht niederknüppelnd, sondern sanft eintretend 
in unser Herz und uns selbst umwandelnd und mit uns unsere Welt. 
Nicht hier und dort ändert der Geist dies und jenes; er setzt am Angel- 
punkte von allem an, an unserem Herzen und siehe, wir treten der gan- 
zen! Welt als andere anders gegenüber, und (die Welt bekommt einen 
neuen Sinn und ein neues Gesicht; der Geist wird das Angesicht der Erde 
erneuern. Wir müssen wieder .verstehen, daß die Güter, die uns sättigen 
und nähren und stärken wie reinstes öl, die unsern Durst laben und 
unser frierendes Herz wärmen, die geistigen Güter siritt; daß ihnen allein 
das Glück entströmt. Man hat gesagt1, daß dear Durst aus sich den Sinn 
habe, immer gestillt zu werden und doch Durst zu bleiben, mehr, ganz 
Durst zu sein und immer auch ganz Stillung; und daß die Welt sinnlos' 
sei, weil dieser Wesenssinn unseres Streben« in keiner Weise zu erfüllen 
sei. Vom leiblichen Dunst, von dem der Verfasser allein spricht, ist dies 
zweifellos richtig; darum sind alle bloß leiblichen Genüsse so enttäu- 
schend. Aber die Großen des geistlichen Lebens haben seit langem darauf 
hingewiesen, daß der Durst nach geistigen Gütern zunimmt, je mehr er 
gestillt wird; daß Dunst und Stillung immer mehr eins werden; der Durst 
verliert seine Qual, ohne zu erschlaffen, und die Sättigung beglückt, ohne 
in Überdruß stumpf zu werden. Hier erst ist Entfaltung, Blüte und 
Frucht in einem, ein ewig grüner Baum. Hier sprudelt die Quelle, die nie 
versiegt, hier brennt das Feuer, das wärmt, ohne zu verzehren, das große 
Wunder des brennenden Dornbusches, Licht und Glut ohne Schlacke und 
Asche. Allerdings, um dies inne zu werden, muß der Mensch umdenken, 
muß er seine Maßstäbe ändern. Er muß aufhören, sich von der aufdring- 
lichen, lauten Werbung der äußern Macht einschüchtern oder von der 

1 J.-P. Sartre, L'etre et le neant, Paris 1943. 



10 August Brunner S.J. 

Verführung des niederen Genusses blenden zu lassen.  Er muß wieder 
Augen und Geschmack bekommen für Geistiges.   - 

Daß wir zurückfinden zum wahren Geist und zum ewigen Leben, ist um 
so dringender, als die stoffliche Welt, die wir geschalten haben, uns mehr 
denn je bedroht. Stoff ist der Ordnung bar und zerstört das Leben nur, 
wenn der Geist ihn nicht formt und lenkt. Gewiß sind auch die Maschinen 
Kinder des menschlichen Geistes; ab% der Geist, der zu ihrer Herstellung 
treibt, ist der Geist, der dem leiblichen Leben noch verhaftet ist. DaTuin 
ist die Welt der Maschinen eine Gefahr für. echt menschliches Leben, so- 
bald sie sich selber überlassen wird, sobald ihre Interessen, Gewinn, Reich- 
tum, wirtschaftliche und politische Macht, die Führung übernehmen. Dann 
wird der Mensch der Sklave seiner eigenen Geschöpfe, weil er Sklave 
seiner Leidenschaften geblieben ist; und da er sie mißbraucht, wenden sie 
sich zerstampfend und zertretend gegen ihn und sein Werk. Unsere zer- 
störten Städte schreien es laut genug, und wer es jetzt noch nicht versteht, 
dem ist nicht zu helfen. Darum ist die wichtigste Aufgabe, daß der echte 
Geist und das wahre Leben wieder in ihre Rechte eingesetzt werden. Dies 
ist wichtiger als die Linderung selbst der materiellen Not. Diese ist zwar 
dringlicher; der Hunger und die Blöße können nicht warten. Aber was 
treibt kräftiger zur Heilung, auch der leiblichen Not, als der wahre Geist! 
Je,der Mensch, der heute sich bemüht, den wahren Geist in sich zu ver- 
lebendigen und sein Lebein in sich zu vergeistigen, ist ein Wohltäter der 
bedrohten Menschheit. Nur weltüberlegene Menschen können die Welt 
bewältigen. NUT wer sich frei gemacht hat von den versklavenden Mäch- 
ten der Welt, kanfi sie lenken auf einen höheren Sinn hin. Nur wenn 
der Mensch nicht diesseitig ist, kann er das Diesseits erträglich finden 
und es andern erträglich machen. Nur der Geist macht lebendig; ohne 
ihn gehen wir dem Tode entgegen, und um so unausweichlicher, je ge- 
waltiger die stofflichen Kräfte sind, die nun in unsere Hand gegeben 
wurden. Eine Menschheit, die die Atomkräfte beherrscht, kann nur leben, 
wenn sie noch höher die geistigen Mächte der Liebe und des Wohlwollens 
einschätzt. Und Freiheit kann es für Völker und Klassen nur geben, 
wenn der einzelne sich bemüht, den Geist in seinem Innern frei zu 
machen von der Sklaverei der unmenschlichen Leidenschaften. Nur im 
Hinblick auf das ewig« Leben hat das irdische Leben Sinn, ja wird es 
wieder bis zum Rande erfüllt mit Friede und Freude. •Die Frucht des 
Geistes aber sind Liebe, Freude, Friede, Langmut, Milde, Güte, Treue, 
Sanftmut, Enthaltsamkeit. Gegen dergleichen gibt es kein Gesetz" (Gal 5, 
22). Nur hier lebt die Freiheit. Hier vollbringt der Mensch das edelste 
Werk sich selbst zu schaffen, in der ewigen Neuheit des Aufstieges zu 
leben, seinem Leben einen Gehalt zu geben, der bleiben wird in alle 
Ewigkeit. '      - ' 

Geistliches Leben bedeutet höchste Vergeistigung und innigste Ver- 
lebendigung, Aufruf aller edlen Kräfte, die in einem Menschen schlum- 



Der Laie und die christliche Heiligkeit      - 11 

mern. Es bedeutet vor allem persönlichen Anschluß an dem Quell des 
Lebens und die Fülle des Geistes. Nur gespeist von Ihm läuft das Leben 
nicht Gefahr, dem Tode zu erliegen; nur erwärmt vo& Seiner Glut er- 
kaltet der Geist nicht zu lebensferner Abstraktheit. Deshalb ist aller 
Aufstieg zueirst Herabsteigen des Geistes von oben, die Kräfte des wah- 
ren Lebens in uns zu legen und sie zu emitf alten, sie zu lösen von allen 
Fesseln untermenscblicher Begier. Aber diese Erlösung bedeutet nicht 
Verzicht auf eigene Tätigkeit; im Gegenteil, sie ruft uns zur äußersten 
Anstrengung auf. Sie ist Erlösung zur Selbsterlösung. Von dem durch 
die Gnade erneuten Kern unserer Person aus müssen wir alle Räume und 
Weiten unseres Sein® erobern, umgestalten und dem Geiste botmäßig 
machen. Keine natürlich gute Tätigkeit darf außerhalb dieser umschmel- 
zenden Glut bleiben. So sind wir zugleich, was die Gnade uns schenkt 
und was wir aus uns machen. Uns selbst in stetem Bemühen umformend 
zu währen Menschen nach dem Bilde dessen, der für uns Mensch gewor- 
den ist, erheben wir auch die Werte des niederen Lebens und der profa- 
nen Geis'tigkeit aus der Vergänglichkeit zu ewiger Dauer. 

Es ist daher eine erhabene und verantwortungsvolle Aufgabe, die in 
dieser Zeitschrift unternommen werden soll, beizutragen, daß unter den 
körperlichen und seelischen Ruinen unserer Zeit ein neuer Frühling von 
Geist und Leben erblühe, und daß weiten Kreisen, besonders unter den 
Laien, der Sinn und die Schönheit des innern Lebens, des Lebens aus dem 
Geiste, dem Heiligen Geiste wieder aufstrahlen. 

Der Laie und die christliche Heiligkeit 
Von Friedrich Wulf S. J• München 

Soll der Laie überhaupt nach Heiligkeit, oder wie die Fachleute ge- 
nauer unterscheidend sagen: nach der christlichen Vollkommenheit, stre- 
ben? Ganz allgemein und ohne Unterschied? Nach den einsamen Höhen 
des christlichen Lebens, da die Welt tief unter einem liegt, nicht nur das 
Böse, sondern auch Menschen und Dinge, die man mit lauterem Herzen 
liebte? Ist er dazu überhaupt berufen und kann er je dahin gelangen? 
Gewiß, das wollen wir gerne zugeben: Gott wird immer wieder den einen 
oder anderen, der in deT Welt verbleibt, mit1 seinen Gnaden gleichsam 
überfallen. Wir kennen diese Lieblinge Gattes, seine bevorzugten Freunde: 
die strahlenden Kinder, die er zu sich nimmt, ehe sie das eigentliche Leben 
begannen, die jungfräulichen Seelen, deren HeTz in der Glut des Leidens 
zu Gold sich wandelt. Aber die andern? Die Masse der Menschen, 
welche die Fron der täglichen Arbeit niederdrückt? Ist ihnen nicht von 
vornherein wahre Heiligkeit, die Heiligkeit der Heiligen, verwehrt, ge- 
rade infolge ihres Lebens in der Welt, ihres ständigen und notwendigen 
Umganges mit den irdischen Dingen, die doch selten dem Menschen rein 
und unberührt wieder entlassen? 




