P

-~
-

Der Laie und die christliche Heiligkeit - 11

mern. Es bedeutet vor allem personlichen Anschluf an den Quell des
Lebens und die Fiille des Geistes. Nur gespeist von Thm lduft das Leben
nicht Gefahr, dem Tode zu erliegen; nur erwédrmt von Seiner Glut er-
kaltet der Geist nicht zu lebensferner Abstraktheit. Deshalb ist aller
Aufstieg zuerst Herabsteigen des Geistes von oben, die Kriifte des wah-
- ren Lebens in uns zu legen und sie zu enitfalten, sie zu lésen von allen
Fesseln untermenschlicher Begier. Aber diese Erlosung bedeutet nicht
Verzicht auf eigene Titigkeit; im Gegenteil, sie ruft uns zur dullersten
Anstrengung auf. Sie ist Erlosung zur Selbsterlosung. Von dem durch
die Gnade erneuten Kern unserer Person aus miissen wir alle Riume und
Weiten unseres Seins erobern, umgestalten und dem Geiste botmiBig
machen. Keine natiirlich gute Tatigkeit darf auBerhalb dieser umschmel-
zenden Glut bleiben. So sind wir zugleich, was die Gnade uns schenkt
und was wir aus uns inachen. Uns selbst in stetem Bemiihen umformend
zu wahren Menschen nach dem Bilde dessen, der fiir uns Mensch gewor-
den. ist, etheben wir auch die Werte des niederen Lebens und dér profa-
nen  Geistigkeit aus der Verginglichkeit zu ewiger Dauer.

Es ist daher eine erhabene und verantwortungsvolle Aufgabe, die in
dieser Zeitschrift unternommen werden soll, beizutragen, daff unter den
kérperlichen und seelischen Ruinen unserer Zeit ein neuer Friihling von
Geist und Leben erbliithe, und dal weiten Kreisen, besonders unter den
Laien, der Sinn und die Schonheit des innern Lebens, des Lebens aus dem
Geiste, dem Heiligen Geiste wieder aufstrahlen.

Der Laie und die christliche Heiligkeit
Von Friedrich Wulf S. J, Miinchen

Soll der Laie iiberhaupt nach Heiligkeit, oder wie di¢ Fachleute ge-
nauer unterscheidend sagen: nach der christlichen Vollkommenheit, stre-
ben? Ganz allgemein und ohne Unterschied? Nach den einsamen Hohen
des christlichen Lebens, da die Welt tief unter einem liegt, nicht nur das
Bé6se, sondern auch Menschen und Dinge, die man mit lauterem Herzen
liebte? Ist er dazu iiberhaupt berufen und kann er je dahin gelangen?
Gewil}, das wollen wir gerne zugeben: Gott wird immer wieder den einen
oder anderen, der in der Welt verbleibt, mit seinen Gnaden gleichsam
iiberfallen. Wir kennen diese Lieblinge Gottes, seine bevorzugten Freunde:
die strahlenden Kinder, die er zu sich nimmt, ehe sie das eigentliche Leben
begannen, die jungfraulichen Seelen, deren Herz in der Glut des Leidens
zu Gold sich wandelt. Aber die andern? Die Masse der Menschen,
welche die Fron der tiglichen Arbeit niederdriickt? Ist ihnen micht von .
vornherein wahre Heiligkeit, die Heiligkeit der Heiligen, verwehrt, ge-
rade infolge ihres Lebens in der Welt, ihres stindigen und notwendigen
Umganges mit den irdischen Dingen, die doch selten den Menschen rein
und unberiihrt wieder entlassen?



12 . ’ Friedrich Wulf S.].

Solche Stimmen ware;l- von jeher in der Kirche vernehmhar; zu Zeiten
schwollen sie sogar zu einem Chore an, den niemand iiberhdren konnte.
Schon -die Monche der Viterzeit duBerten si¢h bisweilen in diesem Sinne,
zumal jene, die unbewuBt dualistische Anschauungen dieser oder jener
Herkunft in ihre Theorie von der christlichen Vollkommenheit und
nicht selten auch in ihre asketischen Praktiken hineingenommen
" hatten. Solche Anschauungen wirkten noch weit ins Mittelalter hinein und

sind eigentlich nie mehr ganz verstummt. Als verschirfendes Moment .
kam, vor allem seit dem Investiturstreit, das wachsende MiBtrauen des.
Klerus gegeniiber den Laien hinzu, demzufolge man diesen als den nur
horenden und gehorchenden Gliedern eine immer bescheidenere Stellung

im gesamten kirchlichen Leben zuwies. Was Wunder, wenn man gerade
in Ménchskreisen oft genug-ein mitleidiges oder gar geringschitziges Wort
iiber die Laien zu horen bekam. Gewif} sollen auch sie vom Himmelreich
nicht ausgeschlossen sein, aber die Hohen der Kontemplation, das heiBt
aber der Adel und die Zierde des christlichen Lebens, sind ihnen ver-
wehrt; die bleiben den ausgezeichneten Gliedern des Leibes Christi, den
Freien und Koénigskindern, €ben den Ménchen, vorbehalten.

Nicht selten haben auch die Laien selbst solche Stimmen noch verstirkt.
Schon Chrysostomus mufte sich gegen sie verwahren. Fand doch hier die
" menschliche Bequemlichkeit einen allzu durchsichtigen Grund, sich mit
dem weniger Miithevollen zu begniigen. Mit einem gewissen Recht konnte
man sich allerdings auf Seiten der Laien darauf berufen, daB} die Ménche
eine Frommigkeit priesen, die in den Geschdaften- der Welt in vielen
Stiidken gar nicht durchfiihrbar war. Noch Franz von Sales muB in seiner
Philothea gestehen: ,,Fast alle Schriften iiber die Gottseligkeit, welche
wir besitzen, sind fiir Personen bestimmit, die sich ginzlich aus der-Welt

zuriickgezogen haben, oder lehren wenigstens eine Art” Gottseligkeit,

welche zur ginzlichen Absonderung von der Welt fithrt*t.
" So trugen denn MiBBverstindnisse hiiben und driiben zu dem auch heute
noch vielfach verbreiteten Irrtum bei: ,,Das Heiligkeitsideal der katho-
lischen Kirche sei gar nichit oder doch nur sehr schwer zu verwirklichen,

so daB es fiir das Gros der Gliubigen nicht in Betracht komme; es sei

vielmehr die Domiéne von ganz wenigen Heldenseelen; es sei zudem so
dornenvoll und miihereich, daf es sich mit dem Leben drauﬁen in der
Welt unméglich verbinden lasse®. :

Es ist nun allerdings nicht so, als sei dieser kaum auszurottende Irrtum
einzig eine Folge menschlicher Schiwiache und Enge, die nur iiberwunden
zu werden brauchte, um auch ihn selbst ein fiir allemal aus der Welt zu

t Vorrede zur Philothea, Oeuvres de Saint Francois de Sales, éd. compl., II1. In-
- troduction a la vie devote, Annecy 1893, Preface p. 6. Ubers. von Dr. Fr. X Miiller,
Diisseldorf o. J. S. 2.

2 Pius XI., Rundschreiben zur Dreihundertjahrfeier des Heimgangs des heiligen
Franz von Sales, Jahrbuch des Verbandes der Vereine katholischer Akademiker
zuf 1)’(1%;ge ger katholischen Weltanschauung, Augsburg 1923. S.2. — A.A.S. XV.
vo 51.

\~



- Der Laie und die christliche Heiligkeit 13

schaffen. Die Frage nach dem Verhilinis von Welt und Heiligkeit, von
Weltdienst und christlicher Vollendung, liegt wesentlich tiefer. Das zeigt
allein schon der Umstand, daf} sie im Laufe der christlichen Geschichte oft-
und oft gestellt wurde. Und mochte sie auch jeweils von.neuem ihre rechi-
glaublge Antwort gefunden haben — wieviel Scharfsinn und theologische
Gelehrsamkeit wurden nicht schon auf sie verwandt —, so stand sie
dennoch immer wieder da, mit derselben Dringlichkeit und Schmerzlich-
keit wie nur je zuvor. '

Es gibt solche Fragen im- menschlichen und christlichen Leben, die etwas .

Beunruhigendes und Bohrendes, ja etwas Quilendes und Lastendes an
sich haben, die Fragen etwa ndch dem Ursprung des Bésen oderdem Sinn
des Leidens. Sie haben das Gemeinsame, daR si¢ an eine unheilbare -
Wunde unseres Daseins rithren, an der wir uns ewig stoflen und schmerz-
haft reiben. Wohl hat man im Schatz der Offenbarungswahrheiten all-
gemeingiiltige, theoretische Losungen fiir sie bereit, aber dem hier und
jetzt Fragenden, dem in der Not Schreienden, scheinen sie wie blutlose
Schemen, denen das Leben entwichen ist. Erst die lduternde und heili-
gend€ Glaubenserfahrung laBt je von neuem ihren trostenden und hei-

« lenden Wahrheitsgehalt entdecken — So verhilt es sich auch in unserem’
Falle. -

Seitdem die Welt durch den sich uns offenbarenden und mitteilenden
Gott der Gnade in ihrer naturhaft in sich ruhenden Gestalt und Sinn- -
erfiilliheit aufgebrochen wurde, und seitdem sich der Mensch der Erb-
schuld einmal gegen das damit verbundene Opfer des Verzichtes auf die "
diesseitige Erfiillung und Vollendung aufgelehnt hat, brennt diese Frage:
Wie kann ich, ein Kind dieser Welt, ihren gottgewollten Gesetzen und
Forderungen unterworfen, auf ihre Hilfe und Moglichkeiten angewiesen,

~ein gottwohlgefilliges, ja heiliges Leben fithren, wo doch diese Welt

zwangsldufig von Gott fortzieht und mich zum Aufriihrer gegen ihn
macht? Ist nicht eine radikale Trennung von. ihr notwendig, um: das
ewige, iiber jede Welt hinausliegende Ziel zu erreichen? Das scheint
umso einsichtiger, als Christus selbst in-fiir uns dlle vorbildlicher Weise
diesen Weg radikaler Weltentsagung gewahlt hat.

\Reine Logik fithrt hier nicht weiter. Aber auch Gottes Wort schiemt zu-.
nichst die Zwiespaltigkeit nicht aufzulosen.

Wir kennen die in ihrer Schiarfe schmerzenden Fordemngen Chl‘lstl

- radikalet Absage’an diese Welt: ,,Wer mein Jiinger sein will, der ver-
leugne sich selbst, nehme sein Kreuz auf sich und folge mir* (Mt 16, 24).

.~ Wer zu mir mir kommt, aber Vater und Mutter, Weib und Kinder, Brii-
dcr und Schwestern, ja sein eigenes Leben nicht haBt, kann mein Jiinger -
nicht sein® (Lk 14,26). Und dann die eindeutige Aufforderung an den
reichen Jiingling, die eine buchstibliche Weltentsagung enthilt: ,,Wenn
du vollkommen sein willst, so gehe hin, verkaufe, was du hast und gib

» den Erlgs den Armen; dann-erst komm und folge mir* (Mt 19, 21). Kann



14 Friedrich Wulf S.J.

man noch klarer aussprechen, an welche unerlifllichen Vorbedingungen
die dhristliche Vollkommenheit gekniipft ist? Spricht man nicht eben dar-
um auch von einem ,,Stande der Yollkommenheit®, in dem sich diejenigen
befinden, die jene radikale Weltentsagung vollziehen? Sind damit aber
nicht die Christen’ in der Welt von vornherein von der Helhgkext, wenig-
stens in ihrer Fiille und Vollendung, ausgeschlossen?

Fine solche Folgerung verbieten nun wieder zahlreiche Stellen\aer
Schrift, die klar und unmifiverstindlich von einer allgemeinen Verpflich-
tung zur hochsten Vollkommenheit spredlaen — Zu allererst das Wort
Christi selbst: ,,Seid vollkommen, wie euer Vater im Himnrel vollkom-
men ist* (Mt 5, 48). Mag diese Mahnung nun unmittelbar nur auf den be-
sonderen Fall der Feindesliebe Bezug nehmen, wie an der Parallelstelle
bei Lk (6,36), oder aber den gesamten Abschudit iiber das Neue Gesetz
zum Abschlul ‘bringen, es kommt schlieBlich auf das Gleiche hinaus. In
jedem Falle ist ndmlich von dem Besonderen der Neuen Ethik der Berg-
predigt die Rede, deren Wurzel und Wesen die Liebe Gottes selbst ist,
die alles menschliche Verstehen und Vermogen wesentlich iibersteigt und
‘die nur mit seiner Hilfe verwirklicht werden kann. Uber die Vollkom-
menheit dieser Liebe hinaus kann es nichts mehr geben.

Von ihr wird nun aber gesagt, daB sie von allen, ohne Unterschied ihres
Standes oder Berufes, angestrebt werden miisse, oline dal zugleich auch
von allen ein buchstdbliches Verlassen der Welt gefordert wiirde. Das
erhellt schon aus einem #hnlich klingenden Wort Gottes aus dem Alten
T(stament, das Christus ganz sicher hier vor Augen hatte: ,,Seid heilig,
denn ich Jahwe, euerGottbin heilig™ (Lv 19,2; vigl. ebid. 11, 44ff; 20,7). Wenn
namlich schon von allen Angehdrigen des Aken Bundesvolkes die voll-
kommene kultische Reinheit als Bedingung und Sinnbild ihrer inneren
Heiligung durch Gott verlangt wurde, wievielmehr mu@ dann erst die
Zugehorigkeit zum Neuen Bund, die Gliedschaft am Leibe Christi allein
schon zur hochsten Heiligkeit des Lebens verpflichten, wenn wirklich der
Christ in der Taufe durch die wesenhafte Heiligkeit Gottes selbst gehei-
ligt ist.

Das war déen Aposteln offenbar selbstverstindlich. Sie machtem darum
auch keinen Unterschiéd zwischen Christ nnd Christ, zwischen den charis-
matischen Betern und einsamen Biifern und den Soldaten, Handwerkern
und Hofleuten, zwischen Armen und Reichen, Unverheirateten und Ver-
heirateten, obwohl sie die freiwillige Armut iiber den Besitz, die Jung-
frdulichkeit iiber die Ehe stellten. Sie wandten sich unterschiedslos an alle
mit der Forderung: ,,Seid heilig in eurem ganzen Wandel, wie der
heilig ist, der euch berufen hat” (1 Petr 1, 15). ,Wer die Hoffnung (Gott
~ schauen zu diirfen) auf ihn setzt, der heiligt sich, wie er heilig ist” (1 Jo
3,3). ,,Wer dies millachtet, (dafBl Gott ithn zur Heiligkeit berufen hat,) der
verachtet nicht einen Menschen, sondern Gott, der seinen heiligen Geist in



Der Laie und die christliche Heiligkeit ‘ 15

euers Herz hinabsenkt™ (1 Thess 4, 8), denn ,,das ist der Wille Gottes, eure:
Heiligung® (ebd 4, 3).
~ Welche Auslegung die Whrten Forderungen Christi nach volliger Welt~
_entsagung, ja buchstiblicher Nachfolge, auch immer erfahren mégen, an
der klar ausgesprochenen Pflicht eines jeden Christen, nach der ihm nur
moglichen Heiligkeit zu streben, sollte niemand -herumdeuteln. Gewift
gibt es verschiedene Arten und Grade von Berufungen und Verpflich--
tungen zur christlichen Vollkommenheit; ihre Heraunsarbeitung mag an
gegebener Stelle gut und notwendig sein. Objektiv und subjektiv bedeut-
samer bleibt aber immer die allgemeine Berufung und Verpflichtung.
Diese Grundwahrheit gilt es gerade dem Laienchristen gegeniiber zu be--
tonen und zu vertiefen. Die vielen und subtilen Unterscheidungen neh-.
men ihm eher die Schwungkraft und hindern den Entfaltungsdrang, der
allem Leben, ganz besonders aber dem Leben der Gnade innewohnt.

Geradezu irrefiihrend will es uns aber scheinen, wenn man so oft in
aszetischén Schriften und Handbiichern die Behauptung ausgesprochem
findet, die Vollkommenheit im eigentlichen und: strengen Sinne sei gar-
keine Sache des gewshnlichen Christenlebens, denn es gehe in ihr nicht
-um die Gebote, sondern um die Rite. Hinter einer solchen These stedkt
nicht selten ein falsches Heiligkeitsideal, eine Uberbewertung der aske-
tischen Leistung. Wir wollen die Wiirde und den Adel der evangelischen
Rite nicht schmilern; sie sind das ,, Vollkommenere” im christlichen Le--
ben, zunidchst ganz einfach im Sinne einer vollkommeneren, weil buch-
stiblichen Nachfolge Jesu. Wir wissen um dep feierlichen Satz des Kon-
zils von Trient: melius et beatius est manere in virginitate aut caelibatu -
quam jungi matrimonio (Dz.980) — das Wissen darum ist leider audy
unter Christen im Schwinden. Aber es hiefle doch das rechte Verhiltnis:
umkehren, wollte man dasjenige, was vielleicht den Geist der christ-
lichen Vollkommenheit in unserer jetzigen Heilsordnung am vollkommen-
sten ausdriickt, oder auch das bessere Mittel zu seiner Erreichung
ist, zur Vollkommenheit selbst machen. Und dennoch ist mancher im Laufe
der Geschichte des Monchtums dieser Versuchung erlegen, wenn es audr
in ‘allen Jahrhunderten ungezihlte Mal ausgesprochen wurde, daBl die
Vollkommenheit letztlich in der Liebe bestehe. Es zeugt darum von einer
hohen Weisheit und inneren Gelostheit, wenn der Aquinate trotz seines:
begeisterten Lobes des Monchtums unumwunden erklart: ,,Die Vollkom-
menheit des christlichen Lebens besteht an sich und ‘wesentlich im Gebot
der Liebe und erst an-zweiter Stelle und werkzeuglicher Weise in den:
Riiten, die wie die iibrigen Gebote auf die Liebe hingeordnet sind".

Damit hat Thomas nur ernst gemacht mit den Worten Christi: ,,Ein-
grofleres Gebot als diese — niimlich der Gottes- und Nachstenliebe — gibt
“es nicht. In diesen beiden Geboten hiingt das ganze Gesetz und die Pro--
pheten” (Mk 12,31 und Mt 22, 40). Hatie nicht auch Paulus diese Sitze so.

3 S. th. I1. IL qu 184a3c.



% Friedrich Wulf S.J.

verstanden, wenn er sagt: in der Liebe sei das ganze Gesetz erfiillt (Rom
13,10) und die Liebe sei das Band der Vollkommenheit (Col 3, 14)?

Versuchen wir einmal, das groBe Herrengebot im einzelnen auszu-
gliedern. In thm haben wir den Schliissel in der Hand, um alle Tiiren auf-
zuschlieflen zu der grundlegenden Frage nach Art und Umfang der all-
gemeinen Verpflichtung zur Vollkommenheit. In ihm und seiner Erfassung
liegt der Stachel verborgen, der den Menschen iiber sich selbst hinaus-
treibt, hinein in die Abgriinde des gottlichen Willens, hinaus auf das ufer-
lose Meer seines Lebens.

»Du sollst den Herrn Deinen Gott lieben aus Deinem ganzen Herzen
und aus ganzer Seele, mit allen Gedanken und mit allen Kraften; du
sollst Deinen Nachsten lieben wie dich selbst.” — Beginnen wir mit einer
ganz einfachen Uberlegung: Das Ziel jeder echten Liebe ist die Vereini-
- gung des Liebenden mit dem Geliebten. Die Vereinigung des Menschen
~ mit Gott in der Liebe erfihrt durch die Gnade eine alles menschliche
- Konnen und Verstehen iibersteigende geheimnisvolle Verwirklichung. Es
liegt nun im Wesen der Liebe iiberhaupt, daB sie kein Mal} vertriagt. Das
gilt schon fiir die natiirliche Liebe von Mensch zu Mensch. Selbstverstind-
lich gibt es eine stufenformige Ordnung der Liebe, aber innerhalb dieser
*Ordnung hat es keinen Sinn mehr zu sagen: ich will meinen Ehegatten,
‘mein Kind, meine Eltern, meinen Freund nur bis zu diesem oder jenem
‘Grade lieben. Licbe wird vielmehr, wenn'sie echt ist, immer auf eine
hochstmogliche Vereinigung driingen, wie sie den Kréften der Liebenden
* und der Ordnung der Liebe jeweils entspricht. Das ist ihr immanenter
Wesenstrieb. L

Wenden wir dieses Gesetz auf die Liebe an, die wir Gott schulden.
Weil er die liecbenswerteste Person ist, das hochste und unendliche Gut,
weil er darum in der objektiven Ordnung unserer Liebe den hochsten
Rang einnimmt, so miissen wir ihn auch lieben, wie niemanden und nichts
sonst auf dieser Welt, ja mit einer Liebe, die eine nach oben hin geéfinete
und gleichsam ins Unendliche weisende Wertschitznng verrdat. — Das
psychologische Wesensgesetz der Liebe dridngt nun anch zu ihrer inten-
sivsten Betiitigung und kennt darin keine Grenzen. Wenn auch die natiir-
liche Liebe zuniéchst die Seele gliihender erfiillt und das Blut heifler auf-
wallen ldaf}t, weil alle menschliche Liebe sich an der Slchtbarkelt des Lei-
bes entziindet, Gott aber unsichtbar bleibt, so wird dennoch die Liebe zu
ihm, wenn wirklich sie einmal das Herz verwundet hat, das Bewultsein-
des Menschen mehr und mehr anzufiillen suchen und in alle Rdume des-
selben vordringen, bis Er ihm ganz nahe und gegenwarﬁg und ih allem
der Erstgemeinte geworden ist. :

Wohlgemerkt: von dieser Dynamik, von dieser heiligen Unruhe, von
dieser ewig vorwirtsdringenden Bewegung sollte die Liebe eines jeden
Christen erfiillt sein. Das ist der nicht zu iiberhorende Ton in den Worten
Jesu: Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde, ex tota anima, ex



- Der Laie und die Achristliche Heiligkeit : 17

tota mente, ex tota virtute. Nichts widerspricht daher der allgemeinen
Verpflichtung zur Vollkommenheit so_ sehr, als irgend eine Art von fal-
scher Selbstgeniigsamkeit und trigem Sich-Bescheiden, nichts so sehr, als
der in tausend Formen auftretende Verzicht, nach der stets grofleren
‘Liebe und in diesem Sinne nach dem stets Vollkommeneren zu streben.

Noch eine zweite, fiir das religiose Leben grundlegende Erkenntnis er-
gibt sich unmittelbar aus einer genaueren Betrachtung des Herrengebotes.
~.Das Erste und schlechthin Unersetzliche, was von uns im Streben nach
Vollkommenheit verlangt wird, ist nicht eifie bestimmte Leistung, son-
dern eine¢ bestimmte Gesinnung, die Gesinnung vollkommeneér Liebe.
Nicht als gibe es sozusagen freischwebende Gesinnungen; jede Gesinnung
Jdringt vielmehr kraft ihres Wesens nach der Leistung, nach der Tat,
anders wire _sie nicht echt. Wichtig ist nur, daf sich dieselbe Gesinnung
vollkommener Liebe in sittlichen Leistungen von sehr verschiedener Art
und sogar von verschiedener objektiver Werthéhe dullern kann. Wie
immer auch die Umstinde sein mogen, in die Gottes Ruf den Menschen
hineinstellt, — wenn nur ein solcher Ruf in irgendeiner Form vorliegt,
kann man Gott ebenso lieben in Gesundheit wie in Krankhelt im Reich- -
tum wie in der Armut, im ehelichen wie in einem jungfriulichen Leben,
in der Arbeit wieim Gebet, in der Welt wie in der Einsamkeit. Diese Tat-
~ sache gehort zu den befreiendsten und frohmachendsten Wahrheiten unse-
res christlichen Glaubens; sie ist einer der Grundpfeiler der , Freiheit der
Kinder Gottes“. Nicht ohne Grund hat eine Heilige wie Katharina von
Genua sie mit solcher Leidenschaftlichkeit verteidigt. ,.Eines Tages", so
wird von ihr erzihlt; ,,traf der Franziskaner Dominicus di Ponzo mit ihr
zusammen und lieB} sich in ein Gesprich iiber Weltstand und Ordens-
- stand mit ihr ein. Er nahm sich geradezu die Freiheit, ihr zu sagen, er sei
‘vermoge seines Sgandes, durch welchen er allem entsagt und sich vollkom-
men Gott iibergeben habe, mehr befihigt und tauglich, Gott zu lieben,
als sie. Er bewies ihr das mit allen moglichen Griinden, welche die Ge-
" lehrten dafiir anzugeben pflegen, und hob besonders den Umstand hervor,
" daB sie nicht nur noch in der Welt, sondern sogar im Ehestand lebe, wiih-
rend er das heilige Kleid des Ordens, des Standes der Vollkommenheit,
trage.
Katharina horte ihn geduldig an. Als er aber ausgeredet hatte, da loderte
~ hoch auf das Feuer der Liebe zn Gott, das stets in ihr brannte,. und ganz
, entflammt von diesem Feuer sagte sie: ,Wenn ich glauben konnte, daB3 Thr
Kleid die Liebe in mir nur um einen Funken mehren konnte, so wiirde-ich .
es Thnen geradezu nehmen, wenn ich es auf andere Weise nicht bekommen
konnte... Allein daB ich nicht so sehr sollte lieben konnen als Sie, das
werden Sle mir memals auf irgendeine Art erkliren und beweisen
" kénnen'...

~

s
Als sie darauf nach Hause kam, spradn sie in ihrer gewohnten Zartlich-
’keit und Vertraulichkeit zum Herrn: ,O Liebe, wer soll mich hindern, dich



“

18 » Friedrich Wulf S.J.

zu lieben? Ob ich immerhin nicht allein stehe, wie ich denn wirklich nicht
allein stehe, aber wenn ich mich auch in einem Lager von Soldaten be-
finde, so wiirde ich dadurch nicht gehindert werden, dich zu lieben.
Konnte die Welt oder der Ehegemah] die Liebe hindern, was wiire das
fiir eine andere Liebe als eine schwichliche, chnmiachtige Liebe! Aber die
Liebe, die ich erfahren habe und die ich in mir tFage, fiihle ich als eime
solche, die durch nichts besiegt, durch nichts gehindert werden kann, die
im Gegenteil alles besiegt und iiberwindet'. .

Solech kithne Worte wird man wohl selten aus dem Munde cines Laien-
christen vernommen haben, Viel hdufiger hort man ihn anders reden. Mit
einer gewissen Resignation, mehr aber noch zur Entschuldigung und
Rechtfertigung karin er wohl sagen: ,,Ich bin ja nur ein Laie®, als sei er
damit grofieren Verpflichtungen enthoben. Nicht selten wird ein solches
Wort auch von geistlicher Seite gebilligt, als fiirchte man, der Laie konne
vielleicht aus seiner untergeordneten Stellung in der Kirche ausbrechen
und zu selbstindig werden. In jedem Falle ist jenes geistliche Minderwer-
tigkeitsgefiih] unangebracht. — Gewift hat Gott nicht alle zur gleichen
Hihe der Liebe befihigt; viele sind allein schon durch ihre Natur, durch
Geburt und Erziehung auf eine geringere Stufe der Vollkommenheit ver-
wiesen. Noch ungleich grofler werden die Unterschiede der Moglichkeiten,
die einem Menschen offenstehen, durch Gottes unmittelbare Gnadenzu-
weisung. Innerhalb dieser, unserer Erkenntnis' gréBtenteils entzogenen,
gottlichen Gnadenokonomie gibt es aber keine grundsitzliche Begrenzung
der Vollkommenheiisstyfe, die durch einen bestimmten Stand oder Beruf
bedingt wire, wenn sie nur sittlich erlaubt sind, und andererseits haben

alle Christen die wesentlich gleichen Pflichten im Streben nach der ihnen -
erreichbaren Vollkommenheit.

Damit stellt sich uns nun von neuem und eing’ehende’ die Frage nach
dem Verhiiltnis von innerer Gesinnung und dullerer Lei-
stung. Jede Gesinnung dringt, wie wir schon einmal betonten, ent-
sprechend ihrer Tiefe und Michtigkeit, nach der Tat als ihrem sichtbaren
Ausdruck; anders komnte sie nicht bestehen. Wenn nun von uns allen eine
Liebe ohne MaB und ohne Grenzen gefordert wird; und wenn keine
andere Gesinnung die Liebe an Weite und Tiefe und Kraft erreicht, dann
~ diirften wir folgerichtig auch mit unserer sittlichen Leistung nie zufrieden
sein und ihr keine endgiiltigen Grenzen setzen. Denn abgesehen davon,
daB unsere menschlichen Handlungen kaum je vollkommen sind, wird die
wachsende Erkenntnis und Liebe nach stets neuen und groferen Msglich-
keiten suchen, sich sichtbar kund -zu tun. Wiirden wir diese aber von
vornherein ausscialten und unsere sittliche Leistung selbstzufrieden be-
grenzen, so wiirden wir auch unserer Liebe selbst ein MaR! setzen und da-
mit die Grundforderung des Herrengebotes verletzen. — Ergibt sich aber )

¢+ Leben und Schriften der heiligen Katharina von Genua. Vom P. Lechner,
0.S.B., Regensburg 1859, S. 111—113. )



" Der Laie und die christlidie Heiligkeit 19 -

_aus einer solchen Uberlegung nicht zwangslaufig eineallgemeine Ver-
pflichtung, stets das Vollkommenere zu tun und hieBe das nicht
zugleich, daR alle insgesamt verpflichtet wiiren, iiber das Gebotene hin-
ausdie Ridte zu beobachten?

Diese Frage ist in der aszetischen Literatur der letzten Jahrzehnte oft
besprochen.worden. Die dargebotenen Losungen gehen bis heute ausein~
ander. Festzuhalten ist unter allen Umstiinden, daB es iiberhaupt ,Réte"
im biblisch-aszetischen Sinne gibt. Schrift und Tradition reden dariiber
zu klar. Man darf dann aber auch folgerichtig, ganz gleich, wie man den
,»Rat* niher bestimmt, nicht von einer allgemeinen Verpflichtung zur Be-
folgung der ,,Riite” sprechen;sonst hobe man den Begriff des ,,Rates™ auf.
Der innere Grund dafiir ist der: die Rite sind nichi die Vollkommenheit
selbst, zu der allein alle Christen verpflichtet sind; sie sind vielmehr nur,
wie Thomas sagt, in werkzeuglicher Weise auf jene hingeordnet. Das gilt .
in einer zweifachen Weise: einmal im Sinne eines Mittels der Vollkom-
menheit, indem sie deren Hindernisse' am sichersten und g‘riindlichsten
entfernen, dann aber audh im Sinne eines leistungsmiBigen
Ausdrucks der Vollkommenheit, indem sie diese in der jetzigen Ord-
nung des Kreuzes am vollkommensten sichtbar machen. Nun braucht
aher weder das in sich, d, h. objektiv bessere Mittel zur Erlan-
gung der Vollkommenheit auch ohne weiteres subjektiv das bessere Mittel
fiir alle bedeuten, noch ist derin sich vollkommenste Ausdruck christ-
licher Glaubens- und Heilsgesinnung, — wie er sich uns mit Bestimmtheit
in den evangelischen Réten kund tut — auch ohne wejteres fiir jeden ein-
zelnen die seiner Natur und seiner konkreten Lage entsprechende voll-
kommenere sittliche Leistung. Denn der Weg des Menschen zu Gott ist
wesentlich vor aller menschlichen Antwort gottlicher Ruf, vor aller mensch-
" lichen Leistung Gnade. Der Gott der Gnade aber hort nicht auf, Gott der
Schopfung zu bleiben, der darum dem Menschen in der Erfiillung ebenso
‘wie im Verzicht, in einem alltiglichen ebenso wie in einem auBergewohn-
_ lichen Christenleben begegnen kann. Vor allem sittlichen Tun miiBte da-
her der Mensch je von neuem hinschauen, von wannen ihm Gottes Gestalt
entgegen kommt und hinhorchen, wohin ihn seine Stimme ruft. Ein solcher

. Glaubensgehorsam liegt immer tiefer als jede noch so voIIkommen schei-
nende menschliche SelbstenrtsdleLdung

Man muf also die beiden F.ragen nach einer allgemeinen Verpflichtung,
_ stets das Vollkommenere zu-tun und die Riite zu beobachten, genau aus-
einanderhalten. Mit der negativen Beantwortung der zweiten Frage ist .
iiber’ die erste noch nichts ausgemacht. Kann man also wenigstens von
einer allgemeinen Verpflichtung, stets ' das Vollkommenere zu tun,

sprechen?

Ignatius von Loyola scheint diese Frage zu bejahen denn im Funda-
ment seiner gejstlichen Ubungen -heiBt es: ,.Fs ist notwendig daB
wir uns gleichmiitiz machen gegen alle geschaffenen Giiter, soweit es

2

2t



20 Friedrich Wulf S.J.

unserer freien Wahl anheimgegeben ... in allem das verlan-
gend und erwdahlend, was uns (im Lichte gotilicher Erleuchtiung)
mehr zum Ziele fiihri, desseniwillen wir erschaffen wurden.” Dieses
»Mehr will hier nicht als logische Konsequenz einer rein natiirlichen
Uberlegung verstanden werden, sondern als eine Fordernng des Gebotes
der Liebe, das uns als hochste Lebensaufgabe aufgibt, Gott zu loben, thm
Eprfurcht zu erweisen und ihm zn dienen. Ignatius spricht hier von dem,
was den Menschen ihrem Wesen nach als Kreatur zu tun obliegi. Mit den
Riten hat darum das ,,Mehr“-nichts zu tin; von ihnen ist erst viel spiter

die Rede.

Eine genauere Untersuchung zeigt uns auch den tieferen Grund fiir die -
Forderung des Heiligen. Die allgemeine Verpflichtung zur Vollkommen-
heit, von der alle Lehrer des geistlichen Lebens sprechen, schliet notwen-
dig auch die Verpflichtung zum Streben nach stindigem Fortschritt im
religids-sittlichen Leben ein. Denn erstens ist-die Vollkommenheit das
Ergebnis eines allméhlichen Wachstums durch viele Stadien hindurch und
‘zweitens wird sie nie hier auf Erden in einem Menschen zum Abschluft
gebracht, da jede neue Gnade ein Aufruf zu Héherem bedéutet. Darum
mull das ,Mehr” grundsidtzlich und immer die Norm
nnseres sittlichen Handelns sein.

Das heifit aber nun keineswegs, da wir gleichsam auf Schritt und
Tritt zu iiberlegen h#tten, was fiir uns in jedem einzelhen Falle das
Bessere und Vollkommenere wire. Das wiirde fiir die meistep Menschen
das christliche Leben zu einer unertriglichen Last machen und sie in un-
gesunder Weise in den Mittelpunkt ihres sittlichen Strebens stellen. In
nicht wenigen Fillen wiirde eine solche Uberlegung aunch schon deshalb
verfehlt sein, weil das Bessere und Vollkommenere keineswegs immer
einsichtig zu machen ist, da es gar nichi in Gottes Absicht liegt, uns im
einzelnen den Weg unseres Lebens genaun vorzuschreiben. Er will viel-
mehr der freien Entscheidung des liebenden Herzens im Hell-Dunkel der
Glaubenserfahrung einen moglichsten Spielranm lassen. Wichtig, ja not-..
wendig und geradezu unersetzlich ist darum zunidchst nur das daunernde
Ausgestreckisein der Seele nach dem ,,Mehr®, das lebendige Verlangen
nach der stets vollkommeneren Erfiillung des gottlichen Willens. Dieses
Verlangen, das vom Heiligen Geiste rithrt und von ihm gendhrt wird,
wirkt ganz von selbst in wachsendem MaRe wie ein unbeirrbarer Instinkt
im Erspiiren des von Gott vorgezeichneten Weges nnd wie eine drangende
Kraft, diesen Weg zu gehen, unbekiimmert nm Schwierigkeiten und Opfer.
Wer es daher durch Geringschdtzung und Verachtung der Rufe Gottes
positiv hemmt und 1dhmt, oder wer es auch nur durch geflissentliches oder
gieichgiiltiges Uberhéren détselben langsam ersterben lieBe, versiindigte
sich unmittelbar gegen das Gebot der groBten Liebe. Weil das so haufig
geschicht, kommen so wenige Christen in der Welt iiber die Anfangs-
stadien des religisen Iebens hinaus. Wenn ndmlich einmal die Unruhe



?

Der Laie und die dhiristliche Heiligkeit - 2t

des Herzens erstorben ist, nachdem so und so oft dem Dridngen der Gnade
in irgendeiner Form Widerstand entgegengesetzt wurde, macht sich in
der Seele eine geistliche Lethargie geltend, die ohne eine ganz besondere
Gnade der Bekehrung kaum mehr iiberwunden werden kanm.

AuBer der Magnanimitas, der Hochherzigkeit, als der dem Christen
eigentiimlichen und notwendigen Seelenhaltung im Suchen des gottlichen
Willens, fordert das Gebot derthschsten Gesinnung aber auch im ein -
zelnen sittliche Leistungen, die das Alltdagliche und Gewighnliche weit
hinter, sich lassen. Wir meinen damit nicht jene Fille, wo durch einen -
ganz besonderen und personlichen Ruf Gottes oder auch durch besondere
Umstidnde ein ,,Rat* zum ,,Gebot™ ‘werden kann, sondern die von allen
geforderten Leistungen, die sich unmittelbar aus dem Gebot der Liebe
ergeben und ohne welche die Gesinnung vollkommener Gottes- und Nich-
stenliebe in ihrer Art nicht sein kann. Fiir sie darf man ‘genau so wenig
ein Maf} und eine Grenze festsetzen wie fiir die Liebe selbst. Als der
heilige Franz von Sales von der heiligen Johanna Franziska von Chantal
verlangte, sie miisse dem unvorsichtigen Schiitzen, def ihren Gemahl,
seinen eigenen Freund, bei einer Jagd getotet hatte und selber unter
diesem tragischen Vorfall sehr litt, nicht nur vollkommen verzeihen,
sondern ihm auch positive und ‘sffentliche Beweise ihrer verzeihenden
Liebe geben, da straubte sich die Heilige lange dagegen, bis sie ihr’
menschliches Herz schliellich doch bezwang und ein Kind jenes ungliick-
lichen. Mannes aus der Taufe hob. Dieser fiir die empfindsame Frau
geradezu heroische Akt der Nachstenliebe war keineswegs ein Werk der:
Ubergebiihr, sondern fiel noch unter das Gebot, ebensowenig wie die}
Liebeserweise des barmherzigen Samaritans im Evangelium Werke der;
Ubergebiihr waren, sondern unter das Gebot fielen. DaB sich ihr ganzes
Innere gegen einen solchen Heroismus zur Wehr setzte, war natiirlich und
lag nicht in ihrer freien Entséheidung; darum konnte sie zunichst auch
mit dem besten Willen das Verlangen ihres Seelenfiihrers micht zur Aus-'siil

 fithrung bringen. Eines aber konnte sie, unid das hat si¢ getan: das Ver-:
- langen nach der vollkommenen Erfiillung des Gebotes der groBten Liebe

in sich nihren und vertiefen; das war ihre Pflicht. Dieses Verlangen, dieses .
stindige Ringen mit sich selbst und mit Gott im Gebet, dieses ernste

--Streben nach der Vollkommenheit, hat ihr die Gnade eingebracht, der.

Gesinnung auch die Tat folgen zu lassen. Welche Taten im einzelnen ver-

" -pflichtend vor uns hintreten, ist zwar oft von vornherein gar nicht aus-

zumachen. Das liebende Herz aber, das von Tat zu Tat fortschreitet, wird
mit ontriiglicher Sicherheit erkennen, wohin die Stlmme des Geliebten
es ruft. B

Awus dem bisher Gesagten erglbt sich nun auch in welchem Sinne und
mit welchen Einschrankungen-man nach unserer Auffassung von einer
allgemeinen Verpflichtung, stets das Vollkommenere zu tun, sprechen
kann. Gott paBt sich durchaus den natiirlichen Entwicklungsgesetzen der



22 N Friedrich Wulf S.J.

' menschlichen Seele an und iibt keéinen die Natur vergewaltigenden Zwang
aus. Andererseits verlangt er aber von allen kraft des Gebotes mehr, als
den meisten ,,guten Christen“ bewuft ist. Der Unterschied zwischen den
Pflichten der Ménéhe und Ordensfrauen und denen der Christen in der
Welt ist keineswegs so groB, als so viele leider meinen. Gewil} hraucht
man die hohere asketische Leistung, die den Ordensstand als ganzen aus-
zeichnet, nicht zu leugnen, man darf sie aber auch wieder nicht, wie wir
schon 6fter betonten, zum Absolutwert machen und an ihr die Vollkom-
menheit iiberhaupt messen wollen. Dadurch verschiebt man das evange-
lische Ideal und bringt dem Laien viel zu wenig zum BewuBtsein, daf} er
dieselbe Liebe, Demut und Geduld, ja im Grunde sogar dieselben Tugen-
den der Armut, der Keuschheit und des Gehorsams, in seinen Verhilt-
nissen und entsprechend den Pflichten seines Standes, immer vollkom-

mener zu iiben habe. /

Je klarer diese Erkenntnis sich durchsetzt, je schirfer und tiefer das
Wesen der christlichen Vollkommenheit erfaBt ist, desto deutlicher wird
auch der sachentsprechende und gottgewollie Unterschied zwischen
der Frommigkeit der Ordensleute und der der Weltchristen hervortreten.
Wohl niemand hat das so klar gesehen und betont wie Franz von Sales.
. Eben weil er dieselbe ,/Gottseligkeit* ohme irgendwelche Abstriche mit
jedem gottgewollten Stande und Berufe vereinbar hielt und es darum
als einen Irrtum und eine Ketzerei erklérte, sie aus dem Lager der Sol-
.daten, aus den Werkstiatten der Handwerker, von dem Hofe der Fiirsten
und dem Hauswesen der Eheleute zu verbannen?, konnte er auch darauf
hinweisen, in wie verschiedener Weise sie jeweils verwirklicht werden
muB. ,,Was meinst du wohl, Philothea, wire es angemessen, wenn ein
" Bischof einsiedlerisch leben wollte wie der Karthiiuser, wenn der Ehegatte
. auf allen Erwerb verzidxten wollte wie der Kapuziner, wenn der Hand-
werker den ganzen Tag in der Kirche zubrichte wie der Ménch? ... Wire
solche Gotiseligkeit nicht toricht unordentlich und unertraghd]? Und
doch werden solche Fehler oft begangen®.

Das ist auch fumlnsere Zeit geschrieben. Wie selten haben gerade Laien
ein rechtes Bild von, ihren besonderen Christenpflichten, wie selten ist es -
ihnen klar, daf} ihre Vollkommenheit darin besteht, ihren Stand und
Beruf imr vollen Umfang ihrer Aufgaben zu heiligen. Nicht danach wer-
den sie von Gott im Gericht in erster Linie gefragt, wie lange sie dem
Gebete obgelegen und wie schwere BuBen sie auf sich genommen — ob-
wohl auch sie beten und biiflen miissen —, sondern danach, ob und wie-
weit sie ihr eheliches Leben geheiligt, ihre Pilichten gegen den Ehegatten -
und die Kinder erfiillt, ob sie insbesondere auch ihren kaufminnischen,
drztlichen, wissenschaftlichen und sogar ihren technischen und politischen
Beruf als Christen und mit christlichem Geiste ausgeiibt haben. Mit Recht

5 Philothea I, 3.



Der Laie und die christliche Heiligkeit 23

sagt darum einmal Bossuet, niemand werde auflerhalb seines Standes

he\lhg
_Wir haben im, aszetlschen Schrifttum viel Schones iiber die allge-

meinen Grundsdtze der christlichen Vollkommenheit,
ebenso iiber die standesgemiBe Heiligkeit der Ordenslente, allen-
falls noch des Priestertums, aber'kaum etwas iiber das christliche
‘Ethos der Laienberufe. Der Grund hierfiir liegt darin, daf der
Monch und der Priester diese Aufgabe gar nicht zu bewiltigen vermigen,
weil sie nur von denjenigen geldst werden kann, die in den betreffenden
~ Berufen selbst titig sind und sich in ihren natiirlichen Gesetzen und Er-‘
fordernissen auskennen. Was von theologischer Seite zu leisten ist, besteht
" darin, dem Laien die allgemeinen und blesonrderen Grundsdtze der
katholischen Moral und Aszetik an die Hand zu geben, mit deren Hilfe
er im einzelnen seinen Stand und seinen Beruf im Geiste der christlichen
Vollkommenheit zu heiligen vermag. Was wir dementsprechend von einem
‘wahrhaft christlichen Arzt, Wirtschaftler, Juristen oder Politiker erwarten,
ist nicht so sehr, daB er uns z.B. etwas iiber das allgemeine christliche
Menschenbild nach der katholischen Theologie zn sagen weiBl, wie das
jiingst in einer neueren Zeitschrift geschah®, — so sehr es notwendig und
-lobenswert ist, daB ein Laie davon etwas weill —, sondern daf? er uns das
Bild eines vollkommenen und heiligen Arztes, Wirtschaftlers, Juristen
und Politikers entwirft. Das zu sagen und noch mehr zu leben ist seine
Aufgabe. Danach ruft und schreit eine Zeit, die den Laien in die vorderste
Phalanx der Kirche stellt. Wird diese Aufgabe gelést, — und. das wird
-von der, apostolischen Weite und Aufgeschlossenheit des Klerus ebenso
~ wie der Laien abhéingen — dann hat die katholische Laienbewegung eine
groBe Zukunft vor sich. Andernfalls wird jede noch so groBartig auf-
gezogene ,.Katholische Bewegung” (Actio catholica) im ,,Betrieb” ver-
sanden. o :

Bei der Herausarbeitung eines Vollkommenheitsideals fiir den Christen -
in der Welt wird man sich nun nath zwei Seiten hin vor Einseitigkeit
und Irrtum hiiten miissen. Man darf weder die natiirlichen Giiter irgend
eines.Standes oder Berufes verdichtigen und ihre Entfaltung in wesent-
lichen Stiicken hindern oder hemmen, — das bedeutete eine von Gott
nicht gewollte Verkiimmerung und Verkiirzung der Natur, — noch anch
auf eine blofe religiose Hoherfithrung und Durchgeistigung dieser Giiter,
hinzielen, — das kidme einer naturalistischen Vereinfachung und Ver-
flachung dés christlichen Vollkommenheitsideals gleich. Beide Irrtiimer, _
" ein gewisser Supranaturalismus und viel mehr noch ein Naturalismus,
sind heutzutage auch in Laienkreisen weit verbreitet, wie eine Rundfrage
der von franzosischen Dominikanern herausgegebenen_ Zeitschrift ,La

H‘fflczzrmann Fruhauf Das christliche Menschenbild, Frankfurter Hefte, Mai 1946,
e



2 . \ -  Friedrich Wulf S.J. : A

Vie Spirituelle” iiber den kommenden Heiligentyp neuerdings zeigt’. Den -
Verfassern der meisten dort eingesandten Zuschriften ist absolut nicht
klar, daft der Gott der christlichen Offenbarung ebenso Schopfer und Er-
halter aller irdischen, der materiellen und geistigen Giiter ist, und darum °
im geordneten und treuen und opfervollen Dienst an diesen gefunden

werden kann, als auch zugleich Urheber einer iiber alle Welt hinaus-

liegenden und alle verpflichtenden Gnadenordnung, die im Zeichen des

Kreuzes, d.h. aber des schmerzhaften Verzichtes auf eben jere Giiter der

Natur aufgerichtet wird. Die Heiligkeit-des Christen in der Welt kann

darum ebenso wenig nur weltzugewandt sein, wie die des Ménchtums nur

- weltabgewandt sein darf. Konkret gesprochen heiflt das: wahre Heiligkeit

kommt wohl den weltlichen Berufen in mannigfaltigerweise zugute, in-

dem sie dieselben vervollkommnet und adelt, entzieht aber zugleich den

Gott suchenden Menschen immer mehr einer rein natiitlichen Hingabe an
sie, d,ie ihn von Mal zu Mal wen'igver zu efrfiil‘len und zu begliicken vermag.

.Die Gotiseligkeit verdirbt nichts®, sagt Franz von Sales, der klassische
Lehuren den La.lenfrommlgkelts, ~wenn sie echt ist; im Gegenteil, sie ver-
vollkommnet alles; und wenn sie dem rechtmiBigen Berufe qrgend eines
Menschen widerstreitet, dann ist sie sicherlich falsch. Die Biene saugt ihren
Honig aus den Blumen, ohne sie zn beschadigen; sie ldfit sie.genau so
ganz und frisch, als sie dieselbe fand. Die wahre Gotiseligkeit tut noch
mehr, nicht blof} bringt si¢ keinem Stande oder Geschiifte irgend einen
Nachteil, sie ziert und verschonert sie vielmehr. Edelsteine aller Art ge-
winnen an Glanz, ein jeder nach seiner Farbe, wenn sie in Honig getancht -
werden; ebenso wird jedermann lebenswiirdiger in seinem Berufe, wenn
er die Gotiseligkeit damit verbindet. Durch sie wird das Hauswesen
friedlicher, die Liebe der Ehegatten aufrichtiger, der Dienst der Fiirsten
treuer und jede Art von Beschiftigung siiler und Jlieblicher.”

Das ist aber nur darum der Fall, weil die Gotiseligkeit, das ist die
vollkommene Liebe, den Menschen .zugleich immer mehr von seinen
rein geschopflichen Bindungen an Dinge und Personen innerlich lost und
frei macht, entsprechend der Forderung des Apostels:,, Diejenigen, die
verheiratet sind, mogen so leben, als wiren si¢ es nicht, die etwas erwer-
ben, ‘als hiitten sie nichts zn eigen, und die, welche die Giiter dieser Welt
beniitzen, als bitien sie nichts davon; denn.die Gestalt dieser Welt vez-
geht” (1 Kor 7,30 f). Erst diese innere Freiheit, erst diese Gotterfiilltheit
gibt allem weltlichen Tun einen Adel und einen Glanz, der dem rein natiir-
lich denkenden Menschen fehlt. ,,Der Liebende fliegt, liuft und freut
sich”, sagt unnachahmlich die Nachfolge Christi (IIL. 5, 14ff), ,er ist frei

"und wird durch nichts gehalten. Er gibt alles hin, um alles zu erhalten,
- und er hat alles in allem, weil er iiber allem in dem einen Allerhiéchsten
7 Februar 1946; einen Anszug der eingesandten Zuschriften bi‘ingen» die ,,Stim-

_ men der katholischen Welt“ Heft 1, Juni 1946, S.52 ff.
¢ Philothea L3 -



Der Laie und die christliche Heiligkeit . 25

fuht, aus welchem jegliches Gut-entspringt und hervorgeht. Er sieht nicht
auf die Gaben, sondern wendet sich iiber alle Giiter zn dem Geber.“

Das Sich-Trennen und Abschiednehmen von aller Kreatur, je und je
von neuem, das Hineinschreiten in die ,,Wiiste®, in die ,,Nacht der Sinne
_ und des Geistes wird in jedem Falle schmerzlich sein; fiir den Christen -
in der Welt nicht weniger als fiir denjenigen, der von vornherein den -
budhstiblichen Verzicht fiir wesentliche Bereiche seines Lebens wollzieht
und daran festzuhalten feierlich verspricht. Ja, es wird fiir jenen noch
um ein Bedeutendes erschwert, da ihm die Dinge dieser Erde inniger ver-
traut bleiben, und er die blutwarme Niahe liebender Menschen mehr als
die anderen verspiirt.

Wenn darum der rein natiirlich ’denkende Mensch schon verstindnislos
vor den groflen asketischen -Gestalten des Christentums steht, vor den
Monchen der Wiiste und den verborgenen Biilern, wie miiten ihm dann
erst alle Begriffe versagen, wenn er einmal Einblick gewénne in den
inneren Aufstieg eines Menschen zu Gott inmitten der. Welt. MiiBte es
ihm nicht bei ehrlichem Eingestdindnis rdtselhaft und unbegreiflich er-
scheinen, zZu schen, wie ein geheimnisvolles Licht Macht iiber eine Seele
gewinnt und die Lichter dieser Welt immer mehr iiberstrahlt, und ein

*Mensch durch die Schonheit und den Reichtum der Geschopfe, durch ihren. -
bezaubernden und betorenden Reiz hindurchschreitet, als seien sie nicht?
Dabei wiirde er feststellen — ynd gerade das miiftte ihm vollends unver-
stindlich erscheinen —, daf ein solcher Christ nicht einmal ein Verichter
der Welt ist. Im Gegenteil, je tiefer ithn die Gnade innerlich ergreift und
umwandelt, je mehr er sich infolgedessen von den Dingen entfernt, desto
klarer wird er, von Gott zuriickkehrend, anch in der geschaffenen Welt
das Licht Gottes aufstrahlen sehen, in ihrem Glanz wie in ihrem Dunkel
und ihren Ritseln. Er wird, wie die Sprache der christlichen Frommig-

- keit so schon sagt, in allen Dingen Gott finden.

Nun aber zum SchluB noch einmal die Frage: sind im Ernst alle, ohne
Ausnahme, zu einem solchen Ideal berufen und verpflichtet? MiiBten die
Menschen inmitten der Geschifte der Welt, angesichts der reinen und
unberiihrten Gipfel christlicher Heiligkeit, nicht erschrecken, selbst wenn. .
sie ehrlichen Verlangens nach ihnen Ausschau hielten — und das wire
doch der giinstigste Fall. Hallt ihnen nicht immer wieder das Echo der
Stimme Christi von ihren steilen Abhingen entgegen: ,,Wie schwer wer-

.den die Begiiterten in das Reich Gottes eingehen?*

In der Tat, wenn Christus schon sagt, eher gehe ein Kamel durch ein
Nadelshr, als daf! ein Reicher das Heil erlange, wie diirfte dann ein
Mensch, der duréh tausend Bande an die Welt gebunden ist, je erhoffen,
die Gipfel christlicher Helllgkelt zu bezwingey? Hier gilt jedoch, was der

- Herr ‘einst den Jiingern auf ihre bestiirzte Frage: ,, Welcher Reiche kann

dann iiberhaupt noch gerettet werden®, zur Antwort gab: ,Nach Men-
schenart wiire es unmoglich, nicht aber bei Gott; denn bei Gott ist alles -



26 : " Josef Schmid

moghch“ (Mk 10,26 f). Erst die eingegossene Liebe des Heiligen Geistes
gibt einem Menschen die Moglichkeit und die Kraft anch das Liebste auf
dieser Erde um Gottes willen zu lassen.
. Wenn also sc¢hon je die Gnade Anfang, Mitte und Ende unseres Weges
zur Vollkommenheit ist; dann gilt das in geradezu iiberwiltigender Weise
fiir den Christen in der Welt. Auf ihn finden die Worte der Abschieds-
rede: ,,Ohne mich kénnt ihr nichts tun®, ihre groBartigste Anwendung.
Denn er ist, wie Paulus in Bezug auf die Verehelichten sagt (1 Kor 7, 34),
gerade auf Grund seines Standes mehr als alle anderen geteilt zwischen -
dem alleinigen Gott und der Welt, die beide seine Krifte und seine Liebe
beanspruchen. Aus sich hat aber der Mensch keine Macht, diesen Zwiespalt
zu iiberwinden. Wer daher begriindeterweise in der Welt verbleibt und
dennoch zur Vollkommenheit des christlichen Lebens -gelangen will, der
muf? als erstes und immer mehr davon durchdrungen sein, daB es eines
einzig groflen Wunders der gottlichen Gnade bedarf, um beides mitein-
ander zu vereinbaren: Gott iiber alles zu lieben und wieder in allem
und durch alles hindurch. Will er den Aufstieg zu Gott wagen, dann
- mul} er gleich dem Apostel den Geistin sich rufen héren: ,,Meine Gnade
geniigt dir. Denn in der Schwachheit kommt die Kraft zur Vo]lendung“
{Kor 12,9).

»

Der Vergeltungsgedanke im Evangelium
Von Dr. Josef Schm id, Hochschulprofessor, Dillingen (Donau)

. Der Vergeltungsgedanke ist ein wesentlicher Bestandteil jeder religios
fundierten Ethik. Weil jede réligiose Ethik theonom ist, in ihr das siti-
liche Handeln nichts anderes ist als Gehorsam gegen Gott, darum ist darin
auch stets der Lohn- oder Vergeltungsgedamke eingeschlossen. Autonome
Ethik, bei der der Mensch sich selbst Gesetz ist und das sittliche Handeln
um seiner selbst willen erfolgt, ist in einer religios begriindeten Ethik
nur auf Grund einer Inkonsequenz méglich, weil sich die Ethik nicht von
ihrer religiosen Grundlage trennen lifit!. Die Gestaltung des Vergeliungs- -
gedankens kann aber in den einzelnen Religionen sehr verschieden sein,
und darin offenbart sich die Hohenlage einer jeden Religion und jhres
Gottesbegriffes. o
Wie ist der Vergeltungsgedanke im Evangehum, der Lehre Jesu, gestal- :
. " tet? Ehe davon gesprochen werden kann, ist zuerst zu fragen, welche Be-
. deutung er in der Religion des Alten Testaments (AT) und des Spit-
judentums hat. Denn das AT ist die Grundlage des NT und zwischen
beiden steht zeitlich wie entwicklungsgeschichtlich das Judentum.

1 Dijes wird auch vqn einem hervorragenden Vertreter moderner- Ethik wie
Nicolai- Hartmann (Ethik, Belin und Leipzig 1926, 735 ff) mit wiinschenswerter
Klarheit und Schiarfe betont. Hartmann sieht darin eine der unaufhebbaren
ethischen Antinomien. Entweder zerstort der Begriff des Sittlichen den Gottes-
begriff oder dieser hebt jenen auf. Menschliche Einsicht kann hier nur ein unver-
sohnliches Entweder — oder sehen.





