
Der Laie und die christliche Heiligkeit      - 11 

mern. Es bedeutet vor allem persönlichen Anschluß an dem Quell des 
Lebens und die Fülle des Geistes. Nur gespeist von Ihm läuft das Leben 
nicht Gefahr, dem Tode zu erliegen; nur erwärmt vo& Seiner Glut er- 
kaltet der Geist nicht zu lebensferner Abstraktheit. Deshalb ist aller 
Aufstieg zueirst Herabsteigen des Geistes von oben, die Kräfte des wah- 
ren Lebens in uns zu legen und sie zu emitf alten, sie zu lösen von allen 
Fesseln untermenscblicher Begier. Aber diese Erlösung bedeutet nicht 
Verzicht auf eigene Tätigkeit; im Gegenteil, sie ruft uns zur äußersten 
Anstrengung auf. Sie ist Erlösung zur Selbsterlösung. Von dem durch 
die Gnade erneuten Kern unserer Person aus müssen wir alle Räume und 
Weiten unseres Sein® erobern, umgestalten und dem Geiste botmäßig 
machen. Keine natürlich gute Tätigkeit darf außerhalb dieser umschmel- 
zenden Glut bleiben. So sind wir zugleich, was die Gnade uns schenkt 
und was wir aus uns machen. Uns selbst in stetem Bemühen umformend 
zu währen Menschen nach dem Bilde dessen, der für uns Mensch gewor- 
den ist, erheben wir auch die Werte des niederen Lebens und der profa- 
nen Geis'tigkeit aus der Vergänglichkeit zu ewiger Dauer. 

Es ist daher eine erhabene und verantwortungsvolle Aufgabe, die in 
dieser Zeitschrift unternommen werden soll, beizutragen, daß unter den 
körperlichen und seelischen Ruinen unserer Zeit ein neuer Frühling von 
Geist und Leben erblühe, und daß weiten Kreisen, besonders unter den 
Laien, der Sinn und die Schönheit des innern Lebens, des Lebens aus dem 
Geiste, dem Heiligen Geiste wieder aufstrahlen. 

Der Laie und die christliche Heiligkeit 
Von Friedrich Wulf S. J• München 

Soll der Laie überhaupt nach Heiligkeit, oder wie die Fachleute ge- 
nauer unterscheidend sagen: nach der christlichen Vollkommenheit, stre- 
ben? Ganz allgemein und ohne Unterschied? Nach den einsamen Höhen 
des christlichen Lebens, da die Welt tief unter einem liegt, nicht nur das 
Böse, sondern auch Menschen und Dinge, die man mit lauterem Herzen 
liebte? Ist er dazu überhaupt berufen und kann er je dahin gelangen? 
Gewiß, das wollen wir gerne zugeben: Gott wird immer wieder den einen 
oder anderen, der in deT Welt verbleibt, mit1 seinen Gnaden gleichsam 
überfallen. Wir kennen diese Lieblinge Gattes, seine bevorzugten Freunde: 
die strahlenden Kinder, die er zu sich nimmt, ehe sie das eigentliche Leben 
begannen, die jungfräulichen Seelen, deren HeTz in der Glut des Leidens 
zu Gold sich wandelt. Aber die andern? Die Masse der Menschen, 
welche die Fron der täglichen Arbeit niederdrückt? Ist ihnen nicht von 
vornherein wahre Heiligkeit, die Heiligkeit der Heiligen, verwehrt, ge- 
rade infolge ihres Lebens in der Welt, ihres ständigen und notwendigen 
Umganges mit den irdischen Dingen, die doch selten dem Menschen rein 
und unberührt wieder entlassen? 



12 Friedrich Wulf S.J. 

Sol die Stimmen waren von jeher in der Kirche vernehmbar; zu Zeiten 
schwollen sie sogar zu einem Chore an, dem niemand überhören konnte. 
Schon die Mönche der Väterzeit äußerten sich bisweilen in diesem Sinne, 
zumal jene, die unbewußt dualistische Anschauungen dieser oder jener 
Herkunft in ihre Theorie von der christlichen Vollkommenheit und 
nicht selten auch in ihre asketischen Praktiken hineingenommen 
hatten. Solche Anschauungen wirkten noch weit ins Mittelalter hinein und 
sind eigentlich nie mehr ganz verstummt. Als verschärfendes Moment. 
kam, vor allem seit dem Investiturstreit, das. wachsende Mißtrauen des 
Klerus gegenüber den Laien hinzu, demzufolge man diesen als den nur 
hörenden und gehorchenden Gliedern eine immer bescheidenere Stellung 
im gesamten kirchlichen Leben zuwies. Was Wunder, wenn man gerade 
in Mönchskreisen oft genug'ein mitleidiges oder gar geringschätziges Wart 
über die Laien zu hören bekam. Gewiß sollen auch sie vom Himmelreich 
nicht ausgeschlossen sein, aber die Höhen der Kontemplation, das heißt 
aber der Adel und die Zierde des christlichen Lebens, sind ihnen ver- 
wehrt; die bleiben den ausgezeichneten Gliedern des Leibes Christi, den 
Freien und Königskindern, eben den Mönchen, vorbehalten. 

Nicht selten haben auch die Laien selbst solche Stimmen noch verstärkt. 
Schon Chrysostomus mußte sich gegen sie verwahren. Fand doch hier die 
menschliche Bequemlichkeit einen allzu durchsichtigen Grund, sich mit 
dem weniger Mühevollen zu begnügen. Mit einem gewissen Recht konnte 
man sich allerdings auf Seiten der Laien darauf berufen, daß die Mönche 
eine Frömmigkeit priesen, die in den Geschäften der Welt in vielen 
Stücken gar nicht durchführbar war. Noch Franz von Sales muß in seiner 
Philothea gestehen: •Fast alle Schriften über die Gottseligkeit, welche 
wir besitzen, sind für Personen bestimmt, die sich gänzlich aus der Welt 
zurückgezogen haben, oder lehren wenigstens eine Art7 Gottseligkeit, 
welche zur gänzlichen Absonderung von der Welt führt"1. 

So trugen denn Mißverständnisse hüben und drüben zu dem auch heute 
noch vielfach verbreiteten Irrtum bei: •Das Heiligkeitsideal der katho- 
lischen Kirche sei gar nicht oder doch nur sehr schwer zu verwirklichen, 
so daß es für das Gros der Glaub igen nicht in Betracht komme; es sei, 
vielmehr die Domäne von ganz wenigen Heldenseelen; es sei zudem so 
dornenvoll und mühereich, daß es sich mit dem Leben draußen in der 
Welt unmöglich verbindem lasse"2. 

Es ist nun allerdings nicht so, als sei dieser kaum auszurottende Irrtum 
einzig eine Folge menschlicher Schwäche und Enge, die nur überwunden 
zu werden brauchte, um auch ihn selbst ein für allemal aus der Welt zu 

1 Vorrede zur Philothea, Oeuvres de Saint Francois de Sales, ed. compl., III. In- 
troduction ä la vie devote, Annecy 1893, Preface, p. 6. Übers, von Dr. Fr. X. Müllerx 
Düsseldorf o. J. S. 2. 

2 Pius XI., Rundschreiben zur Dreihundertjahrfeier des Heimgangs des heiligen 
Franz von Sales, lahrbuch des Verbandes der Vereine katholischer Akademiker 
zur Pflege der katholischen Weltanschauung, Augsburg 1923. S. 2. • A.A.S. XV. 
vol. XV, 2, S. 51. 



Bte'r Laie und die christlidie Heiligkeit 13 

schaffen. Die Frage nach dem Verhältnis von Welt und Heiligkeit, von 
Weltdienst und christlicher Vollendung, liegt wesentlich tiefer. Das zeigt 
allein schon der Umstand, daß sie im Laufe der christlichen Geschichte oft 
und oft gestellt wurde- Und mochte sie auch jeweils von neuem ihre recht- 
gläubige Antwort gefunden haben • wieviel Scharfsinn und theologische 
Gelehrsamkeit wurden nicht schon auf sie verwandt •• so stand sie 
dennoch immer wieder da, mit derselben Dringlichkeit und Schmerzlich- 
keit wie nur je zuvor. 

Es gibt solche Fragen im-menschlichen und christlichen Leben, die etwas 
•Beunruhigendes und Bohrendes, ja etwas Quälendes und Lastendes an 
sich haben, die Fragen etwa nach dem Ursprung des Bösen oder dem Sinn 
des Leidens. Sie haben das Gemeinsame, daß sie an eine unheilbare 
Wunde unseres Daseins rühren, an der wir uns ewig stoßen und schmerz- 
haft .reiben. Wohl hat man im Schatz der Offenbarungswahrheiten all- 
gemeingültige, theoretische Lösungen für sie bereit, aber dem hier und 
jetzt Fragenden, dem in der Not Schreienden, scheinen sie wie blutlose 
Schemen, denen das Leben entwichen ist. Erst die läuternde und heili- 
gende Glaubenserfahrung läßt je von neuem ihren tröstenden und hei- 
lenden Wahrheitsgehalt entdecken. • So verhält es sich auch in unserem 
Falle. 

Seitdem die Welt durch den sich uns offenbarenden und mitteilenden 
Gott der Gnade in ihrer naturhaft in sich ruhenden Gestalt und Sinn- 
erfülltheit aufgebrochen wurde, und seitdem sich der Mensch der Erb- 
schuld einmal gegen das damit verbundene Opfer de» Verzichtes auf die 
diesseitige Erfüllung und Vollendung aufgelehnt hat, brennt diese Frage: 
Wie kann ich, ein Kind dieser Welt, ihren gottgewollten Gesetzen und 
Forderungen unterworfen, auf ihre Hilfe und Möglichkeiten angewiesen, 
ein gattwohlgefälliges, ja heiliges Leben führen, wo doch diese Welt 
zwangsläufig von Gott fortzieht und mich zum Aufrührer gegen ihn 
macht? Ist nicht eine radikale Trennung von ihr notwendig, um das 
ewige, über jede Welt hinausliegende Ziel zu erreichen? Das scheint 
umso einsichtiger, als Christus selbst in für uns alle vorbildlicher Weise 
diesen Weg radikaler Weltentsagung gewählt hat. 

,Reine Logik führt hier nicht weiter. Aber auch Gottes Wort scheint zu- 
nächst die Zwiespältigkeit nicht aufzulösen. 

Wir kennen die in ihrer Schärfe schmerzenden Forderungen Christi 
radikaler Absage an diese Welt: •Wer mein Jünger sein will, der ver- 
leugne sich selbst, nehme sein Kreuz auf sich und folge mir" (Mt 16,24). 
,.Wer zu mir mir kommt, aber Vater und Mutter, Weib und Kinder, Brii- 
der und Schwestern, ja sein eigenes Leben nicht haßt, kann mein Jünger 
nicht sein" (Lk 14, 26). Und dann die eindeutige Aufforderung an den 
reichen Jüngling, die eine buchstäbliche Weltentsagung enthält: •Wenn 
du vollkommen sein willst, so gehe hin, verkaufe, was du hast und gib 
den Erlös den.Armen; dannverst komm und folge mir" (Mt 19, 21). Kann 



14 Friedrich Wulf S.J. 

man noch klare? "aussprechen, an welche unerläßlichen Vorbedingungen 
die christliche Vollkommenheit geknüpft ist? Spricht man nicht eben dai- 
um auch von, einem •Stande der Vollkommenheit", in dem sich diejenigen 
befinden, die jene radikale Weltentsagumg vollziehen? Sind damit aber 
nicht die Christen in der Welt von vornherein von der Heiligkeit, wenig- 
stens in ihrer Fülle und Vollendung, ausgeschlossen? 

Eine solche Folgerung verbieten nun wieder zahlreiche Stellen der 
Schrift, die klar und unmißverständlich von einer allgemeinen Verpflich- 
tung zur höchsten Vollkommenheit sprechen. • Zu allererst das Wort 
Christi selbst: •Seid vollkommen, wie eu«r Vater im Himnrel vollkom- 
men ist" (Mt 5,48). Mag diese Mahnung nun unmittelbar nur auf den be- 
sonderen Fall der Feindesliebe Bezug nehmen, wie an der Parallelstelle 
bei Lk (6,36), oder aber den gesamten Abschnitt über das Neue Gesetz 
zum Abschluß bringen, es kommt schließlich auf das Gleiche hinaus. In 
jedem Falle ist nämlich von dem Besonderen der Neuen Ethik der Berg- 
piedigt die Rede, deren Wurzel und Wesen die Liebe Gottes selbst ist, 
die alles menschliche Verstehen und Vermögen wesentlich übersteigt und 
die nur mit seiner Hilfe verwirklicht werden kann. Über die Vollkom- 
menheit diesei Liebe hinaus kann es nichts mehr geben. 

Von ihr wird nun aber gesagt, daß sie von allen, ohne Unterschied ihres 
Standes oder Berufes, angestrebt werden müsse, ohne daß zugleich auch 
von allen ein buchstäbliches Verlassen der Welt gefordert würde. Das 
erhellt schon aus einem ähnlich klingenden Wort Gottes aus dem Alten 
Testament, das Christus ganz sicher hier vor Augen hatte: •Seid heilig, 
dennich Jahwe, euer Gott bin heilig" (Lvi9,2; vgl. ebd. il,44ff;20,7). Wenn 
nämlich schon von allen Angehörigen des Aiten Bundesvolkes die voll- 
kommene kultische Reinheit als Bedingung und Sinnbild ihrer inneren 
Heiligung durch Gott verlangt wurde, wievielmehr muß dann erst die 
Zugehörigkeit zum Neuen* Bund, die Gliedschaft am Leibe Christi allein 
schon zur höchsten Heiligkeit des Lebens verpflichten, wenn wirklich der 
Christ in der Taufe durch die wesenhafte Heiligkeit Gottes selbst gehei- 
ligt ist. 

Das waT dem Aposteln offenbar selbstverständlich. Sie machten darum 
auch keinen Unterschied zwischen Christ und Christ, zwischen den charis- 
matischen Betern und einsamen Büßern und den Soldaten, Handwerkern 
und Hofleuten, zwischen Armen und Reichen, Unverheirateten und Ver- 
heirateten, obwohl sie die freiwillige Armut über den Besitz, die Jung- 
fräulichkeit über die Ehe stellten. Sie wandten sich unterschiedslos an alle 
mit der Forderung: •Seid heilig in eurem ganzen Wandel, wie der 
heilig ist, de>euch berufen hat" (1 Petr 1,15). •Wer die Hoffnung (Gott 
schauen zu dürfen) auf ihn setzt, der heiligt sich, wie e r heilig ist" (1 Jo 
3,3). •Wer dies mißachtet, (daß Gott ihn zur Heiligkeit berufen hat,) dex 
verachtet nicht einen Menschen, sondern Gott, der seinen heiligen Geist in 



Der Laie und die christliche Heiligkeit 15 

euer« Herz hinabsenkt" (1 Thess 4,8), denn •das ist der Wille Gattes, eure 
Heiligung" (ebd 4,3). 

Welche Auslegung die Irarten Forderungen Christi nach völliger Welt- 
entsagung, ja buchstäblicher Nachfolge, auch immer erfahren mögen, an 
der klar ausgesprochenen Pflicht eines jeden Christen, nach der ihm nur 
möglichen Heiligkeit zu streben, sollte niemand herumdeuteln. Gewiß; 
gibt es verschiedene Arten und Grade von Berufungen und Verpflich- 
tungen zur christlichen Vollkommenheit; ihre Herausarbeitung mag an 
gegebener Stelle gut und notwendig sein. Objektiv und subjektiv bedeut- 
samer bleibt aber immer die allgemeine Berufung und Verpflichtung. 
Diese Grundwahrheit gilt es gerade dem Laienchristen gegenüber zu be- 
tonen und zu vertiefen. Die vielen und subtilen Unterscheidungen neh- 
men ihm eher die Schwungkraft und hindern den Entfaltungsdrang, der 
allem Leben, ganz besonders aber dem Leben der Gnade innewohnt. 

Geradezu irreführend will es uns aber scheinen, wenn man so oft in 
äszetiscben Schriften und Handbüchern die Behauptung ausgesprochen? 
findet, die Vollkommenheit im eigentlichen und strengen Sinne sei gar 
keine Sache des gewöhnlichen Christenlebens, denn es gehe in ihr nicht 
um die Gebote, sondern um die Räte. Hinter einer solchen These steckt 
nicht selten ein falsches Heiligkeitsideal, eine Überbewertung der aske- 
tischen Leistung. Wir wollen die Würde und den Adel der evangelischen 
Räte nicht schmälern; sie sind das •Vollkommenere" im christlichen Le- 
ben, zunächst ganz einfach im Sinne einer vollkommeneren, weil buch- 
stäblichen Nachfolge Jesu. Wir wissen um de^i feierlichen Satz des Kon- 
zils von Trient: melius et beatlus est manere in virginitate aut caelibatu 
quam jungi matrimonio (Dz. 980) • das Wissen darum ist leider auch' 
unter Christen im Schwinden. Aber es hieße doch das rechte Verhältnis- 
umkehren, wollte man dasjenige, was vielleicht den Geist der christ- 
lichen Vollkommenheit in unserer jetzigen Heilsordnung am vollkommen- 
sten ausdrückt, oder auch das bessere Mittel zu seiner Erreichung 
ist, zur Vollkommenheit selbst machen. Und dennoch ist mancher im Laufe 
der Geschichte des Mönchtums dieser Versuchung erlegen, wenn es auch 
in allen Jahrhunderten ungezählte Mal ausgesprochen wurde, daß die 
Vollkommenheit letztlich in der Liebe bestehe. Es zeugt darum von einer 
hohen Weisheit und inneren Gelöstheit, wenn der Aquinate trotz seines, 
begeisterten Lobes des Mönchtums unumwunden erklärt: •Die Vollkom-r 
menheit des christlichen Lebens besteht an sich und wesentlich' im Gebot 
der Liebe und erst an zweiter Stelle und werkzeuglicher Weise in den 
Räten, die wie die übrigen Gebote auf die Liebe hAngeordnet sind"3. 

Damit hat Thomas nur ernst gemacht mit den Worten Christi: •Ein 
größeres Gebot als diese •; nämlich' der Gottes- und Nächstenliebe • gibt 
es nicht. In diesen beiden Geboten hängt das ganze Gesetz und die Pro- 
pheten" (Mkl2,31 und Mt22,40). Hatte nicht auch Paulus diese Sätze so» 

'    3 S. th. II. II. qu 184 a 3 c. 



16 Friedrich Wulf SJ. 

verstanden, wenn er sagt: in der liebe sei das ganze Gesetz erfüllt (Rom 
13,10) und die Liebe sei das Band der Vollkommenheit (Col3,14)? 

Versuchen wir einmal, das große Herrengebot im einzelnen auszu- 
gliedern. In ihm haben wir den Schlüssel in der Hand, um alle Türen auf- 
zuschließen zu der grundlegenden Frage nach Art und Umfang der all- 
gemeinen Verpflichtung zur Vollkommenheit. In ihm und seiner Erfassung 
liegt der Stachel verborgen, der den Menschen über sich selbst hinaus- 
treibt, hinein in die Abgründe des göttlichen Willens, hinaus auf das ufer- 
lose Meer seines Lebens. 

•Du sollst den Herrn Deinen Gott lieben aus Deinem ganzen Herzen 
und aus ganzer Seele, mit allen Gedanken und mit allen Kräften; du 
sollst Deinen Nächsten lieben wie dich selbst." • Beginnen wir mit einer 
ganz einfachen Überlegung: Das Ziel jeder echten Liebe ist die Vereini- 
gung des Liebenden mit dem Geliebten. Die Vereinigung des Menschen 
mit Gott in der Liebe erfährt durch die Gnade eine alles menschliche 
Können und Verstehen übersteigende geheimnisvolle Verwirklichung. Es 
liegt nun im Wesen der Liebe überhaupt, daß sie kein Maß verträgt. Das 
gilt schon für die natürliche Liebe von Mensch zu Mensch. Selbstverständ- 
lich gibt es eine stufenförmige Ordnung der Liebe, aber innerhalb dieser 

'Ordnung hat es keinen Sinn mehr zu sagen: ich will meinen Ehegatten, 
mein Kind, meine Eltern, meinen Freund nur bis zu diesem oder jenem 
Grade lieben. Liebe wind vielmehr, wenn sie echt ist, immer auf eine 
höchstmögliche Vereinigung drängen, wie sie den Kräften der Liebenden 
und der Ordnung der Liebe jeweils entspricht. Das ist ihr immanenter 
Wesenstrieb. -       ' 

Wenden wir dieses Gesetz auf die Liebe an, die wir Gott schulden. 
Weil er die liebenswerteste Person ist, das höchste und unendliche Gut, 
weil er darum in der objektiven Ordnung unserer Liebe den höchsten 
Rang einnimmt, so müssen wir ihn auch lieben, wie niemanden und nichts 
sonst auf dieser Welt, ja mit einer Liebe, die eine nach oben hin geöffnete 
und gleichsam ins Unendliche weisende Wertschätzung verrät. • Das 
psychologische Wesensgesetz der Liebe drängt nun auch zu ihrer inten- 
sivsten Betätigung und kennt darin keine Grenzen. Wenn auch die natür- 
liche Liebe zunächst die Seele glühender erfüllt und das Blut heißer auf- 
wallen läßt, weil alle menschliche Liebe sich an der Sichtbarkeit des Lei- 
bes entzündet, Gott aber unsichtbar bleibt, so wird dennoch die Liebe zu 
ihm, wenn wirklich sie einmal das Herz verwundet hat, das Bewußtsein 
des Menschen mehr.und mehr anzufüllen suchen und in alle Räume des- 
selben vordringen, bis Er ihm ganz nahe und gegenwärtig und in allem 
der Erstgemeinte geworden ist. 

Wohlige merkt: von dieser Dynamik, von dieser heiligen Unruhe, von 
dieser ewig vorwärtsdrängenden Bewegung sollte die Liebe eines jeden 
Christen erfüllt sein. Das ist der nicht zu überhörende Ton in den Worten 
Jesu: Diliges Dominum Deum tuum ex to to corde, ex tot a anima, ex 



Der Laie und die christliche Heiligkeit 17 

tot a mente, ex tot a virtute. Nichts widerspricht daher der allgemeinen 
Verpflichtung zur Vollkommenheit so,sehr, als irgend eine Art von fal- 
scher Selbstgenügsamkeit und trägem Sieh-Bescheiden, nichts so sehr, als 
der in tausend Formen auftretende Verzicht, nach der stets größeren 
Liebe und in diesem Sinne nach dem stets Vollkommeneren zu streben. 

Noch eine zweite, für das religiöse Leben grundlegende Erkenntnis er- 
gibt sich unmittelbar aus einer genaueren Betrachtung des Herrengebotes. 
.Das Erste und schlechthin Unersetzliche, was von uns im Streben nach 
Vollkommenheit verlangt wird, ist nicht eine bestimmte Leistung, son- 
dern eineTaestimmte Gesinnung, die Gesinnung vollkommener Liebe. 
Nicht als gäbe es sozusagen freisehwebende Gesinnungen; jede Gesinnung 
•drängt vielmehr kraft ihres Wesens nach der Leistung, nach der Tat, 
anders wäre^sie nicht echt. Wichtig ist nur, daß sich dieselbe Gesinnung 
vollkommener Liebe in sittlichen Leistungen von sehr verschiedener Art 
und sogar von verschiedener objektiver Werthöhe äußern kann. Wie 
immer auch die Umstände sein mögen, in die Gottes Ruf den Menschen 
hineinstellt, • wenn nur ein solcher Ruf in irgendeiner Form vorliegt, 
kann nian Gott ebenso lieben in Gesundheit wie in Krankheit, im Reich- 
tum wie in der Armut, im ehelichen wie in einem jungfräulichen Leben, 
in der Arbeit wie im Gebet, in der Welt wie in der Einsamkeit. Diese Tat- 
sache gehört zu den befreiendsten und frohmachendsten Wahrheiten unse- 
res christlichen Glaubens; sie ist einer der Grundpfeiler der •Freiheit der 
Kinder Gottes". Nicht ohne Grund hat eine Heilige wie Katharina von 
Genua sie mit solcher Leidenschaftlichkeit verteidigt. •Eines Tages", so 
wird von ihr erzählt,- •traf der Franziskaner Dominicus di Ponzo mit ihr 
zusammen und ließ sich in ein Gespräch über Weltstand und Ordens- 
stand mit ihr ein. Er nahm sich geradezu die Freiheit, ihr zu sagen, er sei 
vermöge seines Sandes, durch welchen er allem entsagt und sich vollkom- 
men Gott übergeben habe, mehr befähigt und tauglich, Gott zu lieben, 
als sie. Er bewies ihr das mit allen möglichen Gründen» welche die Ge- 
lehrten dafür anzugeben pflegen, und hob besonders den Umstand hervor, 
daß sie nicht nur noch in der Welt, sondern sogar im Ehestand lebe, wäh- 
rend er das heilige Kleid des Ordens, des Standes der Vollkommenheit, 
trage. 

Katharina hörte ihn geduldig an. Als er aber ausgeredet hatte, da loderte 
- hoch auf das Feuer der Liebe zu Gott, das stets in ihr brannte, und ganz 
, entflammt von diesem Feuer sagte sie: ,Wenn ich glauben könnte, daß Ihr 
Kleid die Liebe in mir nur um einen Funken mehren könnte, so würde ich 
es Ihnen geradezu nehmen, wenn ich es auf andere Weise nicht bekommen 
könnte... Allein daß ich nicht so sehr sollte lieben können als Sie, das 
werden Sie mir niemals auf irgendeine Art erklären und beweisen 
können'... ' v 

Als sie darauf nach Hause kam, sprach sie in ihrer gewohnten Zärtlich- 
keit und Vertraulichkeit zum Herrn: .O.Liebe, wer soll mich hindern, dich 



18 Friedrich Wulf S.J. 

zu lieben? Ob ich immerhin nicht allein stehe, wie ich denn wirklich nicht 
allein stehe, aber wenn ich mich auch in einem Lager von Soldaten be- 
fände, so würde ich dadurch nicht gehindert werden, dich zu lieben. 
Könnte die Welt oder der Ehegemahl die Liebe hindern, was wäre das 
für eine andere Liebe als eine schwächliche, ohnmächtige Liebe! Aber die 
Liebe, die ich erfahren habe und die ich in mir trage, fühle ich als eine 
solche, die durch nichts besiegt, durch nichts gehindert werden kann, die 
im Gegenteil alles besiegt und überwindet"4. 

Solch kühne Worte wird man wohl selten aus dem Munde eines Laien- 
cbristen vernommen haben. Viel häufiger hört man ihn anders reden. Mit 
einer gewissen Resignation, mehr aber noch zur Entschuldigung und 
Rechtfertigung kann er wohl sagen: •Ich bin ja nur ein Laie", als sei er 
damit größeren Verpflichtungen enthoben. Nicht selten wird ein solches 
Wort auch von geistlicher Seite gebilligt, als fürchte man, der Laie könne 
vielleicht aus seiner untergeordneten Stellung in der Kirche ausbrechen 
und zu selbständig werden. In jedem Falle ist jenes geistliche Minderwer- 
tigkeitsgefühl unangebracht. • Gewiß hat Gott nicht alle zur gleichen 
Höhe der Liebe befähigt;- viele sind allein schon durch ihre Natur, durch 
Geburt und Erziehung auf eine geringere Stufe der Vollkommenheit ver- 
wiesen. Noch ungleich größer werden die Unterschiede der Möglichkeiten, 

"* die einem Menschen offenstehen, durch Gottes unmittelbare Gnadenzu- 
weisung. Innerhalb dieser, unserer Erkenntnis größtenteils entzogenen, 
göttlichen Gnadenökonomie gibt es aber keine grundsätzliche Begrenzung 
der Vollkommenheitsstufe, die durch einen bestimmten Stand oder Beruf 
bedingt wäre, wenn sie nur sittlich erlaubt sind, und andererseits haben 
alle Christen die wesentlich gleichen Pflichten im Streben nach der ihnen 
erreichbaren Vollkommenheit. 

Damit stellt sich uns nun von neuem und eingehende^ die Frage nach 
dem Verhältnis von innerer Gesinnung und äußerer Lei- 
stung. Jede Gesinnung drängt, wie wir schon einmal betonten, ent- 
sprechend ihrer Tiefe und Mächtigkeit, nach der Tat als ihrem sichtbaren 
Ausdruck; anders könnte sie nicht bestehen. Wenn nun .von uns allen eine 
Liebe ohne Maß und ohne Grenzen gefordert wird? und wenn keine 
andere Gesinnung die Liebe an Weite und Tiefe und Kraft erreicht, dann 
dürften wir folgerichtig auch mit unserer sittlichen Leistung nie zufrieden 
sein und ihr keine endgültigen Grenzen setzen. Denn abgesehen davon, 
daß unsere menschlichen Handlungen kaum je vollkommen sind, wird die 
wachsende Erkenntnis und Liebe nach stets neuen und größeren Möglich- 
keiten suchen, sich sichtbar kund zu tun. Würden wir diese aber von 
vornherein ausschalten und unsere sittliche Leistung selbstzufrieden be- 
grenzen, so würden wir auch unserer Liebe selbst ein Maß setzen und da- 
mit die Grundforderung des Herrengebotes verletzen. • Ergibt sich aber 

4 Leben und Schriften der heiligen Katharina von Genua. Von P. Lechner, 
O.S.B., Regensburg 1859, S. 111•113. , 



Der Laie und die christliche Heiligkeit t9 

aus einer solchen Überlegung nicht zwangsläufig eine allgemeineVer- 
p f 1 i c h t u n g, stets das Vo 11 k o mm euere zu tun und hieße das nicht 
zugleich, daß alle insgesamt verpflichtet wären, über das Gebotene hin- 
aus die Räte zu beobachten? 

Diese Frage ist in der aszetischen Literatur der letzten Jahrzehnte oft 
besprochen.worden. Die dargebotenen Lösungen gehen bis heute ausein* 
ander. Festzuhalten ist unter allen Umständen, daß es überhaupt •Räte" 
im biblisch-aszetisehen Sinne gibt. Schrift und Tradition reden darüber 
zu klar. Man darf dann aber auch folgerichtig, ganz gleich, wie man den 
•Rat" näher bestimmt, nicht von einer allgemeinen Verpflichtung «ur Be- 
folgung der •Räte" sprechen ;-sonst höbe man den Begriff des •Rates" auf. 
Der innere Grund dafür ist der: die Räte sind nicht die Vollkommenheit 
selbst, zu der allein alle Christen verpflichtet sind; sie sind vielmehr nur, 
wie Thomas sagt, in werkzeuglicher Weise auf jene hingeordnet. Das gilt 
in einer zweifachen Weise: einmal im Sinne eines Mittels der Vollkom- 
menheit, indem sie deren Hindernisse am sichersten und gründlichsten 
entfernen, dann aber auch im Sinne eines leistung1 »maßigen 
Ausdrucks der Vollkommenheit, indem sie diese in der jetzigen Ord- 
nung des Kreuzes am vollkommensten sichtbar machen. Nun iraucht 
aber weder das in sich, d, h. objektiv bessere Mittel zusr Erlan- 
gung der Vollkommenheit auch ohne weiteres subjektiv das bessere Mittel 
für alle bedeuten, noch ist der'in sich vollkommenste Ausdruck christ- 
licher Glaubens- und Heilsgesinnung, • wie er sich uns mit Bestimmtheit 
in den evangelischen Räten kund tut • auch ohne weiteres für jeden ein- 
zelnen die seiner Natur und seiner konkreten Xage entsprechende voll- 
kommenere sittliche Leistung. Denn der Weg des Menschen zu Gott ist 
wesentlich vor aller menschlichen Antwort göttlicher Ruf, vor aller mensch- 
lichen Leistung Gnade. Der Gott der Gnade aber hört nicht auf, Gott der 
Schöpfung zu bleiben, der darum dem Menschen in der Erfüllung ebenso 
wie im Verzicht, in einem alltäglichen ebenso wie in einem außergewöhn- 
lichen Christenleben begegnen kann. Vor allem sittlichen Tun müßte da- 
her der Mensch je von neuem hinschauen, von wannen ihm Gottes Gestalt 
entgegen kömmt und hinhorchen, wohin ihn seine Stimme ruft. Ein solcher 
Glaubensgehorsam liegt immer tiefer als jede noch so vollkommen schei- 
nende menschliche Selbstentscheidung. 

Man muß also die beiden Fragen nach einer allgemeinen Verpflichtung, 
stets das Vollkommenere zutun und die Räte zu beobachten, genau aus- 
einanderhalten. Mit der negativen Beantwortung der zweiten Frage ist 
über' die erste noch nichts ausgemacht. Kann man also wenigstens von 
einer allgemeinen Verpflichtung, stets das Vollkommenere zu tun, 
sprechen? 

Ignatius von Loyola scheint diese Frage zu bejahen: denn im Funda- 
ment seiner geistlichen Übungen -heißt es: •Es ist notwendige daß 
wir uns gleichmütig machen gegen  alle geschaffenen Güter, soweit es 

2* 



20 Friedrich Wulf S.J. 

unserer freien Wahl anheimgegeben ... in allem das verlan- 
gend und erwählend, was uns (im Liebte göttlicher Erleuchtung) 
mehr zum Ziele führt, dessentwillen wir erschaffen wurden." Dieses 
•Mehr" will hier nicht als logische Konsequenz einer rein natürlichen 
Überlegung verstanden werden, sondern als eine Forderung des Gebotes 
der Liebe, das uns als höchste Lebensaufgabe aufgibt, Gott zu loben, ihm 
Ehrfurcht zu erweisen und ihm zu dienen. Ignatius spricht hier von dem, 
was den Menschen ihrem Wesen nach als Kreatur zu tun obliegt. Mit den 
Räten hat darum das •Mebr"-nichts zu tun; von ihnen ist erst viel später 
die Rede. 

Eine genauere Untersuchung zeigt uns auch den tieferen Grund für die 
Forderung des Heiligen. Die allgemeine Verpflichtung zur Vollkommen- 
heit, von der alle Lehrer des geistlichen Lebens sprechen, schließt notwen- 
dig auch die Verpflichtung zum Streben nach ständigem Fortschritt im 
religiös-sittlichen Leben ein. Denn erstens ist-die Vollkommenheit das 
Ergebnis eines allmählichen Wachstums durch viele Stadien hindurch und 
zweitens wird sie nie hier auf Erden in einem Menschen zum Abschluß 
gebracht, da jede neue Gnade ein Aufruf zu Höherem bedeutet. Darum 
muß das •Mehr" grundsätzlich und immer die Norm 
u n s e T e s   sittlichen  Handelns  sein. 

Das heißt aber nun keineswegs, daß wir gleichsam auf Schritt und 
Tritt zu überlegen hätten, was für uns in jedem einzelnen Falle das 
Bessere und Vollkommenere wäre. Das würde für die meisteji Menschen 
das christliche Leben zu eine* unerträglichen Last machen und sie in un- 
gesunder Weise in den Mittelpunkt ihres sittlichen Stiebens stellen. In 
nicht wenigen Fällen würde eine solche Überlegung auch schon deshalb 
verfehlt sein, weil das Bessere und Vollkommenere keineswegs immer 
einsichtig zu machen ist, da es gar nicht in Gottes Absicht liegt, uns im 
einzelnen den Weg unseres Lebens genau vorzuschreiben. Er will viel- 
mehr der freien Entscheidung des liebenden Herzens im Hell-Dunkel der 
Glaubenserfahrung einen.möglichsten Spielraum lassen. Wichtig, ja not-, 
wendig und geradezu unersetzlich ist darum zunächst nur das dauernde 
Ausgestrecktsein der Seele nach dem •Mehr", das lebendige Verlangen 
nach der stets vollkommeneren Erfüllung des göttlichen Willens. Dieses 
Verlangen, das vom Heiligen Geiste rührt und von ihm genährt wird, 
wirkt ganz von selbst in wachsendem Maße wie ein unbeirrbarer Instinkt 
im Erspüren des von Gott vorgezeichneten Weges und wie eine drängende 
Kraft, diesen Weg zu gehen, unbekümmert um Schwierigkeiten und Opfer. 
Wer es daher durch Geringschätzung und Verachtung der Rufe Gottes 
positiv hemmt und lähmt, oder wer es auch nur durch geflissentliches oder 
gleichgültiges Überhören demselben langsam ersterben ließe, versündigte 
sich unmittelbar gegen das Gebot der größten Liebe. Weil das so häufig 
geschieht, "kommen so wenige Christen in der Welt über die Anfangs- 
stadien des religiösen Lebens hinaus. Wenn nämlich einmal die Unruhe 



Der Laie und die .christliche Heiligkeit 21 

des Herzens erstorben ist, nachdem so und so oft dem Drängen deT Gnade 
in irgendeiner Form Widerstand entgegengesetzt wurde, macht sich in 
der Seele eine geistliche Lethargie geltend, die ohne eine ganz besondere 
Gnade der Bekehrung kaum mehr überwunden werden kann. 

Außer der Magnanimitas, der Hochherzigkeit, a\& der dem Christen 
eigentümlichen und notwendigen Seelenhaltung im Suchen des göttlichen 
Willens, fordert das Gebot der'höchsten Gesinnung aber auch im ein- 
zelnen sittliche Leistungen, die das Alltägliche und Gewöhnliche weit 
hinter, sich lassen. Wir meinen damit nicht jene Fälle, wo durch einen 
ganz besonderen und persönlichen Ruf Gottes oder auch durch besondere 
Umstände ein •Rat" zum •Gebot" werden kann, sondern die von allen 
geforderten Leistungen, die sich unmittelbar aus dem Gebot der Liebe 
ergeben und ohne welche die Gesinnung vollkommener Gottes- und Näch- 
stenliebe in ihrer Art nicht sein kann. Für sie darf man genau so wenig 
ein Maß und eine Grenze festsetzen wie für die Liebe selbst;. Als der 
heilige Franz von Sales von der heiligen Johanna Franziska von Chantal 
verlangte, sie müsse dem unvorsichtigen Schützen, der ihren Getmahl, 
seinen eigenen Freund, bei einer Jagd getötet hatte und selber unter 
diesem tragischen Vorfall sehr litt, nicht nur vollkommen verzeihen, 
sondern ihm auch positive und öffentliche Beweise ihrer verzeihenden 
Liebe geben, da sträubte sich die Heilige lange dagegen, bis sie ihr 
menschliches Herz schließlich' doch bezwang und ein Kind jenes unglück- 
lichen Mannes aus der Taufe hob. Dieser für die empfindsame Frau 
geradezu heroische Akt der Nächstenliebe war keineswegs ein Werk der; 
Ubergebühr, .sondern fiel noch unter das Gebot, ebensowenig wie die] 
Liebeserweise des barmherzigen Samaritans im Evangelium Werke der 
Übergebühr waren, sondern unter das Gebot fielen. Daß sich ihr ganzes 
Innere gegen einen solchen Heroismus zur Wehr setzte, war natürlich und 
lag nicht in ihrer freien Entscheidung; darum konnte sie zunächst auch 
mit dem besten Willen das Verlangen ihres Seelenführers nicht zur Aus-j 
führung bringen. Eines aber kramte sie, unld das hat si« getan: das Ver-i 
langen nach der vollkommenen Erfüllung des Gebotes der größten Liebe 
in sich nähren und vertiefen; das war ihre Pflicht. Dieses Verlangen, dieses 
ständige Ringen mit sich selbst und mit Gott im Gebet, dieses ernste 

-Streben nach der Vollkommenheit, hat ihr die Gnade eingebracht, der 
Gesinnung auch die Tat folgen zu lassen. Welche Taten im einzelnen ver- 
pflichtend Vor uns hintreten, ist zwar oft von vornherein gar nicht aus- 
zumachen. Das liebende Herz aber, das von Tat zu Tat fortschreitet, wird 
mit untrüglicher Sicherheit erkennen, wohin die Stimme des Geliebten 
es ruft. •        , - 

Aus dem bisher Gesagten ergibt sich nun auch, in welchem Sinne und 
mit welchen Einschränkungensman nach unserer Auffassung von einer 
allgemeinen Verpflichtung, stets das Vollkommenere zu tun, sprechen 
kann. Gott paßt sich durchaus den natürlichen Entwicklungsgesetzen der 



22 Friedrich "Wulf S.J. 

menschlichen Seele an und übt keinen die Natur vergewaltigenden Zwang 
aus. Andererseits verlangt er aber von allen kraft des Gebotes mehr, als 
den meisten •guten Christen" bewußt ist. Der Unterschied zwischen den 
Pflichten der Mönche und Ordensfrauen und denen der Christen in der 
Welt ist keineswegs so groß, als so viele leider meinen. Gewiß braucht 
man die höhere asketische Leistung, die den Ordensstand als ganzen aus^ 
zeichnet, nicht zu leugnen, man darf sie aber auch wieder nicht, wie wir 
schon öfter betonten, zum Absolutwert machen und an ihr die Vollkom- 
menheit überhaupt messen wollen. Dadurch verschiebt man das evange- 
lische Ideal und bringt dem Laien viel zu wenig zum Bewußtsein, daß er 
dieselbe Liebe, Demut und Geduld, ja im Grunde sogar dieselben Tugen- 
den der Armut, der Keuschheit und des Gehorsams, in seinen Verhält- 
nissen und entsprechend den Pflichten seines Standes, immer vollkom- 
mener zu üben habe. 

Je klarer diese Erkenntnis sich durchsetzt, je schärfer und tiefer das 
Wesen der christlichen Vollkommenheit erfaßt ist, desto deutlicher wird 
auch der sachentsprechende und gottgewollte Unterschied zwischen 
der Frömmigkeit der Ordensleute und der der Weltchristem hervortreten. 
Wohl niemand hat das so klar gesehen und betont wie Franz von Sales. 
Eben weil er dieselbe •Gottseligkeit" ohne irgendwelche Abstriche mit 
jedem gottgewollten Stande und Berufe vereinbar hielt und es darum 
als einen Irrtum und eine Ketzerei erklärte, sie aus dem Lager der Sol- 
daten, aus den Werkstätten der Handwerker, von dem Hofe der Fürsten 
und dem Hauswesen den Eheleute zu verbannen5, konnte er auch darauf 
hinweisen» in wie verschiedener Weise sie jeweils verwirklicht werden 
muß. •Was meinst du wohl, Philothea, wäre es angemessen, wenn ein 
Bischof einsiedlerisch leben wollte wie der Karthäuser, wenn der Ehegatte 
auf allen Erwerb verzichten wollte wie der Kapuziner, wenn der Hand- 
werker den ganzen Tag in del? Kirche zubrächte wie der Mönch? ... Wäre 
solche Gottseligkeit nicht töricht unordentlich und unerträglich? Und 
doch werden solche Fehler oft begangen". 

Das ist auch fürjmsere Zeit geschrieben. Wie selten haben gerade Laien 
ein rechtes Bild von ihren besonderen Christenpflichten, wie selten ist es 
ihnen klar, daß ihre Vollkommenheit darin besteht, ihren Stand und 
Beruf im> vollen Umfang ihrer Aufgaben zu heiligen. Nicht danach wer- 
den sie von Gott im Gericht in erster Linie gefragt, wie lange sie dem 
Gebete obgelegen und wie schwere Bußen sie auf' sich genommen • ob- 
wohl auch sie beten und büßen müssen •, sondern danach, ob und wie- 
weit sie ihr eheliches Leben geheiligt, ihre Pflichten gegen den Ehegatten 
und die Kinder erfüllt, ob sie insbesondere auch ihren kaufmännischen, 
ärztlichen, wissenschaftlichen und sogar ihren technischen und politischen 
Beruf als Christen und mit christlichem Geiste ausgeübt haben. Mit Recht 

5 Philothea 1,3. 



Der Laie und die christliche Heiligkeit 23 

sagt darum einmal Bossuet, niemand werde außerhalb seines Standes 
heilig. 

JWir haben im. aszetischen Schrifttum viel Schönes über die allge- 
meinen Grundsätze der. christliehen. Vollkommenheit, 
ebenso über die standesgemäße Heiligkeit der Oxdensleute» allen- 
falls noch des Priestertums, aber'kaum etwas über das christliche 
Ethos der Laienberufe. Dex Grund hierfür Hegt darin, daß der 
Mönch und der Priester diese Aufgabe gar nicht zu bewältigen vermögen, 
weil sie nur von denjenigen gelöst werden kann, die in den betreffenden 
Berufen selbst tätig sind und sich in ihren natürlichen Gesetzen und Er- 
fordernissen auskennen. Was von theologischer Seite zu leisten ist, besteht 
darin, dem Laien die allgemeinen und besonderen Grundsätze der 
katholischen Moral und Aszetik an die Hand zu geben, mit deren Hilfe 
er im einzelnen seinen Stand und seinen Beruf im Geiste der christlichen 
Vollkommenheit zu heiligen vermag. Was wir dementsprechend von einem 
wahrhaft christlichen Arzt, Wirtschaftler, Juristen oder Politiker erwarten, 
ist nicht so sehr, daß eT uns z.B. etwas über das allgemeine christliche 
Menschenbild nach der katholischen Theologie zu sagen weiß, wie das 
jüngst in einer neueren Zeitschrift geschah'', • so sehn es notwendig und 
lobenswert ist, daß ein Laie davon etwas weiß •, sondern daß er uns das 
Bild eines vollkommenen und heiligen Arztes, Wirtschaftlers, Juristen 
und Politikers entwirft. Das zu sagen und noch mehr zu leben ist seine 
Aufgabe. Danach ruft und schreit eine Zeit, die den Laien in die vorderste 
Phalanx der Kirche stellt. Wird diese Aufgabe gelöst, • und« das wird 
von der» apostolischen Weite und Aufgeschlossenheit des Klerus ebenso 
wie der Laien abhängen • dann hat die katholische Läienbewegung eine 
große Zukunft vor sich. Andernfalls wird jede noch so großartig auf- 
gezogene •Katholische Bewegung" (Actio catholica) im •Betrieb" ver- 
sanden. , 

Bei der Herausarbeitung eines Vollkommenheitsideals für den Christen 
in der Welt wird man sich nun nach zwei Seiten hin vor Einseitigkeit 
und Irrtum hüten müssen. Man darf weder die natürlichen Güter irgend 
eines,Standes oder Berufes verdächtigen und ihre Entfaltung in wesent- 
lichen Stücken hindern oder hemmen, • das bedeutete eine von Gott 
nicht gewollte Verkümmerung und Verkürzung der Natur, • noch auch 
auf eine bloße religiöse Höherführung und Durchgeistigung dieser Güter 
hinzielen, • das käme einer naturalistischen Vereinfachung und Ver- 
flachung des christlichen Vollkommenheitsideals gleich. Beide Irrtümer, 
ein gewisser Supranaturalismus und viel mehr noch ein Naturalismus, 
sind heutzutage auch in Laienkreisen weit verbreitet, wie eine Rundfrage 
der von französischen Dominikanern herausgegebenen Zeitschrift  •La 

* Hermann Frühauf, Das christliche Menschenbild, Frankfurter Hefte, Mai 1946. 
Heft 2. 



24     , Friedrich Wulf S.J. x 

Vie Spirituelle" über den kommenden Heiligentyp neuerdings zeigt7. Den 
Verfassern der meisten dort eingesandten Zuschriften ist absolut nicht 
klar, daß der Gott der christlichen Offenbarung ebenso Schöpfer und Er- 
halter aller indischen, der materiellen und geistigen Güter ist, und darum 
im geordneten und treuen und opfervollen Dienst an diesen gefunden 
werden kann, als auch zugleich Urheber einer über alle Welt hinaus- 
liegenden und alle verpflichtenden Gnadenordnung, die im Zeichen des 
Kreuzes, d.Ti. aber des schmerzhaften Verzichtes auf eben jene Güter der 
Natur aufgerichtet wird. Die Heiligkeit des Christen in der Welt kann 
darum ebenso wenig nur weltzugewandt sein, wie die des Mönchtums nur 
weitabgewandt sein darf. Konkret gesprochen heißt das: wahre Heiligkeit 
kommt wohl den weltlichen Berufen in mannigfaltigerweise zugute, in- 
dem sie dieselben vervollkommnet und adelt, entzieht aber zugleich den 
Gott suchenden Menschen immer mehr einer rein natürlichen Hingabe an, 
sie, die ihn von Mal zu Mal weniger zu erfüllen und zu beglücken vermag. 

•Die Gottseligkeit verdirbt nichts", sagt Franz von Sales, der klassische 
Lehrer der Laienfrömmigkeit8, •wenn sie echt ist; im Gegenteil, sie ver- 
vollkommnet alles; und wenn sie dem rechtmäßigen Berufe irgend eines 
Menschen widerstreitet, dann ist sie sicherlich falsch. Die Biene saugt ihren 
Honig aus den Blumen, ohne sie zu beschädigen; sie läßt sie. genau so 
ganz und frisch, als sie dieselbe fand. Die wahre Gottseligkeit tut noch 
mehr, nicht bloß bringt sie keinem Stande oder Geschäfte irgend einen 
Nachteil, sie ziert und verschönert sie vielmehr. Edelsteine aller Art ge- 
winnen an Glanz, ein jeder nach seiner Farbe, wenn sie in Honig getaucht 
werden; ebenso wird jedermann liebenswürdiger in seinem Berufe, wenn 
er die Gottseligkeit damit verbindet. Durch sie wird das Hauswesen 
friedlicher, die Liebe der Ehegatten aufrichtiger, der Dienst der Fürsten 
treuer und jede Art von Beschäftigung süßer und lieblicher." 

Das ist aber nur darum der Fall, weil die Gottseligkeit, das ist die 
vollkommene Liebe, den Menschen -zugleich immer mehr von seinen 
rein geschöpflichen Bindungen an Dinge und Personen innerlich löst und 
frei macht, entsprechend der Forderung des Apostels:,,. Diejenigen, die 
verheiratet sind, mögen so leben, als wären sie es nicht, die etwas erwer- 
ben, als hätten sie nichts zu eigen, und die, welche die Güter dieser Welt 
benützen, als hätten sie nichts davon; denurdie Gestalt dieser Welt ver- 
geht" (1 Kor 7,30 f). Erst diese innere Freiheit, erst diese Gotterfülltheit 
gibt allem weltlichen Tun einen Adel und einen Glanz, der dem rein natür- 
lich denkenden Menschen fehlt. •Der Liebende fliegt, läuft und freut 
sich", sagt unnachahmlich die Nachfolge Christi (III. 5,14ff), •er ist frei 
und wird durch nichts gehalten. Er gibt alles hin, um alles zu erhalten, 
und er hat alles in allem, weil er über allem in dem einen Allerhöchsten 

7 Februar 1946; einen Auszug der eingesandten Zuschriften bringen die •Stim- 
men der katholischen Welt", Heft 1, Juni 1946, S. 52 ff. 

8 PhilotheaI,3,   '     " 



Der Laie und die christliche Heiligkeit 2? 

ruht, aus welchem jegliches Gut-entspringt und hervorgeht. Er sieht nicht 
auf die Gaben, sondern wendet sich über alle Güter zu dem Geber." 

Das Sich-Trennen und Abschiednehmen von aller Kreatur, je und je 
von neuem, das Hineinschreiten in die •Wüste", in die •Nacht der Sinne 
und des Geistes" wird in jedem Falle schmerzlich sein,- für den Christen 
in der Welt nicht weniger als für denjenigen, der von vornherein den 
buchstäblichen Verzicht für wesentliche Bereiche seines Lebens vollzieht 
und daran festzuhalten feierlich verspricht. Ja, es wird für jenen noch 
um ein Bedeutendes erschwert, da ihm die Dinge dieser Erde inniger ver- 
traut bleiben, und er die blutwarme Nähe liebender Menschen mehr als; 
die anderen verspürt. 

Wenn darum der rein natürlich denkende Mensch schon verständnislos 
vor den großen asketischen Gestalten des Christentums steht, vor den 
Mönchen der Wüste und den verborgenen Büßern, -wie müßten ihm dann 
erst alle Begriffe versagen, wenn er einmal Einblick gewänne in den 
inneren Aufstieg eines Menschen zu Gott inmitten der. Welt. Müßte es 
ihm nicht bei ehrlichem Eingeständnis Tätseihaft und unbegreiflich er- 
scheinen, zu sehen, wie ein geheimnisvolles Licht Macht über eine Seele 
gewinnt und die Lichter dieser Welt immer mehr überstrahlt, und ein 
Mensch durch die Schönheit und den Reichtum der Geschöpfe, durch ihren 
bezaubernden und betörenden Reiz hindürehscbreitet, als seien sie nicht? 
Dabei würde er feststellen • jind gerade das müßte ihm vollends unver- 
ständlich erscheinen •, daß ein solcher Christ nicht einmal ein Verächter 
der Welt ist. Im Gegenteil, je tiefer ihn die Gnade innerlich ergreift und 
umwandelt, je mehr er sich infolgedessen von den Dingen entfernt, desto 
klarer wird er, von Gott zurückkehrend, auch in der geschaffenen Welt 
das Licht Gottes aufstrahlen sehen, in ihrem Glanz wie in ihrem Dunkel 
und ihren Rätseln. Er wird, wie die Sprache der christlichen Frömmig- 
keit so schön sagt, in allen Dingen Gott finden. 

Nun aber zum Schluß noch einmal die Frage: sind im Ernst alle, ohne 
Ausnahme, zu einem solchen Ideal berufen und verpflichtet? Müßten die 
Menschen ininitten der Geschäfte der Welt, angesichts der reinen und 
unberührten Gipfel christlicher Heiligkeit, nicht erschrecken, selbst wenn 
sie ehrlichen Verlangens nach ihnen Ausschau hielten •-und das wäre 
doch der günstigste Fall. Hallt ihnen nicht immer wieder das Echo der 
Stimme Christi von ihren steilen Abhängen entgegen: •Wie schwer wer- 
den die Begüterten in das Reich Gottes eingehen?" 

In der Tat, wenn Christus schon sagt, eher gehe.ein Kamel durch ein 
Nadelöhr, als daß ein Reicher das Heil erlange, wie dürfte dann ein 
Mensch, der durch tausend Bande an die Welt gebunden ist, je erhoffen, 
die Gipfel christlicher Heiligkeit zu bezwingenj' Hier gilt jedoch, was der 
Herr einst den Jüngern auf ihre bestürzte Frage: •Welcher Reiche kann 
dann überhaupt noch gerettet werden", zur Antwort gab: •Nach Men- 
schenart wäre es unmöglich, nicht aber bei Gott; denn bei Gott ist alles; 



26 Josef Schmid 

möglich" (MklQ, 26 f). Erst die eingegossene Liebe des Heiligen Geistes 
gibt einem Menschen die Möglichkeit und die Kraft, auch das Liebste auf 
dieser Erde um Gottes willen zu lassen. 

Wenn also schon je die Gnade Anfang, Mitte und Ende unseres Weges 
zur Vollkommenheit ist, dann gilt das in geradezu überwältigender Weise 
für den Christen in der Welt. Auf ihn finden die Worte der Abschieds- 
rede: •Ohne mich könnt ihr nichts tun", ihre großartigste Anwendung. 
JDenn er ist, wie Paulus in Bezug auf die Verehelichten sagt (1 Kor7,34), 
gerade auf Grund seines Standes mehr als alle anderen geteilt zwischen 
dem alleinigen Gott und der Welt, die beide seine Kräfte und seine Liebe 
"beanspruchen. Aus sich hat aber der Mensch keine Macht, diesen Zwiespalt 
zu überwinden. Wer daher begründeterweise in der Welt verbleibt und 
dennoch zur Vollkommenheit des christlichen Lebens gelangen will, der 
muß als erstes und immer mehr davon durchdrungen sein, daß es eines 
einzig großen Wunders der göttlichen Gnade bedarf, um beides mitein- 
ander zu vereinbaren: Gott über alles zu lieben und wieder in allem 
und durch alles hindurch. Will er den Aufstieg zu Gott wagen, dann 
muß er gleich dem Apostel den Geist "in sich rufen hören: •Meine Gnade 
genügt dir. Denn in der Schwachheit kommt die Kraft zur Vollendung" 
<Kori2,9). 

Der Vergeltungsgedanke im Evangelium 
Von Dr.   Josef Schmid, Hochschulprofessor, Dillingen (Donau) 

• Der Vergeltungsgedanke ist ein wesentlicher Bestandteil jeder, religiös 
fundierten Ethik. Weil jede religiöse Ethik theonom ist, in ihr das sitt- 
liche Handeln nichts anderes ist als Gehorsam gegen Gott, darum ist darin 
auch stets der Lohn- oder Vergeltungsgedauke eingeschlossen. Autonome 
Ethik, bei der der Mensch sich selbst Gesetz ist und das sittliche Handeln 
um "seiner selbst willen erfolgt, ist in einer religiös begründeten Ethik 
nur auf Grund einer Inkonsequenz möglich, weil sich die Ethik nicht von 
ihrer religiösen Grundlage trennen läßt1. Die Gestaltung des Vergeltungs- 
gedankens kann aber in den einzelnen Religionen sehr verschieden sein, 
und darin offenbart sich die Höhenlage einer jeden Religion und ihres 
•Gottesbegriffes. 

Wie ist der Vergeltungsgedanke im Evangelium, der Lehre Jesu, gestal- 
tet? Ehe davon gesprochen werden kann, ist zuerst zu fragen, welche Be- 
deutung er in detr Religion des Alten Testaments (AT) und des Spät- 
judentums hat. Denn das AT ist die Grundlage des NT und zwischen 
beiden steht zeitlich wie entwicklungsgesehichtlich das Judentum. 

1 Dies wird auch von einem hervorragenden Vertreter moderner' Ethik wie 
Nicolai Hartmann (Ethik, Bgrlin und Leipzig 1926, 735 ff) mit wünschenswerter 
Klarheit und Schärfe betont. Hartmann sieht darin eine der unaufhebbaren 
ethischen Antinomien. Entweder zerstört der Begriff des Sittlichen den Gottes- 
begriff oder dieser hebt jenen auf. Menschliche Einsicht kann hier nur ein unver- 
söhnliches Entweder • oder sehen. 




