26 : " Josef Schmid

moghch“ (Mk 10,26 f). Erst die eingegossene Liebe des Heiligen Geistes
gibt einem Menschen die Moglichkeit und die Kraft anch das Liebste auf
dieser Erde um Gottes willen zu lassen.
. Wenn also sc¢hon je die Gnade Anfang, Mitte und Ende unseres Weges
zur Vollkommenheit ist; dann gilt das in geradezu iiberwiltigender Weise
fiir den Christen in der Welt. Auf ihn finden die Worte der Abschieds-
rede: ,,Ohne mich kénnt ihr nichts tun®, ihre groBartigste Anwendung.
Denn er ist, wie Paulus in Bezug auf die Verehelichten sagt (1 Kor 7, 34),
gerade auf Grund seines Standes mehr als alle anderen geteilt zwischen -
dem alleinigen Gott und der Welt, die beide seine Krifte und seine Liebe
beanspruchen. Aus sich hat aber der Mensch keine Macht, diesen Zwiespalt
zu iiberwinden. Wer daher begriindeterweise in der Welt verbleibt und
dennoch zur Vollkommenheit des christlichen Lebens -gelangen will, der
muf? als erstes und immer mehr davon durchdrungen sein, daB es eines
einzig groflen Wunders der gottlichen Gnade bedarf, um beides mitein-
ander zu vereinbaren: Gott iiber alles zu lieben und wieder in allem
und durch alles hindurch. Will er den Aufstieg zu Gott wagen, dann
- mul} er gleich dem Apostel den Geistin sich rufen héren: ,,Meine Gnade
geniigt dir. Denn in der Schwachheit kommt die Kraft zur Vo]lendung“
{Kor 12,9).

»

Der Vergeltungsgedanke im Evangelium
Von Dr. Josef Schm id, Hochschulprofessor, Dillingen (Donau)

. Der Vergeltungsgedanke ist ein wesentlicher Bestandteil jeder religios
fundierten Ethik. Weil jede réligiose Ethik theonom ist, in ihr das siti-
liche Handeln nichts anderes ist als Gehorsam gegen Gott, darum ist darin
auch stets der Lohn- oder Vergeltungsgedamke eingeschlossen. Autonome
Ethik, bei der der Mensch sich selbst Gesetz ist und das sittliche Handeln
um seiner selbst willen erfolgt, ist in einer religios begriindeten Ethik
nur auf Grund einer Inkonsequenz méglich, weil sich die Ethik nicht von
ihrer religiosen Grundlage trennen lifit!. Die Gestaltung des Vergeliungs- -
gedankens kann aber in den einzelnen Religionen sehr verschieden sein,
und darin offenbart sich die Hohenlage einer jeden Religion und jhres
Gottesbegriffes. o
Wie ist der Vergeltungsgedanke im Evangehum, der Lehre Jesu, gestal- :
. " tet? Ehe davon gesprochen werden kann, ist zuerst zu fragen, welche Be-
. deutung er in der Religion des Alten Testaments (AT) und des Spit-
judentums hat. Denn das AT ist die Grundlage des NT und zwischen
beiden steht zeitlich wie entwicklungsgeschichtlich das Judentum.

1 Dijes wird auch vqn einem hervorragenden Vertreter moderner- Ethik wie
Nicolai- Hartmann (Ethik, Belin und Leipzig 1926, 735 ff) mit wiinschenswerter
Klarheit und Schiarfe betont. Hartmann sieht darin eine der unaufhebbaren
ethischen Antinomien. Entweder zerstort der Begriff des Sittlichen den Gottes-
begriff oder dieser hebt jenen auf. Menschliche Einsicht kann hier nur ein unver-
sohnliches Entweder — oder sehen.



Der Vergeltungsgedanke im Evangelium ' 27

1. Im AT bildet die Lehre von der gerechten Vergeltung Gottes das
wichtigste Motiv des sittlichen Handelns. Entsprechend der sehr spéten
Ausgestaltung des Glaubens an ein verschiedenes Los der Guten und
Bosen in der anderen Welt wird dabei die Vergeltung zunidchst als eine
diesseitige verstanden. Dieser Diesseitsstandpunkt kommt z. B. klar zum
Ausdruck im vierten Gebot des Dekalogs (Ex 20, 12): ,,Halte deinen Vater
und deine Mutter in Ehren, damit du lange lebest in dem Lande, das dir
Jahwe, dein Gott, zu eigen geben wird* oder in einem Worte wie Prov
22,4: ,Der Lohn der Demut®und der Furcht vor Jahwe ist Reichtum)
Ehre und Leben‘. Der Glaube, daB Gott die guten und die bosen Taten
der Vilker und der einzelnen Ménschen belohnt bzw. bestraft, durchzieht
das ganze AT von seinen idltesten bis zu seinen jiingsten Bestandteilen.
Der Vergeltungsgedanke ist mit der Idee, daB Gott der Schopfer, Herr
und Lenker der Welt und daf er absolut gerecht ist, unlésbar verbunden. -
Auch durch den Glauben, daB8 Gott Israel zu seinem Volk erwiihlt hat,
wurde er micht aufgehoben oder eingeschrinkt. In der Gerichtspredigt’

- der Propheten sind beide Gedanken vielmehr fest miteinander.verbunden,

!

und der Vergeltungsgedanke wird zu einer* Art Sicherung gegen ein leicht-
fertiges Verstindnis der Erwahlung. Gerade weil Israel Gottes Volk ist
und Jahwe durch den Bundesschluf sein Eheherr geworden ist, darum
straft er jeden Abfall von ihm und seinen Geboten, ziichtigt er sein Volk
(vgh Amos3,2). Der Vergeltungsgedanke beherrscht die Geschichtstheo-
logie des Richterbuches und der Kinigsbiicher und bildet den Kerngedan-
ken der prophetischen Geschichtstheologie. ,,Der Vergeltungsglaube dient
den Propheten dazu, das geschichtliche Geschehen als sinnvolles Handeln
Gottes zu erweisen™. Die furchtbaren Heimsuchungen Israels durch die
méchtigen heidnischen Nachbarvilker sind Strafgerichte Gottes, und jene
Vilker sind nur Werkzeuge in der Hand Gottes'. Der , Eifer”, mit dém
Gott vergeltend in die Geschichte eingreift, ist nichts anderes als die
Durchsetzung der in seinem Wesen begriindeten sittlichen Ordnung. Er
sucht nach Ex20,5f die Siinden der Viter an den Enkeln heim® und er-
weist sich denen, die seine Gebote befolgen, gniddig auf tausend Jahre.
Mit der Entfaliung des religivsen Individualismus seit dem Exil ( Jere-
mias und Ezechiel), aber auch schon in friiherer Zeit wird der Ver-
geltungsgedanke auch auf das Leben des einzelnen Menschen ange-
wendet. Die Individualisierung der Religion wird gerade vor allem vom

Vergeltungsgedanken her durchgefiihri®, Die gerechte individuelle Ver-

geltung ist namentlich ein Hauptgeﬂanke der sogenannien Weisheits-

hteratur Gott vergilt einem jeden nach seinen Werken (Prov 24 12; Sir

t Vgl auch Lev26, ferner Gen15,1; 30,18; Jer3s, 16; Ps 127 (126), 3; Su‘2 8;

' 11 22: 51,30; Koh 9, 5; nach Sap 5, 15 besielit er im ewigen Leben.

% Wiirihwein in ThWb z. NT 1V 713 1.
‘4 4Kon 15,37; Is 47, 6; 56, 91f; Jer 1, 14 1f; 51, 20ff; Ez 21, 18 ff; 29, 19ff 30, 10.
¢ Vel auch Ps37 (36), 28; Prov 20, 7; Sir 44 101, :
¢ Vel E Sjoberg, Gott und die Stinder im palasimensmchen Judentum, Stutt-

N

gart 1938, 96.



- -

98 Josef Schmid.

16,12). Es ist das Hauptanliegen der Weisheitsliteratur, zu zeigen, wel-
~ chen Weg der Mensch gehen muB, um sein Gliick zu finden und sich vor
Ungliick zu bewahren. Als Anfang aller Weisheit aber wird die Furcht
vof dem jede Tat vergeltenden Gott erklart. :

Doch sollte die starre Anwendung dieses Gedankeéns, "wonach Wohl-

ergehen und Leiden in allen Fillen gottliche Vergeltung und darum Kenn- - -

zeichen fiir gut oder bos sind, wiederum manchen alttestamentlichen
Frommen zum schweren religigsen Piroblem, Anlafl zum Zweifel an Gottes
Gerechtigkeit werden. Der Dichter des Ps73 (72) wire, wie er selbst
bekennt, dariiber beinahe gestrauchelt. Und dem Prediger ist es das

- groBie aller Lebensritsel, das ihn in triiber, miider Resignation enden
ldBt. ,.Es ist sinnlos, wie es anf Erden zugeht, daB es Gerechie gibt, deren
Geschick dem Tun der Frevler entspricht, und daB3 es Frevler gibt, deren
Geschick dem Tun der Gerechten entspricht® (8, 14). Der Gedanke, daB
das Leiden der Gerechien und das Gliick der Gottlosen bloBer Schein und
nur voriibergehend sind’, kann das religiose Gemiit néch nicht beruhigen.
Darum bleibt den alttestamentlichen Frommen, solange ihr Blick auf die-
diesseitige Welt beschrinkt ist, nur die hart errungene Uberzengung, daB
Gottes Weisheit unergriindlich ist und sein Walten darum nicht mit mensch-
lichen MafBstiben gemessen werden darf (vgl. Job26,1). Erst mit der
Ausbildung des Glaubens an die Auferstchung der Toten und die jen- -
seitige Vergeltung wurde eine Losung fiir diese driickende Frage gefun- -
den. In 2 Makk (6,26; 7,17.19.36; 12, 441—45) und im Buch der Weisheit
(3,1->9; 4,10; 5,9—18; 6,19) wird mit aller Bestimmtheit ausgesprochen,
daR die eigentliche Vergeltung fiir die Guten und die Bosen erst im Jen-
seits erfolgt.

Es ist unbestreltbar daf} dle Idee der diesseitigen Vergeltung der alt-
testamentlichen Religion einen stark euddmonistischen Zug gibt. Bei
_den Propheten allerdings ist iiberall, wo von Vergeltung gesprochen wird,
der sittliche Gottesbegriff, die Idee, dal Gott die Geschichte mit Allmacht,
Weisheit und Gerechiigkeit lenkt, der beherrschende Gedanke. Hier han-
delt es sich in erster Linie nicht um den Menschen und sein Ergehen,
sondern um Gott. Umso starker tritt der Eudimonismus in der Weisheits-
literatur hervor.

2. Das Judentum?® hat vom AT den Vergeltungsgedanken zusam-
" men mit dem Begriff der gottlichen Weliregierung und Gerechtigkeit iiber-
nommen. Das Charakteristische am jiidischen Vergeltungsgedanken ist
nicht der Lohngedanke als solcher, der sich aus dem Gottesbegriff ergab,
sondern das strengé Festhalten am Glauben an die immanente dies-
seitige Vergeltung, und dies trotz aller Lehren der leidensvollen jiidi-

7 Vgl Ps. 37 (36), 2. 10; 49 (48), 10 ff. )
8 Vgl. dazu besonders Sjoberg a.a.0:, 100ff; H. L. Strack und P. Billerbed,
Kommentar ‘zum NT aus Talmud und Mldrasch IV, Miinchen 1928, 484—500;

J. Bonsirven, Le Judaisme Palestinien au temps de Jesus Christ, II, Paris 1935,
53—69. .



'

Der Vergeltungsgedanke im Evaugelium * 29

schen Geschichte und trotz des nun voll ausgebildeten Glaubens an das
eschatologische Gericht und die jenseitige Vergeltung. Den Grund fiir
diese Erscheinung haben wir im jiidischen Gottesbegriff zu sehen. Gottes
Gerechtigkeit mu £ sich in seinem Walten in der Geschichte offenbaren,
~und zwar so, daf} dieses Walten auch dem menschlichen Denken begreif-
lich wird. Dies gibt dem jiidischen Gottesbegriff einen rationalistischen
Zug. Nur die Apokalyptik, nach welcher der gegenwiirtige Aon ganz in
der Macht dimonischer Michte sich befindet®, geht hier eigene Wege. Aber
den Glauben an die eschatologische Vergeltung hilt auch sie fest. Der
starre Vergeltungsglaube ist vor allem ein Grundzug der pharisdischen
Frommigkeit. Wohlergehen ist in allen Fillen Lohn und Ungliick in jedem
Fall Strafe, beides darum Kennzeichen des Frommen bzw. des Siinders.
Grundlegende Bedentung fiir das Verstindnis des pharisdischen Lohn-
gedankens hat sodann die Stellung des Gesetzes im Spitjudentum.
Das Gesetz (die Thora) ist Israels kostbarsten Besitz, der hiochste Beweis
der Liebe Gottes zu seinem Volke. Denn Gott hat nach der herrschenden
Anschanung Israels deshalb die Thora gegeben, daB es sich damit Ver-
dienste erwerbe und dafiir Lohn empfange. Dies war allerdings nicht die
urspriingliche Anschanung. Nach dieser war die Gegetzeserfiillung viel-
mehr nichts anderes als die Abtragung der Dankesschuld fiir die Israel
durch die Erlosung aus Agypten zuteil gewordene Gnade. Wenn Gott -
dem Frommen trotzdem fiir seine guten, Werke noch Lohn verhieB, so
war dies lediglich ein Gnadengeschenk seiner Giite. Damit war fiir den
strengen Lohngedanken kein Platz mehr. Aber die rabbinische Theologie:
hat diese urspriingliche Anschauung nicht fesigehalten. Dem Wort des
Rabbi Jochanan ben Zakkai: ,,Wenn du viel Thora gelernt hast, so tu dir
" darauf nichts zugute, denn dazu bist du geschaffen worden® steht das eines
anderen Schriftgelehrten gegeniiber; das die herrschend gewordene Lehre
" zum Ausdruck bringt: ,,Gott wollte Israel Verdienste erwerben lassen,
darum hat er ihnen viel Thora gegeben“. Nach der herrschenden Lehre
ist die Thora anBerdem in gewissem Sinne eine vom Willen Gottes unab-
hanglge, fiir sich bestehende Grole, deren sich der Fromme bemichtigt,
um durch die Anhaufung von Gebotserfiillungen ,,Verdienste anzuhiiufen™
und so Gott zu seinem Schuldner zu machen. Denn Gott ist, weil er getreu
und gerecht ist, verpflichtet, dem Frommen fiir jedes verdienstliche Werk
einen entsprechenden Lohn zu zahlén. Der Mensch kann nach rabbini-
scher Lehre mit seinen natiirlichen Kriften das Gesetz erfiillen. So wie
nun das Gesetz als eine gleidisam von Gott unabhingige GréBe angesehen
wurde, so hat man auch die Gebotserfiillungen losgelost vom Menschen
und seiner (Gesinnung als fiir sich wie auch unter sich selbstindig betrach-
" tet. Und aller Nachdruck wurde statt auf die Gesinnung auf die genaune
buchstibliche Gesetzlichkeit gelegt. Und weil alle Gebote dés Gesetzes
- von' Gott gegeben sind, darum gibt es bei ihnen nach der herrschenden
_ % Vgl. 1 Henoch 48, 7; 108, 11; 4 Esra 14, 20; syr. Bar-Apk 16, 1 usw.

[



30 : Josef Schmid - . /

Anffassung keine Wertunterschiede zwischen wichtigen und weniger wich- -

tigen Geboten und keinen Unterschied zwischen ethischen und rituellen.
Die letzteren waren es vielmehr, mit deren Beobachtung sich das Leben
des frommen Juden formlich erschopfte. Gott hat nun die Aufgabe, alle
diese verdienstlichen Werke zu buchen; wie er auch die bosen Werke des
Menschen bucht. Beim Gericht werden dann die beiden auf Grund der
himmlischen Biicher (vgl. Apk 20, 12) gegeneinander abgewogen, und nach
der Bilanz entscheidet sich das Schicksal des Menschen. ,,Wer Gebots-
erfiilllungen und gute Werke anh&uft, fiir den ist der Gan Eden (das
Paradies) da, wer aber keine Gebotserfiillungen anhduft, fiir den ist der
Gehinnom (die Hélle) da*. Von den Gebotserfiillungen, den durch das
Gesetz vorgeschriebenen verdienstlichen Werken, wurden die ,guten
Werke®, zu denen in erster Linie das Almosen und die sogenannten Lie-
- beswerke gehorten, deshalb unterschieden, weil bei ibnen im Gesetz kein
bestimmtes Maf} vorgeschrieben ist. Sie unterscheiden sich von den Gebots- -
erfiilungen auch dadurch, da der Mensch von ihnen neben dem Kapital,
d.i. dem himmlischen Hauptlohn, auch Zinsen, d. i. irdischen Lohn, emp-
fingt. Zur Ergdanzung der eigenen Verdienste der Frommen dienen schlieB- .

lich — hier wird der strenge Lohngedanke durchbrochen — nodh die ,, Ver-
~ dienste der Viter. Die Viter, namentlich Abraham, haben einen solchen
Schatz von Verdiensten angehduft, daB davon auch die Nachkommen noch
zehren konnen. Weil nach der rabbinischen Theologie auch die Frommen
nicht von Siinde frei sind, gibt ihnen Gott die Moglichkeit zur Siihne —
durch Bulle, Fasten und Gebet, die im Geésetz vorgeschriebenen Opfer,
den Versshnungstag, durch Leideh, die er den Menschen schickt, und end-
lich durch den Tod des Menschen — in dieser Welt, durch die ihr himm-
lisches Schuldkonto vermindert oder ganz abgetragen. wird, damit beim
Gericht in jedem Fall-ein Uberschuﬁ an Verdiensten bleibt.

Der entscheidend w1d1t1ge Zug am jiidischen Lohngedanken ist dle
Aquivalenz (Gleichwertigkeit) von menschlichem Verdienst. und
himmlischem Lohn. Leistung und Gegenleistung steben einander gegen-
iiber, und dies ist zugleich von grofer Tragweite fiis ‘den Gottesbegriff
des Judentums. Denn obwohl dieses nicht minder stank wie das AT den
Gedanken betonte, daBf Gott der Herr des Menschen ist, so wird durch die
Gestaltung des Lohngedankens das Verhilinis zwischen Gott und Mensch
verschoben. Es ist nicht mehr religigs im strengen Sinn, sondern zu einem
Rechts- oder Vertragsverhilinis geworden, das beide Partner in gleicher
Weise bindet und beiden Rechte und Pflichten auferlegt. Wohl haben ein-
zelne Rabbinen die Mechanisierung der Religion und Ethik durch die blof8
dullerliche Gesetzeserfiillung verworfen und andere den Lohngedanken
iiberhaupt- abgelehnt”, und es begegnen auch Worte, nach welchen das

10 Vgl den Satz des Rabbi Antiochos von Sokho: ,Seid nicht wie Kneechte, die’
ihrem Herrn unter der Bedingung dienen, daf sie Lohn empfangen; seid vielmehr
wie Knechte, die dem Herrn dienen unter der Bedingung, daf 51e keinen Lohn



N\

Der Vergeltungsgedanke im Evangelium 3F

ewige Leben Werk des gottlithen Erbarmens, also Gnade ist. Aber ,s1e
haben weder die Meinung crschiittert, dal die buchstabliche Erfiillung
des Gesetzes dem Willen Gottes Geniige tue, noch haben sie die auf der
Grundlage der Gesetzesgerechtigkeit erwachsene Soteriologie der alten
Synagoge modifizieren konnen‘ .

3" Auch im Evargelium und im NT iiberhaupt ist der Lohn, und
zwar in seiner doppelten Gestalt, als Lohn fiir die Guten und als Strafe
fiir die Siinder, ein wichtiges Motiv des sittlichen Handelns. Immer wieder
spricht Jesus vom Lohn dder von der Vergeltung. Die , Heuchler®, die
Almosen geben, beten und fasten, um von den Menschen gelobt und durch
dieses Menschenlob belohnt zu werden, haben deshalb keinen Lobn von
Gott zu erwarten. Wer dagegen diese Werke im Stillen {ut, dem wird sie
der himmlische Vater vergelten (Mt6; 1—8. 16—18). Die egoistische Form
der Néchstenliebe, die auf Erwiderung rechnet, hat keinen Lohn von Gott
zu erwarten (Mt5,461). Auf die um des Bekenntnisses zu Jesus willen
verfolgten Jiinger wartet ein groBetr Lohn im Himmel (Mt5, 12; Lk 6, 23).
Wer einem anderen. auch nur einen Becher Wasser ‘reicht, wird seines .
(himmlischen) Lohnes micht verlusiig gehen (Mk 9, 41; Mt 10, 42) und eben-
so wer einen Propheten aufnimmt (Mt 10, 41). Vor allem kommt der Ver-
geltungsgedanke zum Ausdruck in den vielen Gerichisworten Jesu. Das
Gerichtsgemalde Mt 25,31—46 zeigt, daB} der iiber. das ewige Heil oder
Verderben entscheidende Urteilsspruch mach den geleisteten oder unter-
lassenen Liebeswerken erfolgen wird. Wer den Menschensohn in dieser
Welt verleugnet, wird nach dem Gesetz der Vergeltung auch von ihm bei_
seiner Wiederkunft verlengnet werden "(Mt16,29; Mk 8,38). Wer statt
reicher Freunde, die ihm wiedervergelten konnen, die Armen einlads,
dem wird es bei der Auferstehung der Gerechten vergolten werden (Lk 14,
12—16). Wer seinen Besitz an dié Armen verschenkt, erwirbt sich dadurcx
einen Schatz im Himmel (Mk 10,21). Wenn der Menschensohn in seiner
Herrlichkeit wiederkommt, wird er jedem mach seinen Werken vergelten
(Mt 16,27). Wenn der ,,Herr” wiederkommt, wird er von seinen Knechten
- Rechenschaft fordern und einen jeden nach seiner Leistung belohnen oder
. bestrafen (Lk 12,38—46). Darum ist die irdische Lebenszeit die Zeit der
Erprobung (Lk 19, 11—27). Die Frage des Petrus nach dem Lohn, der Ent-
schadigung fiir die opferreiche Nachfolge der Jiinger wird von Jesus nicht.
mit einer grundsatzlichen Ablebnung des Lohngedankens beantwortet
* sondern’als beredltlgt anerkannt (Mk 10, 28—30).

gfanien und das Wort des Rabbi Eleazar ben Pedat: ,Heil dem, der Gottes:
ote begehrt, und nicht dem, der den Lohn sginer Gebote begehrt‘

11 Billerbeck IV 15, -

12. Vgl. dazu katholischerseits J. Herkenrath, Die Ethik Jesu in ihren Grund-
ziigen, Diisseldorf 1926, 226 ff; N})mt F.K. Karrner Der Vergeltungsgedanke in der
Ethik Jesu, Leipzig 1922 O. Midhl, Der Lohngedanke in (fer Verkiindigung Jesw
(Zsyst Th 9, 1932, 47—54) und den Artikel von Wiirthwein und Prelsker im Theol.
‘Worterbudl zum NT hrsg. von G. Kittel, IV, 699 ff.



32 Josef Schmid

Auch alle die Worte gehoren hierher, die vom Eingehen in das Gottes-
reich oder ewige Leben sprechen und dieses von bestimmten Bedingungen
_ abhingig machen. Man muf} die Gebote halten, um in das ewige Leben
einzugehen (Mk 10,17 ff; Lk 1025ff), muB darum ringen (Lk 13,23), das
blofle ,,Herr, Herr* sagen geniigt dafiir nicht (Mt7,21). Der Weg zum
Leben fiihrt durch eine enge Pforte hindurdh, ist schmal und schwer zu
finden (Mt 7, 13). Um dem ewigen Verderben zu entgehen, mull man bereit
sein, Auge, Hand und FuB zu opfern (Mk9, 43—48). Jesus verlangt als
Bedingung fiir das Heil eine Gerechtigkeit, welche die der Pharisier und
Schriftgelehrten weit iibertrifft (Mt5,20). Die ganze Bergpredigt, die
Seligpreisungen und Wehe sowohl wie auch die Antithesen, empfangen
_ihren eindringlichen Ernst durch den Lohngedanken. Nur wer Jesu Worte
hort und tut, gleicht einem klugen Mann, dessen Haus Bestand haben
wird (Mt 7,24—27; Lk 6,47—49). Der Lohn ist dabei entweder die Ver-
geltung fiir eine Leistung oder die Entschddigung fiir etwas, was der
Jinger sich in dieser Welt versagt hat. Besonders wichtig ist die Beobach-
tung, daf nicht nur der Sittlichkeit, sondern auch der Frommigkeit Lohn
verheiflen wird (vgl. Mt6,1—6; 16—18). Auch bei den dem Mt und Lk
gemeinsamen Seligpreisungen handelt es sich in erster Linie um religiose,
nicht um ethische Handlungen. Und das Gleichnis vom reichen Prasser
{Lk 16, 19—31) bringt den gleichen Gedanken in umgekehrter Weise zum
Ausdruck. Nicht deshalb wird er verdammt, weil er den vor seiner Tiire
im Elend verkommenden Armen als ,,Luft” behandelt hat, sondern weil
er ,.gottlos war, ein nur den irdischen Freuden sich hingebender GenulB-
mensch. ‘

Aus'all dem geht hervor, daB} der Lohngedanke in der Lehre Jesu nicht
ein bloBes Erbstiick aus dem AT und dem Judentum ist oder lediglich
~padagogisch”, als bloBe Anpassung an die geistige Hohe der Massen
gedeutetwerden kann. Der Lohngedanke des Evangeliums héngt unlosbar
zusammen mit der Lehre von Gott als dem Herrn und vom Gottesreich
als dem Ziel des Menschen. Die Ethik des Evangeliums kann deshalb
mnicht ,,Johnfrei” sein, weil sie Gehorsamsethik ist und nicht die Verwirk-
lichung der Idee der autonomen sittlichen Personlichkeit wie in der Stoa.
Im Lohngedanken kommt die eine Seite des Gottespegriffes des Evange-
liums zur Geltung, wonach Gott der Gehorsam gegen die von ihm gege-’
bene sittliche Ordnung fordernde Herr und strafende Richter ist, den
man fiirchten muB, weil er Leib und Seele in das Verderben der Hélle
stiirzen kann (Mt 10,18; Lk 12,5).

Trotzdem besteht ein tiefgehender Unterschied zwischen der Lehre
Jesu vom Lohn und dem jiidischen Lohngedanken, den Jesus ausdriick-
lich ablehnt. _

a) Der Lohn, von dem Jesus an all den angefiihrten Stellen direkt oder
indirekt spricht, besteht in der Aufnahme in das Gottesreich bzw. im
AusschluB von diesem, ist also eschatologisch. Jesus weill nichts



Der Vergeltungsgedanke im Evangelium - T3

von den Zinsen, die der Fromme fiir éeine Liebeswerke in dieser Welt
empfingt, und lehnt den Glauben des Judentums (und ‘des AT) an eine
gerechte Diesseitsvergeltung, nach welcher alles Gliick und Leid auf Erden
Vergeltung ist, ab. Das Wort Goethes: ,,Alle Schuld ridit sich anf Erden™
entspricht ganz uhd gar nicht seiner Lehre. Gott a8t vielmehr auf Erden

seine Sonne scheinen und seinen Leben spendenden Regen fallen iiber
Gute und Bése (Mt 5,45). Auch Jesus erkennt an, daB Gott der Herr der
Gesdhichte ist und daB ohne seine Zulassung kein Sperling tot zu Boden
fallt (Mt 10, 29); aber seine Gerechtigkeit offenbart sich erst in der.zu-
kiinftigen Welt. Die Geschichte hingegen verhiillt ihn weit mehr als sie
ihn offenbart, und alle Versuche einer Theodizee, einer Rechtfertigung
des Waltens Gottes in der Geschichte der Menschheit und der einzelnen
Menschen vor dem menschlichen Dénken bleiben unzulinglich'®. Wohl
kann nach der Lehre Jesu Leiden auch Strafe fiir Stinde sein (vgl. Lk 13,
1—5), und ist die Katastrophe Jerusalems ein Strafgericht. Aber das
eigentliche Gericht iiben das Judentum besteht nicht in der Drangsal des
Jahres siebzig, sondern in der Verwerfung als Gottesvolk und im Aus-
schluBt vom Gottesreich (Mt 8, 11 f; Lk 13, 28-—30). Auch der hundertfiltige
* Lohn, den Jesus den Jiingern-fiir das Opfer ihrer Jiingerschaft verheifit,
ist noch nicht die wirkliche Entschadigung, weil auch Verfolgungen aunf
sie warten (Mk 10,29 f). Am allerklarsten und scharfsten wird der jiidische
Glaube, daf alles Gliick und Leiden in dieser Welt Vergeltung ist, ab-
gelehnt in den Seligpreisungen der Armen, Trauernden und Verfolgten
und den Weherufen iiber die Reichen und Satten und an all den Stelien,
die das Leiden als zum Wesen der Jiingerschaft gehorig erkliren. Wohl
"hat Jesus seine Wundermacht in den Dienst der Leldgeplagten gestellt;
und dieser sein Kampf gegen das Leiden bedeutete einen Protest gegen
den pharisiischen Glauben, da8 alles Gliick und Ungliick Vergeltung sei.
Aber er hat nicht das Leiden iiberhaupt aus der Welt geschafft; denn
dieses gehort offenbar zum Zustand dieser Welt und trifft den Frommen
wie den Gottlosen.

b) Grafle Bedeutung fiir die Gestaltung des Lohngedankens hat sodann,
daB Jesus den Schwerpunkt der Ethik in die Gesinnung des Menschen
verlegt. Die guten Werke haben nicht wie bei den Rabbinen einen von
der Person des Menschen gleichsam losgelosten- Wert, der beim Gericht
gewogen wird. Der Mensch wird nichi dadurch gut, dal} er eine Menge
von Gesetzesbeobachtungen aneinianderreiht, sondern, da8 er gut ist, d. h.
sich im Gehorsam bestindig an den Willen Gottes bindet, gibt erst seinen
guten Werken ihre gsittliche Qualitit, Die gute Gesinnung des Menschen
lst der gute Baum, der die Friichte der einzelnen guten Werke hervor-
bnmgt (Mt 7,16—18; Lk 6,43 f) Die guten Werke konnen nicht von der
Personlichkeit des Menschen abgetrennt werden,'sondern belohnt wird

718 Vel. dazu W. Stiirk, Vorsehung und. Vergeltung, Berlin 1931 E. Brockmg, Die
chrlsthdle Theodizee, W1tten Ruhr 1941.

-3



54 o Josef Schmid

der sitiliche Wert des Menschen, nicht die Summe seiner einzelnen Taten.
Daraus fglgt sodann, daB das von Jesus gelegentlich gebrauchte (Mt6,
19—21; Mk 10, 21) Bild vom Schatz im Himmel in seinem Munde nicht mehr
den Sinn hat wie bei den: Rabbinen, sondern nur mehr ein bloBes iiber-
nommenes Bild zur Bezeichnung des himmlischen Lohnes iiherhaupt ist.

c) Vor allem aber — dies ist der wichtigste Unterschied gegeniiber dem
herrschenden jiidischeh Lohngedanken —steht nach der Lehre Jesu der
Mensch mit seinen guten Werken Gott nicht wie ein gleichberechtigter
Vertragspartner gegeniiber. Goti gegeniiher — dies wird durch die zwei
Gleichnisse vom Knecht (Lk 17,7—10) und vom gleichern Lobn fiir ungleiche
Arbeit (Mt20,1—16) in packender Weise gezeigt — gibt es fiir den
Menschen keinen Redltsamspruch Gott ist vielmehr, weil er der Herr des

. Mensdhen ist, auch bei seiner vergeltenden Tatigkeit frei. Sonst wire. er
nicht mehr Gott. Und der Mgtn\sch bleibt, auch wenn er alles geleistet hat,
immer nur ein ,unniitzer* Knecht, der nur seine Schuldigkeit getan hat. .
Wenn Gott trotzdem dem Menschen fiir den ihm geleisteten Gehorsam -
einen Lohn gibt, so liegt der Grund dafiir nie und nimmer in einem
Rechtsanspruch des Menschen, sondern in Gott, dessen Wesen lautere
Giite ist, d: h. der Lohn ist seinem, Wesen nach ,,Gnadenlobn®. Nur in der
Form der VerheiBung, nicht in der der Rechtsforderung vertritt das Evan-
gelium den Lohngedanken. Der Unterschied zwischen der Lehre des
Evangeliums vom Lobhn und jener der Rabbinen ist demnach zutiefst in

. der verschiedenen Bestimmung des Verhidltnisses zwischen Gott und
Mensch bestimmt. - .

d) Aber auch der jiidische Begrlff der Aqulvalenz, der Gleichwertigkeit -
von Leistung und Lohn; ist in der Lohnlehre Jesu aufgehoben. Weil der
Lohn in der Aufnahme ins Gottesreich besteht und dadurch unendlich '
iiber jede Leistung hinausragt, so kaun er nicht verdient werden und ist
auch aus diesem Gruude ,,Gnadenlohn®. Der Lohnbegriff ist darum im
Munde Jesu genau so ein bloBes Bild wie der Schaiz im Himmel. Dazu
‘kommt auBerdem; daB der Jiinger immer hinter der ihm gestellten Auf-

~gabe zuriickbleibt und darum anf Gottes gniddiges Erbarmen angewiesen
ist, immer wieder um Nachlassung seiner Schuld bitten muf} €Mt 6, 12; 18,
23ff). Auch dort, wo formell eine Gleichwertigkeit zwischen der mensch-
lichen Leistung und der gsttlichen Vergeltung gelehrt (vgl. Mt 3, 7; 6, 14; 10,
32) oder von einer Entschadlgung fiir ein Opfer Mk 8,35; Lk 6,21; 14,11)
gesprochen wird, ist in Wirklichkeit stets ein UbermaR der Vergeltung
gemeint, wetl ja die gottliche Gegengabe das menschliche Werk so weit
iiberragt wie Gottes Liebe die der Menschen. Das {JbermaB des himm-
lischen Lohnes wird aber an anderen Stellen auch ausdriicklich heryor-
gehoben', vor allem in den Seligpreisungen, nach welchen schon der Ge-
danke an den ..groflen Lohn im Himmel” die Jiinger inmitten der-Drang-

. 14 Vgl Lk6,38: Mk 10,30, wo zum hundertfiltigen irdjschen Lohn noch der
himmlische als der elgentllche Haupﬂohn dazukommt; Mt25,21; Lk12,37. -

%



Der Vergeltungsgedanke im Evangelium e 35

sale der Verfolgung in ]u“&’)el und Freude versetzen soll. Damit, daf der
Lohn in der Gemeinschaft mit Gott besteht, ist gesagt, daft er grundsitz-
lich fiir alle gleich ist. Doch schlieBt dies nicht aus, was Jesud daneben
ausdriicklich sagt, dafl es erste und letzte Plitze im Gottesreich, ver-

schiedene Grade der Seligkeit gibt's. Obgleich der himmlische Lohn fiir

alle ein freies Geschenk der gottlichen Gnade ist, und jede menschliche
. Leistung iiberragt, so richtet er smh doch in seiner Abstufung auch nach
der GroBe der. letzteren.

e) Der Lohngedanke ist schlieBlich. in der Lehre Jesw nicht das einzige
und auch nicht das Hauptmotiv der Ethik. Dies ergibt sich schon aus dem
Verhiltnis des Menschen zu Gott, der als sein Herr von ihm Gehorsam
fordern kann, ohne ihm dafiir Lohn zu schulden. Wenn ihn Gott trotzdem

.aus freier Giite dafiir belshnen will, so bleibt dabei das Lohnmotiv dem

Gehorsamsmotiv untergeordnet. Und darum ist die Ethik des Evaﬁge- .
liums nicht euddmonistisch wie die jiidische. Der Mensch bejaht und tut
das sittlich Gute nicht deshalb, weil dies fiir ihn niitzlich ist, sondern
deshalb, weil es vom Willen Gottes gefordert wird und darum in sich gut
ist. Dazu kommt aber noch, dafl nach der Lehre Jesu Gott nicht blof der
heilige, unerbittlich Gehorsam fordernde und die Verletzung der sitt-
lichen Ordnung strafende Herr ist, sondern auch undvor allem der giitige
Vater. Dadurch wird auch das Motiv des Gehorsams in entscheidender
Weise umgestaltet. Bestimmend ist nicht mehr die Furcht vor dem Herrn, |
sondern zuerst die Liebe und Darkbarkeit, die sich aus dem Verhiltnis
der Gotteskindschaft ergibt. Der Begriff der Gotteskindschaft aber schliefit
in sich, auch die Idee der Gottihnlichkeit und der Nachahmung Gottes. -
Gerade das schwerste aller Gebote Jesu, das der Feindesliebe, wird nicht
durch den Lohngedanken motiviert, sondern durch den der Gotteskind-
schaft und der Nachahmung Goites (Mt 5, 44—46). Gottes fordernde und
vergeltende Gerechtigkeit und seine iiber alles grofle, auch den Siinder -
noch als sein Kind umfassende Giite gehoren zusimmen zu dem von Jesus
gezeichneten Gottesbild.-Eine Polaritit oder Spannung liegt darim nur
fiir das menschliche Denken. In ‘Gott selbst bilden sie eine Einheit, weil
sie zusammen seine unendliche sittliche Vollkommenheit ausmachen.
Durch sie aber wird ‘auch das Verhilinis zwischen Gott und Mensch be-
stimmt, empfangt infolgedessen auch der Lohngedanke des Evangeliums

“seine eigentiimliche Gestaltung. Der Begriff des gottlichen Erbarmens war
-auch der rabbinischen Theologie nicht fremd. Seine Bedeutung fiir den-

Lohngedanken tritt darin zutage, da Gott dem Frommen Gelegenheit
zur Sithne fiir die auch von ihm begangenen Siinden gibt, damit beam
Gericht die Verdienste das Ubergewicht behalten. Damit wird aber das
gotiliche. Erbarmen seiner Gerechtigkeit untergeordnet. In diesem Zug
kommt nun der tiefste Grufid des Unterschiedes zwischen dem jiidischen

N15 Vgl Mt 5, 19; Mk 10,40; Lk 19, 17—19; 22, 28—30.
3. - N



36 N ‘ Friedrich Zoepfl

Lohngedanken und dem des Ev&mg“eli‘umé zur Geltung: bei den Rabbinen

handelt es sich um ein Begreifen-wollen von=Gottes Handeln. Nach dem .-

Evangelidvm dagegen ist ,,Gott groBer als unser Herz* (1 Joh 3,20).

Die Frommigkeit Friedrichs von Spe
Von Dr. Friedrich Zoep f 1, Hochschulprofessor, Dillingen (Donau)

"Als Friedrich von Spe erstmals einen breiteren Offentlichkeit bekannt
wurde, war er eine heftig umkiampfte Personlichkeit. Mit seiner Cautio
criminalis, die 163 (zu Rinteln in Westfalen) ohne Verfassernamen er-
schien, aber bald als sein Werk erkannt wurde, hatte Spe in ein Wespen-
nest gestochen. Wild waren sie aufgefahren, die NutznieBer der Hexen-
prozesse, die Hollenfanatiker, die Traditionalisten um jeden Preis, hatten
Spe aufs heftigste angegriffen und nicht viel hitte gefehlt, so hétten sie
ihn aus seinem Orden hin'aus'gedr%ingt, dem es hochst peinlich war, in
den offenen Kampf fiir und wider die Hexenbriande hineingezerrt zu
werden. Aben vor der unangreifbaren Wucht der Beweisfiihring Spes
zerschellten nach und nach auch die wiitendsten Angriffe der Hexenbrand-
ler, und als das Jahrhundert zur Neige ging, war Spe eine allgemein
anerkannte und verehrte Personlichkeit. Man hatte unterdessen auch
erfahren, dal! Spe ein seelenvoller Dichter, ein tiichtiger Proféssor, ein
bis zur Selbstaufopferung eifriger Seelsorger, ein untadeliger Ordens-
mann und in allem und jedem ein Mensch von ecuter, lebendiger Fr 6 m -
migkeit war. Wihrend nun sein dichterisches Schaffen, séin Kampf
gegen den Hexenwahn, sein Lebenslanf nach jeder Seite hin untersucht
sind?, harrt seine Frommigkeit, die doch die Seele seines ganzen Wirkens -~
war, noch einer genaveren Umgrenzung. Sie soll im folgenden versucht
werden. '

Zur Erforschung ider Frommigkeit Spes stehen uns aufler dem Zeugnis
seines Lebens, den zeitgenossischen Mitteilungen iiber ihn und einigen
Briefen vor allem seine drei Hauptwerke zu Gebote, die Cantio
c¢riminalis, das Giildene Tugend-Buch, die Trutz Nachtigal®. Die Cautio
criminalis wird micht lange vor 1631, dem Erscheinungsjahr, entstanden
sein. 1631 wollendete Spe auch das Giildene Tugend-Buch. Die Lieder
der Trdtz Nachtigal mag Spe zum Teil gedichtet. haben im* waldumheg-
-tefn_Dtir‘ﬂeiifn Falkenhagen bei Korvey, wo er im Herbst 1629 zur Er-

1 Die Literatur iiber Spe ist zusammengestellt z. B. Lexiken fiir Theologie und
* Kirche 9,713 f; ferner bei L. Koch, Jesuiten-Lexikon, Paderborn 1934, 1676—1678.
) EDie heutigen Verhiltnisse machen es verstindlich und entschuldbar, wenn
nicht immer die dltesten oder besten Ausgaben dieser Schriften herangezogen wur-
den. Fiir dle Cautio criminalis habe ich beniitzt die Jubiliumsausgabe Augustae
Vindelicorum 1731, fiir das Tugend-Buch die Ausgabe von F. Hatiler, Freiburg
1887, fiir Truiz Nachtigal die Ausgabe von E. W-0lf{f in: Deutsche National-
Literatur, herausgegeben von J. Kiirschner, Band 31, Stuttgart. Die ,Ver-
jiingung® der Trutz Nachtigal durch K. Simr ock, Heilbronn 1876, die ich eben-
falls herangezogen habe, gibt den Sinn der Dichtung vielfach nicht richtig wieder.





