
26 Josef Schmid 

möglich" (MklQ, 26 f). Erst die eingegossene Liebe des Heiligen Geistes 
gibt einem Menschen die Möglichkeit und die Kraft, auch das Liebste auf 
dieser Erde um Gottes willen zu lassen. 

Wenn also schon je die Gnade Anfang, Mitte und Ende unseres Weges 
zur Vollkommenheit ist, dann gilt das in geradezu überwältigender Weise 
für den Christen in der Welt. Auf ihn finden die Worte der Abschieds- 
rede: •Ohne mich könnt ihr nichts tun", ihre großartigste Anwendung. 
JDenn er ist, wie Paulus in Bezug auf die Verehelichten sagt (1 Kor7,34), 
gerade auf Grund seines Standes mehr als alle anderen geteilt zwischen 
dem alleinigen Gott und der Welt, die beide seine Kräfte und seine Liebe 
"beanspruchen. Aus sich hat aber der Mensch keine Macht, diesen Zwiespalt 
zu überwinden. Wer daher begründeterweise in der Welt verbleibt und 
dennoch zur Vollkommenheit des christlichen Lebens gelangen will, der 
muß als erstes und immer mehr davon durchdrungen sein, daß es eines 
einzig großen Wunders der göttlichen Gnade bedarf, um beides mitein- 
ander zu vereinbaren: Gott über alles zu lieben und wieder in allem 
und durch alles hindurch. Will er den Aufstieg zu Gott wagen, dann 
muß er gleich dem Apostel den Geist "in sich rufen hören: •Meine Gnade 
genügt dir. Denn in der Schwachheit kommt die Kraft zur Vollendung" 
<Kori2,9). 

Der Vergeltungsgedanke im Evangelium 
Von Dr.   Josef Schmid, Hochschulprofessor, Dillingen (Donau) 

• Der Vergeltungsgedanke ist ein wesentlicher Bestandteil jeder, religiös 
fundierten Ethik. Weil jede religiöse Ethik theonom ist, in ihr das sitt- 
liche Handeln nichts anderes ist als Gehorsam gegen Gott, darum ist darin 
auch stets der Lohn- oder Vergeltungsgedauke eingeschlossen. Autonome 
Ethik, bei der der Mensch sich selbst Gesetz ist und das sittliche Handeln 
um "seiner selbst willen erfolgt, ist in einer religiös begründeten Ethik 
nur auf Grund einer Inkonsequenz möglich, weil sich die Ethik nicht von 
ihrer religiösen Grundlage trennen läßt1. Die Gestaltung des Vergeltungs- 
gedankens kann aber in den einzelnen Religionen sehr verschieden sein, 
und darin offenbart sich die Höhenlage einer jeden Religion und ihres 
•Gottesbegriffes. 

Wie ist der Vergeltungsgedanke im Evangelium, der Lehre Jesu, gestal- 
tet? Ehe davon gesprochen werden kann, ist zuerst zu fragen, welche Be- 
deutung er in detr Religion des Alten Testaments (AT) und des Spät- 
judentums hat. Denn das AT ist die Grundlage des NT und zwischen 
beiden steht zeitlich wie entwicklungsgesehichtlich das Judentum. 

1 Dies wird auch von einem hervorragenden Vertreter moderner' Ethik wie 
Nicolai Hartmann (Ethik, Bgrlin und Leipzig 1926, 735 ff) mit wünschenswerter 
Klarheit und Schärfe betont. Hartmann sieht darin eine der unaufhebbaren 
ethischen Antinomien. Entweder zerstört der Begriff des Sittlichen den Gottes- 
begriff oder dieser hebt jenen auf. Menschliche Einsicht kann hier nur ein unver- 
söhnliches Entweder • oder sehen. 



Der Vergeltungsgedanke im Evangelium 27 

1. Im AT bildet die Lehre von der gerechten Vergeltung Gottes das 
wichtigste Motiv des sittlichen Handelns. Entsprechend der sehr späten 
Ausgestaltung des Glaubens an ein verschiedenes Los der Guten und 
Bösen in der anderen Welt wird dabei die Vergeltung zunächst als eine 
diesseitige verstanden. Dieser Diesseitsstandpunkt kommt z.B. klar zum 
Ausdruck im vierten Gebot des Dekalogs (Ex 20,12): •Halte deinen Vater 
und deine Mutter in Ehren, damit du lange lebest in dem Lande, das dir 
Jahwe, dein Gott, zu eigen geben wird" oder in einem Worte wie Prov 
22,4: •Der Lohn der Demut "und der Furcht vor Jahwe ist Reichtum/ 
Ehre und Leben"2. Der Glaube, daß Gott die guten und die ibösen Taten 
der Völker und der einzelnen Manschen belohnt bzw. bestraft, durchzieht 
das ganze AT von seinen ältesten bis zu seinen jüngsten Bestandteilen. 
Der Vergeltumgsgedaiike ist mit der Idee, daß Gott d©r Schöpfer, Herr 
und Lenker der Welt und daß er absolut gerecht ist, unlösbar verbunden. 
Auch durch den Glauben, daß Gott Israel zu seinem Volk erwählt hat, 
wurde er Sicht aufgehoben oder eingeschränkt. In der Gerichtspiredigt 
den Propheten sind beide Gedanken vielmehr fest miteinander,verbunden, 
und der Vergeltungsgedanke wird zu einer Art Sicherung gegen ein leicht- 
fertiges Verständnis der Erwählung. Gerade weil Israel Gottes Volk ist 
und Jahwe durch den Bundesschluß sein Eheherr geworden ist, darum 
straft er jeden Abfall von ihm und seinem Geboten, züchtigt er sein Volk 
(vgl. Arnos 3,2). Der Vergeltungsgedamke beherrscht die Geschichtstheo- 
logie des Richterbuches und der Königsbücher und bildet den Kerngedan- 
ken der prophetischen Ges'chichtstheologie. •Der Vergeltungsglaube dient 
den Propheten dazu, das geschichtliche Geschehen als sinnvolles Handeln 
G o 11 e s zu erweisen"8. Die furchtbaren Heimsuchungen Israels durch die 
mächtigen heidnischen Nachbarvölker sind Strafgerichte Gottes, und jene 
Völker sind nur Werkzeuge in der Hand Gottes*. Der •Eifer", mit dem 
Gott vergeltend in die Geschichte eingreift, ist nichts anderes als die 
Durchsetzung der in seinem Wesen begründeten sittlichen Ordnung. Er 
sucht nach Ex 20,5 f die. Sünden der Väter an den Enkeln heim5 und er- 
weist sich denen, die seine Gebote befolgen, gnädig auf tausend Jahre. 
Mit der Entfaltung des religiösen Individualismus seit dem Exil (Jere- 
mias und Ezechiel), aber auch schon in früherer Zeit wird der Ver- 
geltungsgedanke auch auf das Leben des einzelnen Menschen ange- 
wendet. Die Individualisierung der Religion wird gerade vor allem vom 
Vergeltungsgedanken her durchgeführt6. Die gerechte individuelle Ver- 

~ geltung ist namentlich ein Hauptgedanke der sogenannten Weisheits- 
literatur. Gott vergilt einem jeden nach seinen Werken (Prov 24,12; Sir 

1 Vgl auch Lev 26, ferner Gen 15,1; 30,18;   Ier38,16; Ps 127 (126), 3; Sir 2, 8; 
11,22; 51,30; Koh 9,5; nach Sap 5,15 besteht er im ewigen Leben. 

» Würthwein in ThWb z. NT IV 713 f. 
*4 4Kön 15,37; Is 47, 6; 56,9 ff; Jerl,14ff; 51,20ff; Ez21,18ff; 29,19ff; 30,10. 

8 Vgl auch Ps 37 (36), 28; Prov 20, 7X; Sir 44 10 f.' 
• Vgl. E Sjöberg, Gott Und die Sünder im palästinensischen Judentum, Stutt- 

gart 1938, 96. . 



28 Josef Schmid 

16,12). Es ist das Hauptanliegen der Weisheitsliteratur, .zu zeigen, wel- 
chen Weg der Mensch gehen muß, um sein Glück zu finden und sich vor 
Unglück zu bewahren- Als Anfang aller Weisheit aber wird die Furcht 
vor" dem jede Tat vergeltenden Gott erklärt. 

Doch sollte die starre Anwendung dieses Gedankelns, wonach Wohl- 
ergehen und Leiden in allen Fällen göttliche Vergeltung und darum Kenn- 
zeichen für gut oder bös sind, wiederum manchen alttestamentlichen 
Frommen zum schweren religiösen Problem, Anlaß zum Zweifel an Gottes 
Gerechtigkeit werden. Der Dichter des Ps 73 (72) wäre, wie er selbst 
bekennt, darüber beinahe gestrauchelt. Und dem Prediger ist es das 
größte aller Lebensrätsel, das ihn in trüber, müder Resignation enden 
läßt. •Es ist sinnlos, wie es auf Erden zugeht, daß es Gerechte gibt, deren 
Geschick dem Tun der Frevler entspricht, und daß es Frevler gibt, deren 
Geschick dem Tun der Gerechten entspricht" (8,14). Der Gedanke, daß 
das Leiden der Gerechten und das Glück der Gottlosen bloßer Schein und 
nur vorübergehend sind7, kann das religiöse Gemüt noch nicht beruhigen. 
Darum bleibt den alttestamentlichen Frommen, solange ihr Blick auf die 
diesseitige Welt beschränkt ist, nur die hart errungene Überzeugung» daß 
Gottes Weisheit unergründlich ist undsein Waltendarum nicht mit mensch- 
lichen Maßstäben gemessen werden darf (vgl. Job 26,1). Erst mit der 
Ausbildung des Glaubens an die Auferstehung der Toten und die jen- 
seitige Vergeltung wurde eine Lösung für diese druckende Frage gefun- 
den. In 2 Makk (6, 26; 7,17.19.36; 12,41•45) und im Buch der Weisheit 
(3,1^-9; 4,10; 5,9•18; 6,19) wird mit aller Bestimmtheit ausgesprochen, 
daß die eigentliche Vergeltung für die Guten und die Bösen erst im Jen- 
seits erfolgt. 

Es ist unbestreitbar, daß die Idee der diesseitigen Vergeltung der alt- 
testamentlichen Religion einen stark eudämonistischen Zug gibt. Bei 

^-den Propheten allerdings ist überall, wo von Vergeltung gesprochen wird, 
der sittliche Gottesbegriff, die Idee, daß Gott die Geschichte mit Allma.cht, 
Weisheit und Gerechtigkeit lenkt, der beherrschende Gedanke. Hier han- 
delt es sich in erster Linie nicht um den Menschen und sein Ergehen, 
sondern um Gott. Umso stärker tritt der Eudämonismus in der Weisheits- 
literatur hervor. 

2. Das Judentum8 hat vom AT den Vergeltungsgedanken zusam- 
men mit dem Begriff der göttlichen Weltregierung und Gerechtigkeit über- 
nommen. Das Charakteristische am jüdischen Vergeltungsgedanken ist 
nicht der Lohngedanke als solcher, der sich aus dem Gottesbegriff ergab, 
sondern das strenge Festhalten am Glauben an die immanente dies- 
seitige Vergeltung, und dies trotz aller Lehren der leidensvollen jüdi- 

' Vgl Ps. 37 (36), 2.10; 49 (48), 10 ff. , 
8 Vgl. dazu, besonders Sjöberg a.a.O., 100 ff; H. L. Strack und P. Billerbeck, 

Kommentar 'zum NT aus Talmud und Midrasch, IV, München 1928, 484•500; 
J. Bonsirven, Le Judaisme Palestinien au temps de Jesus-Christ, II, Paris 1935, 
53•69. 



Der Vergeltungsgedanke im Evangelium ' 29 

sehen Geschichte und trotz des nun voll ausgebildeten Glaubens an das 
esehatologische Gericht und die jenseitige Vergeltung. Dein Grund für 
diese Erscheinung haben wir im jüdischen iGottesbegriff zusehen. Gottes 
Gerechtigkeit muß sich in seinem Walten in der Geschichte offenbaren, 
und zwar so, daß dieses Walten auch dem menschlichen Denken begreif- 
lich wird. Dies gibt dem jüdischen Gottesbegriff einen rationalistischen 
Zug. Nur die Apokalyptik, nach welcher der gegenwärtige Äon ganz in 
der Macht dämonischer Machte sieh befindet9, geht hier eigene Wege. Aber 
den Glauben an die esehatologische Vergeltung hält auch sie fest. Der 
starre Vergeltungsglaube ist vor allem ein Grundzug der pharisäischen 
Frömmigkeit. Wohlergehen ist in allen Fällen Lohn und Unglück in jedem 
Fall Strafe, beides darum Kennzeichen des Frommen bzw. des Sünders. 
Grundlegende Bedeutung für das Verständnis' des pharisäischen JLohn- 
gedankens hat sodann die Stellung des Gesetzes im Spätjudentum. 
Das Gesetz (die Thora) ist Israels kostbarsten Beisitz, der höchste Beweis 
der Liebe Gottes zu seinem Volke. Denn Gott hat nach der herrschenden 
Anschauung Israels deshalb die Thora gegeben, daß es sich damit Ver- 
dienste erwerbe und dafür Lohn empfange. Dies war allerdings nicht die 
ursprüngliche Anschauung. Nach dieser war die Gesetzeserfüllung viel- 
mehr nichts anderes als die Abtragung der Dankesschuld für die Israel 
durch die Erlösung aus Ägypten zuteil gewordene Gnade. Wenn Gott 
dem Frommen trotzdem für seine guten. Werke noch Lohn verhieß, so 
war dies lediglich ein Gnadengeschenk seiner Güte. Damit war für den 
strengen Lohngedanken kein Platz mehr. Aber die rabbinische Theologie 
hat diese ursprüngliche Anschauung nicht festgehalten. Dem Wort des 
Rabbi Jochanan ben Zakkai: •Wenn du viel Thora gelernt hast, so tu dir 
darauf' nichts zugute, denn dazu bist du geschaffen worden" steht das eines 
anderen Schriftgelehrten gegenüber} das die herrschend gewordene Lehre 
zum Ausdrude bringt: •Gott wollte Israel Verdienste erwerben lassen, 
darum hat er ihnen viel Thora gegeben". Nach,der herrschenden Lehre 
ist die Thora außerdem in gewissem Sinne eine vom Willen Gottes unab- 
hängige, für sich bestehende Größe, deren sich der Fromme bemächtigt, 
um durch die Anhäufung von Gebotserfüllungen •(Verdienste anzuhäufen" 
und so Gott zu seinem Schuldner zu machen. Denn Gott ist, weil er getreu 
und gerecht ist, verpflichtet, dem Frommen für jedes verdienstliche Werk 
einen entsprechenden Lohn zu zahlen. Der Mensch kann nach rabbini- 
scher Lehre mit seinen natürlichen Kräften das Gesetz erfüllen. So wie 
nun das Gesetz als eine gleicnsam von Gott unabhängige Größe angesehen 
wurde,, so hat man auch die Gebotserfüllungen losgelöst vorn Menschen 
und seiner Gesinnung als für sich wie auch unter sich selbständig beträch- 
tet. Und aller Nachdruck wurde statt auf die Gesinnung auf die genaue 
buchstäbliche Gesetzlichkeit gelegt. Und weil alle Gebote des Gesetzes 
von Gott gegeben sind, darum gibt es bei ihnen nach der herrschenden 

» Vgl. 1 Henoch 48, 7; 108,11; 4 Esra 14,20; syr. Bar-Apk 16,1 usw. 



30 Josef Schmid ' 

Auffassung keine Wertunterschiede zwischen wichtigen und weniger wich- 
tigen Geboten und keinen Unterschied zwischen ethischen und rituellen. 
Die letzteren waren es vielmehr, mit deren Beobachtung sich das Leben 
des frommen Juden förmlich erschöpfte. Gott hat nun die Aufgabe, alle 
diese verdienstlichen Werke zu buchen, wie er auch die bösen Werke des 
Menschen bucht. Beim Gericht werden dann die beiden auf Grund der 
himmlischen Bücher (vgl. Apk20,12) gegeneinander abgewogen, und nach 
der Bilanz entscheidet sich das Schicksal des Menschen. •Wer Gebots- 
erfüllungen und gute Werke anhäuft, für den ist der Gan Eden (das 
Paradies) da, wer aber keine Gebotserfüllungen anhäuft, für den ist der 
Gehinnom (die Hölle) da". Von den Gebotseriüllungen, den durch das 
Gesetz vorgeschriebenen verdienstlichen Werken, wurden die •guten 
Werke", zu denen in erster Linie das Almosen und die sogenannten Lie- 
beswerke gehörten, deshalb unterschieden, weil bei ihnen im Gesetz kein 
bestimmtes Maß vorgeschrieben ist. Sie unterscheiden sich von den Gebots- 
erfüllungen auch dadurch, daß der Mensch von ihnen neben dem Kapital, 
d. i. dem himmlischen Hauptlohn, auch Zinsen, d. i. irdischen Lohn, emp- 
fängt. Zur Ergänzung der eigenen Verdienste der Frommen dienen schließ- - 
lieh • hier wird der strenge Lohnigedanke durchbrochen • noch die •Ver- 
dienste der Väter". Die Väter, namentlich Abraham, haben einen solchen 
Schatz von Verdiensten angehäuft, daß davon auch die Nachkommen noch 
zehren können. Weil nach der rabbinischen Theologie auch die Frommen 
nicht von Sünde frei sind, gibt ihnen Gott die Möglichkeit zur Sühne • 
durch Buße, Fasten und Gebet, die im Gesetz vorgeschriebenen Opfer, 
den Versöhnungstag, durch Leiden, die er den Menschen schickt, und end- 
lich durch den Tod des Menschen • in dieser Welt, durch die ihr himm- 
lisches Schuldkonto vermindert oder ganz abgetragen wird, damit beim 
Gericht in jedem Fall-ein Überschuß an Verdiensten bleibt. 

Der entscheidend wichtige Zug am jüdischen Lohngedanken ist die 
Äquivalenz "(GleichWertigkeit) von menschlichem Verdienst und 
himmlischem, Lohn. Leistung und Gegenleistung, stehen einander gegen- 
über,, und dies ist zugleich von: großer Tragweite fü» dem Gottesbegriff 
des Judentums. Denn obwohl dieses nicht minder stank wie das AT den 
Gedanken betonte, daß" Gott der Herr des Menschen ist, so wird durch die 
Gestaltung des Lohngedankens das Verhältnis zwischen Gott und Mensch 
verschoben. Es ist nicht mehr religiös im strengen Sinn, sondern zu einem 
Rechts- oder Vertragsverhältnis geworden, das beide Partner in gleicher 
Weise bindet und beiden Rechte und Pflichten auferlegt. Wohl haben ein- 
zelne Rabbinen die Mechanisierung der Religion und Ethik durch die bloß 
äußerliche Geisetzesenfüllung verworfen und andere den Lohngedamken 
überhaupt abgelehnt10, und es begegnen auch Worte, nach welchen das 

10 Vgl den Satz des Rabbi Antiochos von Sokho: •Seid nicht wie Knechte, die 
ihrem Herrn unter der Bedingung dienen, daß sie Lohn empfangen; seid vielmehr 
wie Knechte, die dem Herrn dienen unter der Bedingung, daß sie keinen Lohn 



Der Vergeltungsgedanke im Evangelium 31 

ewige Leben Werk des göttlichen Erbarmens, also Gnade ist. Aber •sie 
haben weder die Meinung erschüttert, daß die buchstäbliche Erfüllung^ 
des Gesetzes dem Willen Gottes Genüge tue, noch haben sie -die auf der 
Grundlage der Gesetzesgerechtigkeit erwachsene Soteriologie der alten 
Synagoge modifizieren können"11. 

3. Auch im Evangelium und im NT überhaupt ist der Lohn, und 
zwar in seiner doppelten Gestalt, als Lohn für die Guten und als Strafe 
für die Sünder, ein wichtiges Motiv des sittlichen Handelns. Immer wieder 
spricht Jesus vom Lohn öder von der Vergeltung. Die •Heuchler", die 
Almosen geben, beten und fasten, um von den Menschen gelobt und durch 
dieses Menschenlob belohnt zu werden, haben deshalb keinen Lohn von 
Gott zu erwarten. Wer dagegen diese Werke im Stillen tut, dem wird sie 
der himmlische Vater vergelten (Mtb, 1•8. 16•18). Die egoistische Form 
der Nächstenliebe, die auf Erwiderung Technet, hat keinen Lohn von Gott 
zu erwarten (Mt5,46 f). Auf die p des Bekenntnisses zu Jesus willen» 
verfolgten Jünger wartet ein großer Lohn im Himmel (Ml 5,12; Lk6,23). 
Wer einem anderen auch nur einen Becher Wasser reicht, wird seines- 
(himmlischen) Lohnes nicht verlustig gehen (Mk 9,41; Mt 10,42).und eben- 
so wer einen Propheten aufnimmt (Mt 10,41). Vor allem kommt der Ver- 
geliungsgedanke zum Ausdruck in den vielen Gerichtsworten Jesu. Da» 
Gerichtsgemälde Mt 25,31•46 zeigt, daß der über das ewige Heil oder 
Verderben entscheidende Urteilsspruch nach den geleisteten oder unter- 
lassenen Liebeswerken erfolgen wird. Wer den Menschensohn in dieser 
Welt verleugnet, wird nach dem Gesetz der Vergeltung auch von ihm bei 
seiner Wiederkunft verleugnet werden (Mt 16,29; Mk8,38). Wer statt 
reicher Freunde, die ihm wiedervergelten können, die Armen einlädt, 
dem wird es bei der Auferstehung der Gerechten vergolten werden (Lk 14r 

12•16). Wer seinen Besitz an die Armen verschenkt, erwirbt sich dadurch 
einen Schatz im Himmel (Mk 10,21). Wenn der Menschensohn in seiner 
Herrlichkeit wiederkommt, wird er jedem nach seinen Werken vergelten 
(Mt 16,27). Wenn der •Herr" wiederkommt, wird er von seinem Knechten 
Rechenschaft fordern und einen jeden nach seiner Leistung belohnen oder 
bestrafen (Lk 12,38•46). Darum ist die irdische Lebenszeit die Zeit der 
Erprobung (Lk 19,11•27). Di6 Frage des Petrus nach dem Lohn, der Ent- 
schädigung für die opferreiche Nachfolge der Jünger wird von Jesus nicht 
mit einer grundsätzlichen Ablehnung des Lohngedankens beantwortet,, 
sondern als berechtigt anerkannt (Mk 10,28•30). 

empfangen", und das Wort des Rabbi Eleazar ben Pedat: •Heil dem. der Gottes 
Gebote begehrt, und nidit dem, der den Lohn seiner Gebote begehrt . 

11 Billerbeck IV 15. " 
12 Vgl. dazu katholischerseits J. Herkenrath, Die Ethik Jesu in ihren Grund- 

zügen,J)üsseldorf 1926, 226 ff; prot. F. K. Karrner, Der Vergeltungsgedanke in der 
Ethik Jesu, Leipzig 1922; O. Michl, Der Lohngedanke in der Verkündigung Jesu- 
(Zsyst Th 9, 1932, 47•54) und den Artikel von Würthwein und Preisker im TheoL 
Wörterbuch zum NT, hrsg. von G. Kittel, IV, 699 ff. 



32 Josef Schmid 

Audi alle die Worte gehören hierher, die vom Eingehen' in das Gottes- 
reich oder ewige Leben sprechen und dieses von bestimmten Bedingungen 
abhängig machen. Man muß die Gebote halten, um in das ewige Leben 
einzugehen (MklO, 17 ff; Lk 10 25ff), muß darum ringen (Lkl3,23), das 
bloße •Herr, Herr" sagen genügt dafür nicht (Mt7,21). Der Weg zum 
Leben führt durch eine enge Pforte hindurch, -ist schmal und schwer zu 
finden (Mt 7,13). Um dem ewigen Verderben zu entgehen, muß man bereit 
sein, Auge, Hand und Fuß zu opfern (Mk9,43•48). Jesus verlangt als 
Bedingung für das Heil eine Gerechtigkeit, welche die dear Phatrisäer und 
Schriftgelehrten weit übertrifft (Mt5,20). Die ganze Bergpredigt, die 
Seligpreisungen und Wehe sowohl wie auch die Antithesen,' empfangen 
ihren eindringlichen Ernst durch den Lohngedanken. Nur wer Jesu Worte 
hört und tut, gleicht einem klugen Mann, dessen Haus Bestand haben 
wird (Mt7,24•27; Lk6,47•49). Der Lohn ist dabei entweder die Ver- 
geltung für eine Leistung öder die Entschädigung für etwas, was der 
Jünger sich in dieser Welt versagt hat. Besonders wichtig ist die Beobach- 
tung, daß nicht nur der Sittlichkeit, sondern auch der Frömmigkeit Lohn 
verheißen wird (vgl. Mt6,l•6; 16•18). Auch bei den dem Mt und Lk 
gemeinsamen Seligpreisungen handelt es sich in erster Linie um religiöse, 
nicht um ethische Handlungen. Und das Gleichnis vom reichen Prasser 
(Lk 16,19•31) bringt den gleichen Gedanken in umgekehrter Weise zum 
Ausdruck. Nicht deshalb wird er verdammt, weil er den vor seiner Türe 
im Elend verkommenden Armen als •Luft" behandelt hat, sondern weil 
er •gottlos" war, ein nur den irdischen Freuden sich hingebender Genuß- 
mensch. 

Aus all dem geht hervor, daß der Lohngedanke in der Lehre Jesu nicht 
ein bloßes Erbstück aus dem AT und dem Judentum ist oder lediglich 
•pädagogisch", als bloße Anpassung an die geistige Höhe der Massen 
gedeutet wer den kann. Der Lohngedanke des Evangeliums hängt unlösbar 
zusammen mit der Lehre von Gott als dem Herrn und vom Gottesreich 
als dem Ziel des Menschen. Die Ethik des Evangeliums kann deshalb 
nicht •lohnfrei" sein, weil sie Gehorsamsethik ist und nicht die Verwirk- 
lichung der Idee der autonomen sittlichen Persönlichkeit wie in der Stoa. 
Im Lohngedanken kommt die eine Seite dos Gottesbegriffes des Evange- 
liums zur Geltung, wonach Gott der Gehorsam gegen die von ihm gege- 
bene sittliche Ordnung fordernde Herr und strafende Richter ist, den 
man fürchten muß, weil er Leib und Seele in das Verderben der Hölle 
stürzen kann (Mt 10,18; Lk 12,5). 

Trotzdem besteht ein tiefgehender Unterschied zwischen der Lehre 
Jesu vom Lohn und dem jüdischen Lohngedanken, den Jesus ausdrück- 
lich ablehnt. 

a) Der Lohn, von dem Jesus an all den angeführten Stellen direkt oder 
indirekt spricht, besteht in der Aufnahme in das Gottesreich bzw. im 
Ausschluß von diesem, ist also eschatologisch. Jesus weiß nichts 



Der Vergeltungsgedanke im Evangelium 33 

von den Zinsen, die der Fromme für <foine Liebeswerke in dieser Welt 
empfängt, und lehnt den Glauben des Judentums (und des AT) an eine 
gerechte Diesseitsvergeltung, nach welcher alles Glück und Leid auf Erden 
Vergeltung ist, ab. Das Wort Goethes: •Alle Schuld rächt sich auf Erden" 
entspricht ganz uJid gar nicht seiner Lehre. Gott läßt vielmehr auf Erden 
seine Sonne scheinen und seinen Leben spendenden Regen fallen über 
Gute und Böse (Mt 5,45)". Auch Jesus erkennt an, daß Gott der- Herr der 
Geschichte ist und daß ohne seine Zulassung, kein Sperling tot zu Boden 
fällt (Mt 10,29); aber seine Gerechtigkeit offenbart sieh erst in der zu- 
künftigen Welt. Die Geschichte hingegen verhüllt ihn weit mehr als sie 
ihn offenbart, und alle Versuche einer Theodizee, einer Rechtfertigung 
des Waltens Gottes in der. Geschichte der Menschheit und der einzelnen 
Menschen vor dem menschlichen Denken bleiben unzulänglich13. Wohl 
kann nach der Lehre Jesu Leiden auch Strafe für Sünde sein (vgl. Lk 13, 
1•5), und ist die Katastrophe Jerusalems ein Strafgericht. Aber das 
eigentliche Gericht üben dag Judentum besteht nicht in der Drangsal des 
Jahres siebzig, sondern in der Verwerfung als Gottesvolk und im Aus- 
schluß vom Gottesreich }Mt3, 11 f; Lk 13,28•30). Auch der hundertfältige 
Lohn, den Jesus den Jüngern für das Opfer ihrer Jüngerschaft verheißt, 
ist noch nicht die wirkliche Entschädigung, weil auch Verfolgungen auf 
sie warten (Mk 10,29 f). Am allerklarsten und schärfsten wird der jüdische 
Glaube, daß alles Glück und Leiden in dieser Welt Vergeltung ist, ab- 
gelehnt in den Seligpreisüngen der Armen, Trauernden und Verfolgten 
und den Weherufen über die Reichen und Satten und am all den Stellen, 
die das Leiden als zum Wesen der Jüngerschaft gehörig erklären. Wohl 
hat Jesus seine Wundermacht in den Dienst der Leidgeplagten gestellt; 
und •dieser sein Kampf gegen das Leiden bedeutete einen Protest gegen 
den pharisäischen Glauben, daß alles Glück und Unglück Vergeltung sei. 
Aber er hat nicht das Leiden überhaupt aus der Welt geschafft; denn 
dieses gehört offenbar zum Zustand dieser Welt und trifft den Frommen 
wie den Gottlosen. 

b) Große Bedeutung für die Gestaltung des Lohngedankens hat sodann, 
daß Jesus den Schwerpunkt der Ethik in die Gesinnung des Menschen 
verlegt. Die guten Werke haben nicht wie bei den Rabbiinen einen von 
der Person des Menschen gleichsam losgelösten Wert, der beim Gericht 
gewogen wird. Der Mensch wird nicht dadurch gut, daß er eine Menge 
von Gesetzesbeobachtungen aneinanderreiht, sondern, daß er gut ist, d. h. 
sich im Gehorsam beständig an den Willen Gottes bindet, gibt erst seinen 
guten Werken ihre>sittlichie Qualität. Die gute Gesinnung des Menschen 
ist.der gute Baum, der die Früchte der einzelnen guten Werke hervor- 
bringt (Mt7,16•18; Lk6,43 f). Die guten Werke können nicht von der 
Persönlichkeit des Menschen abgetrennt werden, sondern belohnt wird 

18 Vgl. dazu W. Stärk, Vorsehung und Vergeltung, Berlin 1931 ;"E. Bröcking, Die 
christliche Theodizee, Witten-Ruhr 1941.     * ' . 



34 Josef Schmid 

der sittliche Wert des Menschen, nicht die Summe seiner einzelnen Taten. 
Daraus folgt sodann, daß das von Jesus gelegentlich gebrauchte (Mt6, 
19•21; Mk 10,21) Bild vom Schatz im Himmel in seinem Muride nicht mehr 
den .Sinn hat wie bei dem Rabbinen, sondern nun mehr ein biofies über-s 

nommenes Bild zur Bezeichnung des himmlischen Lohries überhaupt ist, 

c) Vor allem aber •dies ist der wichtigste Unterschied gegenüber dem 
herrschenden jüdischen Lohngedanken • -steht nach der Lehre Jesu der 
Mensch mit seinen guten Werken Gott nicht wie ein gleichberechtigter 
Vertragspartner gegenüber. Gott gegenüber • dies wird durch die zwei 
Gleichnisse vom Knecht (Lk 17,7•10) und vom gleicheM Lohn für ungleiche 
Arbeit (Mt 20,1•16) in packender Weise gezeigt • gibt es für den 
Menschen keinen Rechtsanspruch. Qott ist vielmehr, weil er der Herr des 

•Mensehen ist, auch bei seiner vergeltenden Tätigkeit frei. Sonst wäre er 
nicht mehr Gott. Und der Mensch bleibt, auch wenn er alles geleistet hat, 
immer nur ein •unnützer" Knecht, der nur seine Schuldigkeit getan hat. . 
Wenn Gott trotzdem dem Menschen für den ihm geleisteten Gehorsam 
einen Lohn gibt, so liegt der Grund dafür nie und nimmer in einem 
Rechtsanspruch des Menschen, sondern in Gott, dessen Wesen lauteie 
Güte ist, d:h. der Lohn ist seinem, Wesen nach •Gnadenlohn". Nur in der 
Form der Verheißung, nicht in der der Rechtsforderung vertritt, das Evan- 
gelium den Lohngedanken. Der Unterschied zwischen der Lehre des 
Evangeliums vom Lohn und jener der Rabbinen ist demnach zutiefst in 
der verschiedenen Bestimmung des Verhältnisses zwischen Gott und 
Mensch bestimmt. 

d) Aber auch der jüdische Begriff der Äquivalenz, der Gleichwertigkeit 
von Leistung und Lohn; ist in der Lohnlehre Jesu, aufgehoben. Weil der 
Lohn in der Aufnahme ins Gottesreich besteht und dadurch unendlich 
über jede Leistung- hinausragt, so kann er nicht verdient werden und ist 
auch aus diesem Grunde •Gnadenlohn". Der Lohnbegtiff ist darum im 
Munde Jesu genau so ein bloßes Bild wie der Schatz im Himmel. Dazu 
komriit außerdem, daß der Jünger immer hinter der ihm gestellten Auf- 
gabe zurückbleibt und darum auf Gottes gnädiges Erbarmen angewiesen 
ist, immer wieder um Nachlassung seiner Schuld bitten muß fMt6,12; 18, 
23 ff). Auch dort, wo formell eine Gleichwertigkeit zwischen der mensch- 
lichen Leistung und der göttlichen Vergeltung gelehrt (vgl. Mt 5, 7; 6,14; 10, 
32) oder von einer Entschädigung für ein Opfer (Mk 8,35; Lk 6,2f; 14,11) 
gesprochen wird, ist in Wirklichkeit stets ein Übermaß der Vergeltung 
gemeint, weil ja die göttliche Gegengabe das menschliche Werk so weit 
überragt wie Gottes Liebe die der Menschen. Das Übermaß des himrii- 
lischen Lohnes wird aber an anderen Stellen auch ausdrücklich hervor- 
gehoben14, vor allem in den Seligpreisungen, nach welchen schon der Ge- 
danke an den •großen Lohn im Himmel" die Jünger inmitten derDrang- 

14 Vgl Lk 6,38: Mk 10, 30, wo zum hundertfältigen irdischen Lohn noch der 
himmlische als der eigentliche Haupflohn dazukommt; Mt'25, 21; Lk 12, 37. 



Der Yergeltungsgedanke im Evangelium "' •      35 

sale der Verfolgung in Jubel und Freude versetzen soll- Damit, daß der 
Lohn in der Gemeinschaft mit Gott besteht, ist gesagt, daß er grundsätz- 
lich für alle gleich ist. Doch schließt dies nicht aus, was Jesus' daneben 
ausdrücklich sagt, daß es erste und letzte Plätze im Gottesreich, ver- 
schiedene Grade der Seligkeit gibt15. Obgleich der himmlische Lohn für 
alle ein freies Geschenk der göttlichen Gnade ist, und jede menschliche 
Leistung überragt, so richtet er sich doch in seiner Abstufung auch nach 
der Größe der, letzteren. 

e) Der Lohngedanke ist schließlich in der Lehre Jesu-nicht das einzige 
und auch nicht das Hauptmotiv der Ethik. Dies ergibt sich schon aus dem 
Verhältnis des Menschen zu Gott, der als sein Herr von ihm Gehorsam 
fordern kann, ohne ihm dafür Lohn zu schulden. Wenn ihn Gott trotzdem 

,aus freier Güte dafür belohnen will, so bleibt dabei das Lohnmotiv dem 
GehoTsamsmotiv untergeordnet. Und darum ist die Ethik des Evange- 
liums nicht eudämonistisch wie die jüdische. Der Mensch bejaht und tut 
das sittlich Gute nicht deshalb, weil dies für ihn nützlich ist, sondern 
deshalb, weil es vom Willen Gottes gefordert wird und darum in sich gut 
ist. Dazu kommt aber noch, daß nach der Lehre Jesu Gott nicht bloß der 
heilige, unerbittlich Gehorsam fordernde und die Verletzung der sitt- 
lichen Ordnung strafende Herr ist, sondern auch und'vor allem der gütige 
Vater. Dadurch wird auch das Motiv des Gehorsams in entscheidender 
Weise umgestaltet. Bestimmend ist nicht mehr die Furcht vor dem Herrn, 
sondern zuerst die Liebe und Dankbarkeit, die sich ausi dem Verhältnis 
der Gotteskindschaft ergibt. Der Begriff der Gotteskindschaft aber schließt 
in sich auch die Idee der Gottähnlichkeit und der Nachahmung Gottes. 
Gerade das schwerste aller Gebote Jesu, das der Feindesliebe, wird nicht 
durch den Lohngedanken motiviert, sondern durch den der Gotteskind- 
schaft und der Nachahmung Gottes (Mt5,44•46). Gottes fordernde und 
vergeltende Gerechtigkeit und seine über alles große, auch den Sünder 
noch als sein Kind umfassende Güte gehören zusammen zu dem von Jesus 
gezeichneten Gottesbild* Eine Polarität oder Spannung liegt darin nur 
für das menschliche Denken. In Gott selbst bilden sie eine Einheit, weil 
sie zusammen seine unendliche sittliche Vollkommenheit ausmachen. 
Durch sie aber wird auch das Verhältnis zwischen Gott und Mensch be- 
stimmt, empfängt infolgedessen auch der Lohngedanke des Evangeliums 
seine eigentümliche Gestaltung. Der Begriff des göttlichen Erbarnjens war 
auch der rabbinischen Theologie nicht fremd. Seine Bedeutung für den 
Lohngedanken tritt darin zutage, daß Gott dem Frommen Gelegenheit 
zur Sühne für die auch von ihm begangenen Sünden gibt, damit bqjm 
Gericht die Verdienste das Übergewicht behalten. Damit wird aber das 
göttliche Erbarmen seiner Gerechtigkeit untergeordnet. In diesem Zug 
kommt nun der tiefste Grüüd des Unterschiedes zwischen dem jüdischen 

~<15 Vgl. Mt5,19; Mkl0,40; Lk 19,17•19; 22,28•30. 

3* " 



36 Friedrich Zoepfl 

Ldhngedanken und dem des Evangeliums zur Geltung: bei den Rabbinen 
handelt es sich um ein Begreifen-wollen vorrGottes Handeln. Nach dem 
Evangelium dagegen ist •Gott größer als unser Herz" (1 Joh3,20). 

Die Frömmigkeit Friedrichs von Spe 
Von Dr. Friedrich Zoepfl, HochschulprofessoT, Dillingen (Donau) 

Als Friedrich von Spe erstmals einer hreitenem Öffentlichkeit bekannt 
wurde, war er eine heftig umkämpfte Persönlichkeit. Mit seiner Cautio 
criminalis, die 1634 (zu Rinteln in Westfalen) ohne Verfassernamen er- 
schien, aber bald als sein Werk erkannt wurde, hatte Spe in ein Wespen- 
nest gestochen. Wild waren sie aufgefahren, die Nutznießer der Hexen- 
prozesse, die Höllenfanatiker, die Traditionalisten um jeden Preis, hatten 
Spe aufs heftigste angegriffen und nicht viel hätte gefehlt, so hätten sie 
ihn aus seinem Orden hinausgedrängt, dem es höchst peinlich war, in 
den offenen Kampf für und wider die Hexenbrände hineingezerrt zu 
werden. Aber vor der unangreifbaren! Wucht der Beweisführung Spes 
zerschellten nach und nach auch die wütendsten Angriffe der Hexenbränd- 
ler, und als das Jahrhundeft zur; Neige ging, war Spe eine allgemein 
anerkannte und verebr.te Persönlichkeit. Man hatte unterdessen auch 
erfahren, daß Spe ein seelenvoller Dichter, ein tüchtiger Professor, ein 
bis zur Selbstaufopferung eifriger Seelsorger, ein untadeliger Ordens- 
mann und in allem und jedem ein Mensch von echter, lebendiger Fröm- 
migkeit war. Während nun sein dichterisches Schaffen, sein Kampf 
gegen den Hexenwahn, sein Lebenslauf nach jeder Seite hin untersucht 
sind1, harrt seine Frömmigkeit, die doch die Seele seines ganzen Wirkens 
war, noch einer genaueren Umgrenzung. Sie soll im folgenden versucht 
werden. 

Zur Erforschung der Frömmigkeit Spes sieben uns außer dem Zeugnis 
seines Lebens, den zeitgenössischen Mitteilungen über ihn und einigen 
Briefen vor allem seine drei Hauptwerke zu Gebote, die Cautio 
criminalis, das Güldene Tugendt-Buch, die Trutz Nachtigal2: Die Cautio 
criminalis wird nicht lange vor 1631, dem Erscheinungsjahr,, entstanden 
sein. 1631 vollendete Spe auch das Güldene Tugend-Buch. Die Lieder 
der Trutz Nachtigal mag Spe zum Teil gedichtet haben irö" waldumheg- 
ten Dörflein Falkenhagen bei Korvey, wo er im Herbst 1629 zur Er- 

1 Die Literatur über Spe ist zusammengestellt z. B. Lexiken für Theologie und 
Kirche 9, 713 f; fernes bei L. Koch, Jesuiten-Lexikon, Paderborn 1934,, 1676•1678. 

UDie heutigen Verhältnisse machen es verständlich und entschuldbar, wenn 
nicht immer die ältesten oder besten Ausgaben dieser Schriften herangezogen wur- 
den. Für die Cautio criminalis habe ich benützt die Jubiläumsausgabe Augustae 
Vindelicorum 1731, für das Tugend-Buch die Ausgabe von F. H a 111 e r, Freiburg 
1887, für Trutz Nachtigal die Ausgabe von ^E. Wolff in: Deutsche National- 
Literatur, herausgegeben von J. Kü r seh ner7Band 31, Stuttgart. Die •Ver- 
jüngung" der Trutz Nachtigal durch K. S i m r o c k, Heilbronn 1876, die ich eben- 
falls herangezogen habe, gibt den Sinn der Dichtung vielfach nicht richtig wieder. 




