
Maria in der Mystik      ' 53 

Maßgebend ist seine Frömmigkeit natürlich gestaltet von seinem 
Orden. Ausdrücklich wird im Tugend-Buch einige Male aiuf den heiligen 
Ignatius hingewiesen. Aus den Exercitia spiritualia *wird •des heiligen 
Ignatius schöne Weise das Vater Unser zu beten", übernommecn8', und 
ebenso beiruft er sich88 auf seinen Ordemsstifitelr, wenn er seinem Bedcht- 
kimd empfiehlt, öfters die Hände über der Brust zu falten. AbeT auch wenn 
Ignatius nicht eigens genannt würde, wer den Heiligen und seine Exercitia 
spiritualia kenrat, der spürt in deir, ganzen Frömmigkeit Spes den igna- 
tianischen Geist, der sich schließlich ja der ganzen Zeit mitgeteilt hat. 

Zielklar und doch den jeweiligen Augenblick frisch ergreifend, willens- 
stark und doch gefühfegesättigt, persönlichi und doch normgebunden, pa- 
thetisch und doch wieder kindlich schlicht, spielerisch und doch im Grund 
tiefernst, zur Kritik herausfordernd und doch immer anziehend • so ist 
Spes Frömmigkeit ein Spiegelbild der barocken Frömmigkeit überhaupt, 
freilich in ihrer besten und überzeugendstem Ausforinung. Und so kann 
sie, weil durchaus echt und, aus der Tiefe strömend, auch dem heutigen 
Menschen noch manches sagen und ihlm auf seinem geistigen Weg vorwärts 
helfen. 

Maria in der Mystik 
Aus dem Nachlaß von Anton Pummerer, S. J., gest. 26. November 1944. 

Rosa mystica, ora pro nobis! so ruft die katholische Christenheit tag- 
täglich in tausendfachem Flehen zu Maria empor, und es ist alsdann der 
tiefinnerlichen Seele, als schaute sie in eine Fülle blendenden Lichtes und 
in geheimnisvolle Abgründe der Gotteserkenntnis und -liebe, und- als 
gingen von Maria Ströme der Gnade und des Segens aus, die sie mit 
Macht emporziehen über alles irdische Denken und Streben. Es kann auch 
gar nicht anders sein. Wenn wir unter dem Wort Mystik das verstehen, 
was es an Gebetsgnaden und Vorahnungen himmlischer Seligkeit hienie- 
den geben kann, dann muß sich bei seinem Laute unser Blick bewundernd 
und flehend jener zuwenden, die im Reiche de^Gnade dasteht als die alle 
überragende Kronenträgerin und Mittlerin aller Gnaden. 

Ohne Maria kein Erlöser, ohne Maria keine Erlösung, ohne Maria keine 
Kirche, keine Sakramente, ohne Maria keine mystische Gnade, so hat es 
der unerforschliche Ratschluß des dreieinigen Gottes gefügt, und deshalb 
sind Maria und Mystik unzertrennlich verbunden. Und doch müssen wir hier 
eine Einschränkung machen. Das" Wort Mystik wird hier nicht in der 
unbegrenzten und unbestimmten Bedeutung gebraucht, die es im Schrift- 
tum gemeiniglich angenommen^ hat, auch nicht als bloßes Fachwort zur 
Bezeichnung eines Begriffes, der aus den Grundanschauungen einer Schule 
entwickelt wurde, sondern als der Ausdruck des großen Erlebnisses be- 

87-Tugend-Budi 235. Exercitia spiritualia, Quarta hebd., contempl. I. 
88 TugendrBuch 433. 



54 Anton Pummerer S.J. 

sonders begnadigter Seelen, denen die Gegenwart und Wirksamkeit des 
sich ihrem Innern offenbarenden Gottes zu unmittelbarer Wirklichkeit 
und seliger Erlebnisgewißheit geworden ist. So haben es die wahren 
Mystiker aller Zeiten erfahren, sei es, daß der dreieinige Gott, sei es, daß 
der menschgewordene Gottessohn Jesus Christus sich ihnen, kundgab. 
Der heilige Apostel Johannes hat die Grundlinien dieser hohen Begna- 
dung in seinem Evangelium gezeichnet. Streng genommen kann man also 
nur von einer Trinitäts- und Christusmystik, nicht aber von einer 
Marienmystik sprechen. v 

Trotzdem bleibt in vollem Sinne wahr, was oben bemerkt wurde. Wenn 
auch von Marienmystik im engeren Sinne nichfgesprochen werden kann, 
so ist doch Marias Stellung in der Mystik eine ganz hervorragende. Als 
Mutter Jesu Christi ist sie in innigste, geheimnisvolle Beziehung zu Gott 
dem Dreieinigen emporgehoben als die bevorzugte Tochter des himm- 
lischen Vaters, als die Mutter des menschgewordenen Sohnes Gottes und 
die auserwählte Braut des Heiligen Geistes. Da ihr Leben mit den Lebens- 
geheimnisseri Jesu Christi aufs innigste verbunden ist, mit der Mensch- 
werdung, mit der Kindheit Jesu, mit seinem erlösenden Leiden und seiner 
Verklärung, ist sie selbst und ihr Leben aufs innigste mit der Christus- 
mystik verwoben. Vermöge ihrer Gottesmutterschaft ist sie, die/Gnäden- 
volle, in unmittelbare Gottesnähe gezogen und ausgestattet mit einer 
Gotteserkenntnis und Gottesliebe, für die uns alle Maßstäbe fehlen. So 
steht sie vor uns als Urbild und Vorbild aller' mystischen Begnadigung 
und zugleich ist sie die gütige und mächtige Helferin und Mittlerin jeder 
mystischen Gnade. Als solche tritt sie zuweilen mit ihren Schützlingen in 
lebensvollen Verkehr, belehrt, warnt, tröstet und stärkt sie und regt die 
so begnadeten Seelen an, sie in innigem Dank zu preisen und anderen 
von ihren Gnadenerweisen zu erzählen. 

Ein weites Feld ist hier zu durchwandern. Maria selbst steht da als die 
gioße mystische Frau. Ihr Vorleben ist ganz eingehüllt in das mystische 
Helldunkel göttlicher Weissagungen. Umleuchtet von dem Glanz des 
grundlos-tiefen Mysteriurfc der Menschwerdung tritt sie uns in ihrem 
Leben entgegen und entschwindet unseren Blicken in den glutenden Feuer- 
flammen des Heiligen Geistes. Nur mit heiligem Schauer sehen wir sie 
noch einmal auftauchen in der Abenddämmerung der Weltgeschichte, 
hocherhoben, unerreichbar über Kampf, Not und Entsetzen als<las apo- 
kalyptische Weib, um die Kirche zum endgültigen Sieg zu führen. Das 
ist in kurzen Strichen ihre Stellung in der mystischen, Welt, in der sie als 
Königin herrscht und aus Himmelshöhe ihre Gaben austeilt. Deshalb be- 
gegnet uns im Leben und Schrifttum der Mystiker, in ihren Lebens- 
beschreibungen, in Chroniken, in Gebetsergüssen und frommen Liedern, 
in Erbauungs- und Belehrungsschriften immer wieder Marias Gestalt, 
wie sie sich ihren Getreuen vertraulich mitteilt, ja sogar in unmittelbaren 

• Verkehr mit ihnen tritt, mag es sich dabei des öfteren nur um Eingebun- 



•   . Mafia in der Mystik 55 

gen einer von der Gnade lebhafter ergriffenen Seele handeln. Von all 
diesem kann hier auf engem Raum nur ein Weniges geboten werden. 

Als die Erstgeborene der Schöpfung tritt uns Maria entgegen. Die über- 
wältigende Schilderung des Seins und Wphnens der ewigen Weisheit bei 
Gott wendet die heilige Kirche in ihrer Liturgie auf die seligste Jungfrau 
Maria an. Damit ist sie in einen wesentlichen Blickpunkt mystischer Be- 
trachtung gestellt. Wie ein Schauer von Glück und Heimweh kommt es 
über die beschauliche Seele, wenn sie sich weit über Ort und Zeit zurück- 
versetzt in die abgründige Ewigkeit, wo ihre Wesenheit bei Gott, in Gott 
und eins mit Gott war. Und nun die seligste Jungfrau Maria, die in aller 
Wahrheit die Erstgeborene aller Kreaturen war, zunächst der ewigen 
Weisheit, deren Mutter sie einst werden sollte! •Sie wird empfangen in 
der Dreifaltigkeit vor allen Kineätuirieja, wie man von ihn liest: Jch bin 
ausgegangen aus dem Munde des Obersten. oder Allerhöchsten, erstge* 
boren vor allem Kreaturen'", so schreibt Hermann, von. Fritz- 
1 a T, oder vielmehr in seinem Auftrag der Dominikaner G i s e I e r von 
S1 a thei m in dem •Buch von der Heiligen Leben durch das Jar". Maria 
und die fleischgewordene Weisheit gehören unzertrennlich zusammen in 
dem ewigen Denken^ im der ewigen liebe und in dem ewigem Ratschlüsse 
Gottes. Sie beide bilden eine Welt für sich im Reiche der Möglichkeiten 
und der Wirklichkeit. 

Auf den ewigen Machtspruch des Schöpfers waren die Dinge in® Da- 
sein getreten, da steht schon ein sündiges Menschenpaar vor dem gött- 
lichen Richter, um die Strafe für seinen Ungehorsam zu empfangen. Aber 
sofort tönt in den sirengen Urteilsspruch ein Wort unendlicher Milde und 
Erbarmunigi. Das erste prophetische Wort ertönt,' und Gott selbst ist es, 
den es zur Schlange spricht, und Maria ist sein Inhalt. •Ich will Feind- 
schaft setzen zwischen dir und dem Weibe, zwischen deinem Samen und 
ihrem Samen. Er soll dir den Kopf zertreten." Glaubenslehre und Schrift- 
auslegung kommen übeiein, daß das Weib diesen Urvarheißung Maria ist, 
aus der Christus der Erlöser unmittelbar hervorgeht. So steht Maria, die 
Schlangenzertreterin, als Gegenstand der ersten Prophezeiung da vor 
allen Geschlechtern. .     '    N 

Während Maria in der Urverheißung in engster Kampfgemeinschaft 
mit Christus, gegen Satan und sein Werk erscheint, tritt sie uns im Hohen- 
lied als die auserlesene Braut Christi entgegen, als die Friedensfürstin 
neben dem Friedensfürsten!. Daß dieses glutvolle Hochzeitslied in über- 
tragenem Sinne zu nehmen ist, ergibt sich schon aus seiner bloßen Auf- 
nahme unter die Heiligen Bücher. Bereits altjüdische Ausleger sahen 
darin das Verhältnis Jahves zu Israel dargestellt und ältere christliche 
Ausleger deuteten, es bereits auf die Liebe Christi zur Kirche, so u. a. 
Ori genes, der darin, angeregt durch Piatos Symposion, auch das Ver- \ 
hältnis des Logos zur Seele dargestellt findet, das Erlebnis der schauen- 
den Vereinigung mit dem ewigen Worte Gottes. Damit wird das Hohe- 



56 Anton Pummerer S.J. 

lied ein Hochgesang für die Mystiker, die es mit Vorliebe anziehen und 
ausdeuten, wie ganz besonders der heilige Bernhard. Längst vorher hatte 
A m b r o s i u s in seinen Schriften so häufig Stellen des Hohenliedes ver- 
wendet und erklärt, daß ein Mönch es unternahm, sie zu einem Kom- 
mentar zusammenzustellen. Seine Auffassung des Hohenliedes ist eine 
ähnliche wie bei Origenes, doch weist er in seiner Schrift •De institu- 
tione virginis oder sermo de s- Mariae virginiiate perpetua" auf die 
weitere Entwicklung hin: Die Liebe Christi zur Seele • zur jungfräu- 
lichen Seele • zur Seele der heiligen Jungfrau-Maria. Gerade auf deut- 
schem Boden kommt es zu durchgängig marianischer Deutung des Hohen- 
liedes, zunächst bei Honorius von Augus todunu.m, der nach 
allem, was wir von ihm wissen, in der bayerischen Donaugegend lebte 
und eine überreiche schriftstellerische Tätigkeit entfaltete, und dann in 
ausführlicher Weise bei Rupert von Dentz, der als Mönch in Sieg- 
burg seinen Kommentar über das Hohelied verfaßte, geradezu einen 
marianischen Lohgesang, eine begeisterte Lobpreisung der Gnadenvor- 
züge und Tugenden der Gottesmutter. Rupert starb als Abt in Deutz im 
Jahre 1135. Damals war das Hohelied bereits in deutscher Sprache er- 
schienen. 

W i 11 i r a m, seit 1048 Abt von Ebensberg in Oberbayern, verfaßte eine 
Umschreibung des Hohenliedes (Expositio Willirammi Abbatis super 
Cäntica canticorum), die er nach Scherer um 1065 vollendete. In drei 
Reihen nebeneinander geordnet, in der Mitte den Wortlaut, auf der einen 
Seite eine prosaische Umschreibung in deutsichlateinischer Mischsprache, 
auf der anderen Seite eine Übersetzung in leoninischen Hexametern, ließ 
er sie niederschreiben. Wortlaut und Deutung sind mit Geschick inein- 
ander verwoben. Die Sprechenden sind Synagoge, Kirche und Christus. 
Der Name Maria wird nicht erwähnt. 

Die Mischsprache Willirams entsprach der nächstfolgenden Zeit nicht 
mehr, und so ersetzte man im zwölften Jahrhundert sein Werk durch eine 
vollständig deutsche Bearbeitung des Hohenliedes, die uns in einer Hand- 
schrift des im Schwarzwald gelegenen Benediktinerklosters St. Trudpert 
überliefert ist und die man deshalb das St.Trudperter Hohe Lied 
nennt. Die in alemannischer Mundart abgefaßte Erklärung hat Willirams. 
Übersetzung zum Teil benützt, seine Auslegung nur selten, und ist im flüssig- 
sten und lebhaftesten Stil abgefaßt. Sie weicht schon in der Grundauffas- 
sung von Williram ab. Die Liebe Salomons, zu Sulamith wird nicht bloß 
auf Christus und die Kirche bezogen, sondern vor allem auf die Beziehung 
des Heiligen Geistes zur Jungfrau Maria und auf Gottes Verhältnis zur 
menschlichen Seele gedeutet. Die Seelen, die Gott liehen und zu ihm hin- 
streben, sind seine Bräute. Das Vorbild für alle Bräute des Heilandes 
ist das Brautverhältnis zwischen dem Heiligen Geist und Maria. Über 
sie hat er seine sieben Gaben in Fülle ausgegossen, auf daß sie würdig 
sei, die Mutter unseres Herrn und Heilandes zu werden. Wie sie diesen 



Maria in der Mystik 57 

leiblich geboren hat, so müssen sich die Jungfrauen, die ihr Leben Gott 
geweiht haben, die Gaben des Heiligen Geistes durch ihr Leben verdie- 
nen, um Christus geistlich zu gebären. D,as starke Weib, das uns Salo- 
mon wünschte, damit wir erlöst würden, war die seligste Jungfrau Maria 
und ihr als der höchste» Braut ist dieser Brautgesang gewidmet. In 
schwungvoller Begeisterung beginnt er: •Hebe an, heiliger Jubel des 
wonniglichen Brautgesanges!... daß ich Lob singe dem höchsten Bräuti- 
gam und der heiligsten Braut, daß ich mich freuen möge des Kusses, wo- 
mit versöhnt wurde.die beseligte Welt, daß ich mich freuen möge, weil 
vergeben ist die Schuld weiblichen Falle*!" Die Hochzeit wird im einzel- 
nen geschildert. Als Brautführer geht dem höchsten Bräutigam Johannes 
der Täufer mit Schwert, Kreuz, Fahne und Speer voran. Unsere liebe 
Frau wird durch die Apostel zum Tisch des ewigen Lammes geleitet. Des 
Schenkenamtes wallet Johannes der Evangelist mit seinen Helfern, den 
Kirchenvätern, durch Erklärung der Heiligen Schrift und durch ihr 
Tugendbeispiel. Das Vorbild aller Tugenden ist aber unsere liebe Frau. 
Besonders zeichnet sie sich aus durch völlige Sündenreinheit. Zum Lob- 
preis ihrer Tugenden wird sie noch gefeiert als die große Helferin der 
Menschen in allen ihren Lagen. 

Neben dem Trudperter Hohenlied und Ruperts Kommentar entstand 
eine stattliche Anzahl von Dichtungen und Schriften, die die Braut des 
Hohenliedes auf die Muttergottes, auf die Kirche und die einzelnen Seelen 
deuteten, wie z.B. das •Hohe Lied" des Brun von Schonebecke: 
ein umfangreiches Epos aus dem dreizehnten Jahrhundert. Uljerhaupt 
kommt der Hochgesang von der bräutlicheni Vereinigung der Seele mit 
Gott, nachdem er einmal angestimmt ist, nicht mehr zum Verstummen, 
sondern geleitet die weisen Jungfrauen, die mit brennenden Lampen dem 
-göttlichen Bräutigam entgegen gehen, auf ihrem Weg durch die Jahr- 
hunderte. 

Und über ihnen, zu Zeiten sichtbar, schwebt die erhabene •gottesbräut- 
liche Mutter" Maria, gegen das Ende der Zeiten in einer über alle Begriffe 
erhabenen Erscheinung sich als das große, vom Seher vorausgeschaute 
Zeichen zu enthüllen, als das mit der Sonne bekleidete Weib, den,Mond 
unter den Füßen und mit einer Krone von zwölf Sternen auf dem Haupte, 
gegen die und gegen deren göttliches Kind der Höllendrache vergeblich 
seinen giftigen Atem schleudert (Scheeben). 

Im dieser überzeitlichein Größe zeigt uns die Liturgie der Kirche die 
allerseligste Jungfrau und Gottesmutter Maria, wird aber zugleich 
nicht, müde, die Geheimnisse ihres irdischen Lebens uns immer wieder 
vor Augen zu stellen. Mit den schlichtesten Worten erzählt der Evan- 
gelist, wie Maria vom Engel Gabriel begrüßt wurde, wir aber werden 
dadurch in die höchsten Höhen und tiefsten Tiefen mystischer Geheim- 
nisse hineingezogen. Eine Gesandtschaft Gottes an eine verborgen heran- 
blühende Jungfrau im Galiläer Städtchen Nazareth, vermittelt durch 



58 Anton Pummerer S.J. 

•einen der höchsten Himmelsfürsten, und nun ein Gruß aus Gottes-Munde, 
«in Lobspruch über alle Maßen, eine Versicherung engster Gottver- 
bundenheit und ein Antrag, eine Verheißung zum Er schaueren groß und 
überwältigend! Wir verstehen es: •Als sie das hörte, erschrak sie über 
seine Rede und dachte bei sich nach, was für ein Grüß das sei." Nicht 
über die Erscheinung des Engels ergriff sie der Schrecken, aber der Inhalt 
des Grußes machte sie bis in ihr Innerstes erbeben. UndJerst gar, als sie 
liörte, daß sie Mutter werden sollte, Mutter des durch Jahrtausende hin- 
durch ersehnten Erlösers, da zuckt ihre Seele unter der ungeheuren Wucht 
dieser Offenbarung zusammen und entringt sich ihr das Geständnis eines 
bis dahin treu gehüteten Geheimnisses, eines unübersteiglichen Hinder- 
nisses: •Wie soll das geschehen, da ich keinen Mann erkenne?" Gattes 
gnadenspendende Liebe zu den Menschen und opferstarke Liebe des 
Menschen zu Gott stoßen hier in einem, wie es scheint, unlöslichen Gegen- 
satz aufeinander. Doch als der Engel Maria aufgeklärt und sie ihr Fiat 
gesprochen hatte, geschah das Wunder aller Wunder: Maria wird Mutter 
nrud bleibt Jungfrau und empfängt durch Gottes Geist und Kraft in 
ihrem Sohne den, der •Sohn Gottes" heißt und ist. Nie hat eine andere 
Seele auch nur annähernd eine solche Höhe mystischen Erlebens erreicht. 
Vision, Ansprache, Offenbarung (haben da ihren Höhepunkt erreicht, und 
wir könnem es ahnend überdenken, "in welches Meer von Anbetung und 
Wonne damals Maria versenkt wurde. Man sollte meinen, daß sie darin 
•völlig untergegangen sei. 

Doch die heilige Urkunde fährt fort: •In jenen Tagen machte sich Maria 
auf und eilte ins Gebirge." Maria, die große Mystikeain, zeigt uns durch 
ihr Verhalten, wie irrig die Meinung ist, mystisches Beten mnd Erleben sei 
ein untätiges Sichverlieren in Gott und die eigene Seligkeit. Sie hat es 
eilig, und wenn wir uns fragen, warum sie so drängte, antwortet uns der 
neilige Ambrosius mit einem unsterblichen Worte: •Die Gnade des Hei- 
ligem Geistes kennt kein langsames Zögern." Kaum hat Maria das Haus 
des Zacharias betreten und ihre Base begrüßt, da wurde sie die Mittlerin 
und Zeugin ganz großen Geschehens. •Sobald Elisabeth den Gruß Mariens 
vernahm, da hüpfte das Kind in ihrem Leibe und Elisabeth wair des 
Heiligen Geistes voll und rief laut: Gebenedeit bist du unter den 
Weibern und gebeniedeit ist die Frucht deines Leibes. Und woher kommt 
mir das, daß die Mutter meines Herrn am mir kommt?" Da konnte Maria, 
ganz durchstrahlt von mystischen Lichtern den Jubel ihrer Seele nicht 
mehr zurückhalten, sondern strömte ihn aus in einem Lied, das von nun 
an durch ihr ganzes Leben weiterklang und fortklingt in ihrer verklärten 
Seele die ganze Ewigkeit. Mit demütigem Entzücken schaut sie hinein in 
die Herablassungen des Herrn, zugleich aber wird ihr Geist mit prophe- 
tischem Lichte erfüllt, und sie sieht Öde endlosen Scharen, die durch die 
Jahrtausende dahinziehen, sie selig preisend und ihr Danklied weiter 

singend, bis die Grundfesten der Erde "erschüttert werden, und sie im 



Maria: in der Mystik 59 

Geleite ihres Sohnes herniedersteigt zum furchtbar herrlichem Endgericht 
über alle Freunde und Feinde ihres Sohnes. 

Es waren Augenblicke unsagbarer Erhebung,' die Maria bei der Begrü- 
ßung erlebt hatte, aber auch jetzt wieder verliert sich nicht ihr Sinnen 
in untätiges Ruhen in Gott, sondern die durch göttliche Berührung ent- 
zündete Liebe treibt und drängt sie, sich in hingebenden Werken der 
Nächstenliebe zu entfalten. Sie hilft Elisabeth-bei den Zubereitungen "für 
die Geburtdes verheißenen Kindes, und dann ist auch für sie die Zeit ge- 
kommen zu TÜstigem Schaffen im eigenen Heim. Da kam aber ein© schwere • 
Prüfung über sie. Es ist die Ratlosigkeit ihres Bräutigams, desi heiligen 
Josef, die ihr nicht verborgen bleiben konnte. Sie leidet für ihn und für sich 
und schweigt, wodurch die Prüfung eine umso herbere und gefährlichere 
wurde. Unverständliches Schweigen für solche, die nie von Gott tiefer 
in seine Geheimnisse hineingezogen wurden; ein mystisches, unverbrüch- 
liches Schweigen für die hochbegnadigte Jungfrau. Gott hatte sie zur 
Mitwisserin, Teilnehmerin aind Mitwirkerin seines größten Geheimnisses 
gemacht, nie durfte sie, ohne von Gott ausdrücklich bevollmächtigt zu sein, 
etwas davon verraten. Was zwischen Maria und Elisabeth vor sich ge- 
gangen war, geschah in enigsten Grenzen, unld niemand wan Zeuge davon 
als nur die beiden begnadigten Frauen. Aber mußte sie nicht Josef auf- 
klären? Sie wußte niur, daß sie das nicht aus sich selbst tun dürfe, und 
so überläßt sie alles dem geheimnisvollen Walten Gottes, der entweder 
ihr ein Zeichen geben, oder die Lösung selbst herbeiführen würde. Und 
so geschah es denn auch. Qott selbst hat den Schleier dieses großen Ge- 
heimnisses gelüftet, aber erst, nachdem er die heiligsten Personen auf die 
schwerste Probe gestellt hatte, und nur vor dem, der ein Recht und die 
Notwendigkeit hatte, darin eingeweiht zu werden. Von da ab verlau- 
fen Marias Tage in den gewöhnlichen Bahnen eines Gott geweihten 
Lebens. Sie zieht mit Josef nach Bethlehem und gebiert dort in einer 
Grotte ihr göttliches Kind, den Heiland der Welt. Hirten kommen eilen- 
den Schrittes herbei, um dem Kinde zu huldigen und erzählen von der 
Engelsbotschaft, die sie empfingen, und von einer himmlischen Heerschar, 
deren Gesang sie vernahmen, und Maria mit ihrem unterscheidenden 
Blick für solche Vorgänge zweifelte nicht, an dem einfältigen Bericht der 
Hirten, sondern •bewahrte alle diese Worte und überdachte sie in ihrem 
Herzen." ' 

Noch einmal kommt Maria mit der mystischen Welt in unmittelbare 
Berührung, wenn auch nicht als Empfängerin, so doch als Gegenstand 
einer göttlichen Offenbarung. Als die Eltern den vierzig Tage alten 
Knaben zum Tempel brachten, um ihn nach dem Gesetze aufzuopfern, 
trat ein frommer, gottesfürchtiger Greis vor sie hin, nahm das Kind auf 
seine Anne und pries es als das Heil aller Völker. •Sein Vater und seine 
Mutter staunten über das, was über ihn gesprochen wurde. Und Simeon 
segnete sie und sagte zu Maria, seiner Mutter: •Sieh, dieser ist bestimm! 



60 Anton Pummerer S.J. 

zum Falle und zur Auferstehung vieler in Israel und zu einem Zeichen, 
dem man widersprechen wird. Und auch deine Seele wird ein Schwert 
durchdringen, daß die Gedanken vieler Herzen offenbar werden." Was 
mußte in Marias Seele bei diesen Worten vor sich gehen? Ob Maria 
damals selbst einen Blick in diese leidvolle Zukunft tat, ob sie nur durch 
das Auge des Sehers in sie hineinschaute, darüber gibt uns der Evangelist 
keine Auskunft. Auf jeden Fall war es eine Schau, die Maria mit tiefer 
Trauer erfüllen mußte und die sie dien ganzen furchtbarem Ernst der Auf- 
opferung ihres Kindes erkennen ließ. Der Erzengel Gabriel hatte ihr die 
Zukunft ihres Sohnes in den goldigsten Farben geschildert, bei Elisabeth 
sah sie selbst in ihre eigene Größe und die Huldigungen der kommenden 
Geschlechter hinein; Was sich aber jetzt vor ihrem inneren Auge, auftat, 
war etwas ganz Furchtbares: Widerspruch allenthalben, Kampf und 
Untergang gar vieler. Jetzt wußte sie, daß sie all dieses Entsetzliche in 
ihre Seele aufnehmen, daß sie selbst zum Opfer werden und ihr Opfer 
mit dem ihres Sohnes vereinigen mußte. Erst als sie unter dem Kreuze 
ihres toten Sohnes stand, war es auch für sie vollbracht.' 

, Nach der Darstellung Jesu im Tempel kehrte Maria mit Josef und 
dem Kinde nach Bethlehem zurück- Es kamen die Weisen zum Huldigen 
und erzählten von dem Wunderstern; sie wird mitten in der Nacht von 
Josef geweckt, ein Engel habe ihn zur sofortigen Flucht nach Ägypten 
gemahnt; nach jahrelangem Aufenthalt dortselbst gibt wieder der Engel 
dem Josef den Auftrag zur Rückkehr und Maria fügt sich ohne ein Be- 
denken in die höheren Weisungen. Aber von anderen außerordentlichen 
Vorgängen weiß die Heilige Schrift nichts mehr zu melden. Nur einmal 
noch sehen wir sie nach der Himmelfahrt des Herrn inmitten der Apostel 
und der kleinen Gemeinde von Jüngern und Frauen, die sich auf die 
Herabkunft des verheißenen Heiligen Geistes vorbereiten. •Sie alle ver- 
harrtem einmütig im Gebete... mit Maria, der Mutter Jesu", und so ist 
sie auch Zeugin, Teilnehmefin, ja gewiß auch Mittlerin des großen Er-> 
eignisses, als der Heilige Geist in Sturmesbrausen Und in flammenden 
Zungen-auf alle Anwesenden niederkariT, und wenn es heißt: •Alle wur- 
den voll des Heiligen Geistes", dann gilt das vor allem von Maria. 

Die außerordentlichen Begebenheiten, die uns die Heilige-- Schrift von 
Maria überliefert hat, gehören zu den Erlebnissen, die mit dem gegen- 
wärtig gebräuchlichen Ausdruck •mystische Neben- oder Begleiterschei- 
nungen" bezeichnet werden, um sie vom mystischen Haupterlebnis,- der 
•eingegossenen Beschauung" zu unterscheiden. Der Ausdruck wird der 
Sache nicht völlig gerecht und hat auch schon zu mißverständlichen Auf- 
fassungen geführt- Was wir aus Marias Leben lernen ist dies, daß diese 
•Nebenerscheinungen" wesentlich mystische Erscheinungen sind, ebenso 
wesentlich mystisch wie die Beschauung, und daß es verfehlt wäre, sie 
letzterer als unwesentlich gegenüberzustellen. Doch kann hier' nicht weiter 
darauf eingegangen werden, wir stehen vielmehr vor der Frage: Hatte Maria 



Maria in der Mystik 61 

die Gabe den mystischen Beschallung, und zwar in höherem Grade? Die 
Heilige Schrift schweigt hierüber, und es gibt auch keine diesbezügliche 
Lehrentscheidung der Kirche. Fest steht ihre stete Jungfräulichkeit, ihre 
unbefleckte Empfängnis, ihre völlige Sündenlosigkeit infolge eines ganz 
besonderen Vorrechtes, und in diesem Lichte erhält auch das •voll der 
"Gnade" des Engels eine tiefere Bedeutung. Ob aber in der Fülle der 
Gnade die Gabe der Beschauung (notwendig eingeschlossen ist, das ist 
eine andere Frage. Wir sind einfach auf Schlußfolgerungen angewiesen, 
die sich aus dem sicheren Glaubensgut ziehen lassen. Auf die hierüber ge- 
äußerten Ansichten und ihren Wert kann hier in engem Raum nicht ge- 
nauer eingegangen: wenden. Nur das sei imai Anschluß an Scheeben kurz 
bemerkt: Maria hätte nicht die den ersten Menschem eingegossene Erkennt- 
nis der natürlichen Dinge, die ja weder für ihre Heiligkeit noeh für die 
Ausübung ihres besonderen Berufes erforderlich war; noch weniger besaß 
sie nach1 Umfang und Art die Erkenntnis der Engel. Daß (vielmehr bei ihr, 
wenigstens in der Anfangszeit, noch eine Unvollkolnlmenheit bestand, be- 
weisen die Wortei des Evangeliums: •doch sie (die 'Eltern) verstanden 
nicht, was er mit diesem Worte ihnen sagen wollte" (Lk 2,50). Gleichwohl 
kam Maria als •Sitz der Weisheit" und als •Königin der Engel" eine Voll- 
kottnjmenheit der Erkenntnis zu, die nicht mit rein menschlichem Maßstab 
gemessen werden kann, und mit dem Maß ihrer überragenden Heiligkeit 
steht auch ihre übernatürliche Erkenntnis im engsten Zusantmenhang, da 
doch diese Erkenntnis zugleich. Quell und Frucht heiligen Lebens ist. Da- 
her •muß man ihr namentlich nach der Empfängnis Christi eine Höhe der 
Kontemplation zuschreiben, wie sie keinem anderen Heiligen auf Erden 
zuteil geworden, und man darf wenigstens dies auch' in der Weise tun, 
daß man die höchste Art der Beschauung, iwejlche anderen Heiligen nur 
vorübergehend und in Ekstase verliehen1 wird, bei Maria als eine stetige 
•ansieht in der Weise, daß dieselbe, ähnlich wie bei Christus die visio beati- 
fica, ebensowenig den Gebrauch der äußerem Sinne suspendierte als den- 
selben voraussetzte, und folglich ebenso im täglichen Leben wie im Schlafe 
fortdauerte. Denn eine .solche Kontemplationt steht in- innigster Wechsel- 
beziehung mit der ivollkomlmensten Betätigung ihrer Heiligkeit, und ohne 
diese wäre die geistige Ähnlichkeit mit Christus und den Engeln/die auch 
während ihres irdischen Lebens angenommen werden muß, gar zu dürftig" 
(Scheeben, Handb. d. kath. Dogmatik, dritter Band S,. 523). 

Maria war daher Mystikerin im vollsten und höchsten Sinn, sowohl was 
die Beschauung als auch die sog. Nebenerscheinungen des mystischen 
Lebens betrifft, lUnd dabei,tritt bei ihr das Außerordentliche mystischen 
Geschehens klar in die Erscheinung. Noch mehr, sie ist die Mystikerin 
schlechthin), deren Lebenslauf man als Ur- und Vorbild allen mystischen 
Erlebens betrachten kann. Kein Wunder deshalb, daß ztwischen Maria und 
den mystischen Seelen ein besonders inniges und vertrautes Verhältnis 
obwaltet. 



62 Anton Pummerer S.J. 

Maria • 
im Leben und Schrifttum der Mystiker. 

Wenn wir hier auf Einzelheiten eingehen, dann kann es sich bei der 
überreichen Fülle des Stoffes nicht um eine auch nur annähernde Voll- 
ständigkeit handeln; wir bieten deshalb nur einige Beispiele im Anschluß 
an die zeitliche Abfolge der Überlieferung, die auch die Entwicklung 
mystischer Leine und mystischen Lebens einigermaßen erkennen läßt. 
Die Beurteilung so mancher Äußerungen und Berichte müssen wir, den 
Lesern überlassen. 

Schon gleich D i o n y s i u s der •Afeopagite", der angebliche Banner- 
träger der_Jlystik, begegnet uns in einer Verbindung mit Maria. In seiner 
Schrift •Von den göttlichen Namen" wird erzählt, beim Tode' Märiens 
seien er, Hierotheus, viele heilige Brüder, der Bruder des Herrn Jakobus 
und Petrus, die höchste und älteste Spitze der Gottesgelehrten zugegen 
gewesen, um den Leib, der uns den Ursprung des Lebens gegeben und 
Gott empfangen hat, zu sehen. Damit ist ein Leitgedanke, das •eX 
Maria Virgine", angestimmt, der durch alle Marienverehrung, besonders 
auch der Mystiker, weiterklingt. Der heilige Johannes Dam as- 
c e n u s hat diese Geschichte in seiner zweiten Rede auf das •Hinscheiden 
Mariae" erwähnt, wie überhaupt sein Augenmerk neben dogmatischen 
Fragen auf geschichtliche Vorgänge gerichtet war. 'In seiner zarten An- 
dacht zu Maria sammelte er, was man außer den evangelischen Berichten 
über Marias Leben zu sagen wußte, über ihre Eltern, ihre Darstellung im 
Tempel und namentlich ihre Aufnahme in den Himmel nach der jeru- 
salemitischen Überlieferung. Gerade auf diese legendären Berichte stoßen 
wir wiederholt bei 'den"Myslikerinnen. • 

Die erstem eingehenden Abhandlungen über Mystik verdanken wir den 
Augustiner-Chorherren von St. Viktor bei Paris. Diese waren bei ihrer 
auf hohe Geistigkeit gerichteten Neigung, wie alle Mystiker, zugleich JK 
innige Verehrer Mariens. Hugo von St. Viktor, ein Sproß aus dem 
sächsischen Rittergeschlechte derer von Blankenburg, verfaßte neben 
seinen mystischen Traktaten auch mehrere Schriften über Maria. Unter 
anderem sind von ihm Lobpreisungen Marias und Predigten über ihre 
Geheimnisse überliefert. In einer Predigt über Marias Aufnahme in den 
Himmel ruft er aus; •O Wunder; er (Christus) ist der Sohn der Mutter 
und der Bräutigam der Jungfrau, der Urheber der Unversehrtheit und 
das Erzeugnis der Fruchtbarkeit. Er lobt die Geliebte, empfiehlt die Herr- 
liche, lädt ein die Freundin." • Wie Hugo war auch Richard von 
S t. V i k t o x1 ein inniger Marienverehrer. In seiner Erklärung des Hohen- 
liedes deutet er die beiden Brüste der Braut auf ihre doppelte Liebe, in- 
dem sie den Schuldigen Verzeihung, den Gerechten Gnade erlangt. •Zu 
dir also, Mutter der Barmherzigkeit, Mutter der Elenden, rufen die ver- 
bannten Kinder Evas, ruft unsejs»Elend' selbst empor!" Zur Stelle: •Tota 
pulchrä es" bemerkt er: Die selige Jungfrau Maria war ganz^schön, weil 



Maria in der Mystik 65 

sie im Mutterleib geheiligt wurde. Aus dem Mutterleib hervorgegangen* 
hat sie nie, weder eine schwere, noch läßliche Sünde begangen. Vor der 
Empfängnis des Gottessohnes war sie durch die Gnade von der Sünde 
bewahrt, nach derselben aber wurde sie durch die Kraft des Allerhöchsten 
so befestigt, umschattet und gestärkt, daß sie überhaupt keine Sünde 
mehr begehen konnte." • Sie wird mit der Ceder auf dem Libanon ver- 
glichen. Der Libanon ist Christus, Maria die Ceder und so weist Richard 
auf das unerhörte Wunder hin: •Die Ceder hat gleichsam den Libanon 
hervorgebracht und der Berg ging aus dem Baum hervor." • Ei nennt 
Maria •Mittlerin" und erklärt: •Maria ist Muttergottes geworden wegen 
der Barmherzigkeit." • Auch der berühmte Liederdichter Adam von 
St. Viktor verehrte Maria in besonderer Weise und nennt sie' in einem 
der vielen Lieder auf ihre Größe •Mittlerin der Menschen". 

Ein Zeitgenosse der Viktorianer war B e*r n a r d, Abt von C1 a i r - 
v a u x. Durch seine Ansprachen über das Hohelied, in denen er die ein- 
zelne Seele als die Braut Christi vorführte, fachte er das Feuer mystischer 
Frömmigkeit mächtig an. Aber noch nachhaltender war sein Einfluß auf" 
die Verehrung Marias, worauf Pourrat in seinem Werk La spiritualite 
chretienne (II76 ff) nachdrücklich hingewiesen hat. Wohl keiner hat so 
viel zur Verehrung Marias im Mittelalter beigetragen wie er, den man mit 
Recht den •Ritter Mariens" oder auch den •Spielmann Mariens" genannt 
hat. Er hat den schönen Namen •Unsere Frau" volkstümlich gemacht. Eine 
seiner ersten Schriften war dem Lobpreis der Jungfrau Mutter gewidmet,, 
an den vier damals gebräuchlichen Marienfesten erging er sich in begei- 
sterter Rede über,ihre Vorrechte und Tugenden und in dem berühmten 
Brief an die Kanoniker von Lyon, denen er einen Vorwurf machte wegen 
vorzeitiger Feier der unbefleckten Empfängnis, faßte er im übrigen alle» 
zusammen, was er sonst Erhebendes über Maria zu sagen wußte. Vor 
allem aber vertritt er in seinen Reden die Lehre von der Mittlerschaft 
Marias mit allem Nachdruck und entwickelt sie. Er wird nicht müde, zum 
Vertrauen auf Maria aufzufordern. Maria ist die Mittlerin zwischen' Jesus- 
und uns, zwischen' dem Erlöser und seiner Kirche. Maria hat das Reich 
der Güte, Milde und Barmherzigkeit. Sie ist als Bürgin für Eva einge- 
treten, die Tochter tritt ein für die Mutter und nimmt die Schmach der 
Mutter weg. Sie ist auf alle Weise unsere Fürsprecherin, die Ausspen- 
derin aller Gnaden, der Kanal, durch den die göttlichen Gewässer zu uns 
kommen» das überfließende Behältnis himmlischer Gnade. •Gott wallte, 
daß wir nichts haben, was nicht durch Marias Hände ging." Deshalb* 
nennt er sie •die Mutter der Barmherzigkeit" und mahnt uns, in Schwie- 
rigkeiten sollen wir unsere Augen zu ihr erheben, hinauf zum Meeres- 
stern: •Blick auf zum Sterne, rufe Maria an!", und er selbst ruft in seiner 
zweiten Adventspredigt flehend ^ü ihr: •O, unsere Herrin, unsere Mitt- 
lerin,"unsere Fürsprecherin! Versöhn uns mit deinem Sohne, empfiehl 
uns deinem Sohne, stell uns^vor deinem Sohne!" eine Bitte, die durch die 



64 Anton Pummerer S.J. •    » 

Jahrhunderte weiterklingt. Er nennt Maria das göttliche negotium omni- 
um saeculorum, mit dem sich Gott in allen Zeitaltern beschäftigt hat, um 
ihren Eintritt in die Welt vorzubereiten. 

Als Bernard, das Kreuz predigend, die Rheinlande durchzog, richtete er 
einen Brief an die nur sieben Jahre jüngere Nonne Hildegard, von 
Bingen, von deren /Gesichten er gehört hatte, und sie machte ihm in 
ihrer Antwort Mitteilungen über ihre seherische Gabe, mit der sie schon 
von Kindheitstagen an ausgestattet war. Durch die Offenbarungen, die 
sie im Laufe des Lebens erhielt, und die sie namentlich in ihrem Haupt- 
werk Sciviasi, d.h. •Wisse die Wege", niedergelegt hat;, wurde sie die 
große Seherin des Mittelalters. In diesem ersten Meisterwerk der deut- 
schen Mystik behandelt sie in sechsundzwanzig Visionen die Großtaten 
Gottes, die Sakramente, die, Kirche Und den Ordensstand. Mit besonderer 
Wärme wird dabei der seligsten Jungfrau gedacht, Marja heißt die Mor- 
genröte, weil sie das lichtstrahlende Blut des Erlösers in ihrem Schöße 
barg. Maria ist vor allein die wahre Mütter;Gottes, die immerwährende 
Jungfrau» die •zweite Frau", die neue Eva, die'durch ihre glühende 
Gottesliebe, durch ihre Demut und Tugendfülle, den Sohn Gottes her- 
niederzog. Bei der heiligen Messe schaut Hildegard das gesamte Leben des 
Herrn von seiner Geburt im Schöße der heiligen Jungfrau an (ex Maria) 
gleichsam in einem Spiegel und Maria ist ihr Vorbild der heiligen Kirche 
als jungfräuliche Mutter. Hildegard dichtete und vertonte auch Lieder. 
In einem Responsorium ruft sie Maria an als •Meeresstern". Sie singt ihr 
Lob im dem Hymnus •Ave generosa" und in der feierlichen Sequenz •O 
virga ac diadema", ihrem Lieblingslied,' in dem sie ihre ganze Liebe und 
Verehrung zu Mairia ausströmte und das sie oft mit strahlendem Antlitz 
sang, während sie durch die Gänge des Klosters wandelte. Wir teilen 
einige Gedanken dieses Gesanges nach der metrischen Wiedergabe von 
May (die heilige Hildegard von Bingen 1911) mit: •O Reis im Strahlen- 
diadem / Im Königspurpuir hochgeehrt, / du blühst in deiner stillen 
Klause / Mit Schild und Brünne wohlbewehrt, • Aus Adams Lenden 
wuchs die Sünde / Der Menschheit Not, der Menschheit Nacht. / Du hast. 
mit deinem holden Kinde / der kranken Welt das Heil gebracht. • Sei 
mir gegrüßt auf allen Wegen, / du Wunderblume wonnesam, / Nicht 
Morgenwind, nicht Tau, nicht Regen, / nein Gottes Kraft nährt deinen 
Stamm." • usw. In der letzten Strophe nennt Hildegard die seligste 
Jungfrau salvatrix. Sie ist ihr auch die Mutter der Barmherzigkeit. 

In dem nur wenige Stunden von Binigen entfernten Schönau bei Ober- 
wesel lebte Hildegards Freundin Elisabeth von Schönau, gleich- 
falls mit der Gabe der Schauung ausgestattet. Ihre Schauungen, die sie 
im Zustand der Entzückungen empfing, hat ihr Bruder Eckbert, Abt von 
Schönau, im •Buche der Wege Gottes" niedergeschrieben. Die Mutter 
Gottes, die.sie innig verehrte, erschien ihr besonders an Samstagen, herr- 
lich als Himmelskönigin, umgeben von einer Schar Engel und geleitet von 



Maria in der Mystik   '      ' 65 

Jungfrauen mit brennenden Lampen, eine strahlende Krone auf dem 
Haupte, und tröstete sie in ihren Schwierigkeiten und wehen Stimmun- 
gen, erklärte ihr die Bedeutung ihrer Leiden und gab ihr die Versiche- 
rung eines heiligen Todes. • Elisabeth beschäftigte sich ganz besonders 
mit der Frage der leiblichen Aufnahme Mariens in den Himmel und er- 
hält die Versicherung hiervon in einer zweimaligen Offenbarung. In einer 
Schrift sucht sie äiese,Lehire zu verbreiten und fühlt sichglücklich im Be- 
wußtsein, auf diese Weise Marias Ruhm zu vermehren. 

Es kam dann die gnadengesegnete Zeit, da Gottes Troubadur, der hl. 
Franziskas, das Land durchzog mit einem Herzen voll glühender 
Jesusliebe und inniger Liebe und Verehrung zur •heiligsten Königin", 
•der Gottesgebärerin, die uns den Herrn der Majestät zum Bruder ge- 
macht"- Ihr stellte er das (verwahrloste Kirchlein •Maria von den Engeln" 
wieder her und dort wollte ei wohnen, dort sterben. Damals sang S t. 
Antonius in seiner Baumgrotte seinen Lieblingshymnus •O gloriosa 
Domina" zum Himmel hinauf, den er> sterbend zum letztenmal anstimmte, 
und der große Kirchenlehrer St. Bonaventura schrieb zu Ehren der 
himmlischen •Kaiserin" liebedurchglühte Lobeserhebungen. Ihnen reihte 
sich in deutschen*Landen der hervorragende Mystiker David von 
Augsburg an, der so hingerissen war von der Bewunderung der Tu- 
gendgröße Mariens, daß er den Ausspruch wagte: •Unsere Frau, die reine 
Magd Gottes, die heilige Maria, mag sie auch übergroße Ehre im Himmel 
haben von der hohen Würde, daß sie des Königs Mutter ist und die Frau 
alles himmlischen Heeres, wie das billig ist, so hat sie doch tausendmal 
größer© Ehre und völligere Wonne bei Gott wegen ihrer lauteren Tugend 
und ihres reinsten Leben; denn dadurch ward sie dessen würdig, daß 
Gott sie zu einer Mutter erwählte aus aller Welt." (•Die vier Fittiche 
geistlicher Betrachtung"). \ 

Die Zeiten haben sich unterdessen geändert. Der Blick der Frommen 
ist nach Innen gerichtet und damit ist auch für die Mystik ein neuer Zeit- 
abschnitt gekommen., Allen voran begegnen wir hier den drei großen 
Mystikerinnen im Zisterzienserinnenkloster Helfta bei Eisleben. Die 
älteste von ihnen, Mechthild von Magdeburg, die •Orgelköni- 
gin", ist Denkerin und Dichterin zugleich. Mit zwölf Jahren fühlt sie sich 
mystisch begnadet, zieht sich früh in ein Beginenhaus in Magdeburg zu- 
rück und sucht später Zuflucht int Kloster Helfta, wo sie ihre letzten- 
zwölf Lebensjahre zubringt- Was sie in gnadenvollen Heimsuchungen 
erlebte, ist später unter.dem Titel •Fließendes Licht der Gottheit".ge- 
sammelt worden. Innige Gottesminne und glühende Jesnisliebe erfüllte 
sie. Gleich einem Dante schaut sie in die Herrlichkeit des Himmels, in 
die Furchtbarkeit der Hölle und in die schmerzliche Läuterung des Feg- 
feuers. Sie schaut hinein in den Rät der Dreifaltigkeit bei, der Welt- 
schöpfung und Erlösung,, da kommt sie auch auf Maria. •In großer Fin- 
sternis schrie die Seele viele Jahre nach ihrem Lieb-mit elender Stimme, 



6fr Anton PummererS.J. 

Da erhob sich abermals ein hoher Rat in der heiligen, Dreieinigkeit.. Die 
heiligen Personen beschlossen heraiederzusteigen • die Propheten riefen 
laut und luden unsern Herrn eifrig hernieder. Diese Jungfrau aber zog 
unsern Herrn hernieder mit der süßen Stimme ihrer Seele. • Und die 
heiligen Personen stiegen hernieder mit großen Freuden in das Templum 
Salomonis. Da wollte der allmächtige Gott neun Monate zur Herberge 
sein." Mit ungemeiner Innigkeit, wundervoller Feinheit .und Zartheit 
spricht die dichterische Mystikerin von 'diesem Geheimnis. •Als Maria ihr 
schönes Kind sah, da neigte sie ihr Haupt zu seinem Antlitz und sprach: 
Sei mir willkommen mein unschuldiges Kind und mein gewaltiger Herr, 
dem alle Dinge eigen sind." Die Kindheitsgeschichte Jesu malt sie Bild 
für Bild mit sichtlichem Wohlbehagen aus und stellt so Mutter und. Kind 
als Vorbild hin, auf das so viele mittelalterliche Nonnen ihre sehnsüch- 
tigen Blicke gerichtet halten. 

Mechthild von Hackeboim, •Gottes Nachtigall", die Sangesmei- 
sterin von Helfta, zählte etwa dreißig Jahre, als ihre Namensgefährtin 
im dortigen Kloster ihre Zuflucht fand. Von ihrem siebten Lebensjahr 
war sie mit dem Kloster verbunden, war von Kindheit auf von Gott be- 
sonders begnadet und gelangte zur innigsten Vereinigung mit Gott, in 
der sie all ihr Glück fand. Neben der bildlosen Beschauung hatte sie»viele 
Schauungen in Bildern; von denen sich zahlreiche auf Maria bezogen, auf 
ihre Größe und ihre Stellung zu uns- Es war Mechthilds großes Anliegen, 
Maria mit wahrer Andacht zu verehren. Einst bat sie den Herrn, •daß 
er ihn fürder verleihen wolle, seiner Mutter treulich zu dienen, mit eifri- 
gem Fleiß und steter Andacht, doch so, daß sie daraus keine Verhinderung 
den Liebe und Vereinigung mit ihm empfände. Zur Stunde sah sie den 
Herrn Jesus mit der königlichen Mutter in einem hohen Saale sitzen und 
hörte ihn zur Mutter sprechen: Steh auf und bereite dieser eine Stätte 
nach ihrem Verlangen, um sie fester an mich zu schließen... da hob die 
seligste Jungfrau diese Seele in ihre Arme und gesellte sie zur Um- 
fangung ihres Geliebten. Der Herr nahm sie mit wunderbarlicher Freund- 
schaft auf, legte ihren Mund an sein Herz und sprach:'•Hier wirst du 
schöpfen, was du wahrhaft meiner Mutter tun sollst." 

Gertrud die Große oder auch Heilige, wie man sie genannt hat, 
ist die Jüngste des mystischen Dreigestirns zu Helfta. Sie wunde als fünf- 
jähriges Kind im Kloster aufgenommen, als Gertrud von Hackeborn, 
Mechthilds Schwester, Äbtissin war. Zunächst zeigte sie großen Lern- 
eifer- in den sogenannten freien Künsten, bis sie in ihrem fünfundzwan- 
zigsten Lebensjahre durch eine Erscheinung Christi zu Höherem gemahnt 
wurde. Von da an geht es mit ihr im Fluge aufwärts bis zur innigsten 
Vereinigung mit Gott. Besonders feurig wird ihre Liebe zu Jesus und 
seinem liebeglühenden Herzen und damit auch zu Maria, der Mutter des 
Herrn. Anfänglich ist sie unklar darüber, wie sich die übermächtige 
Gottes- und Christusliebe ohne Beeinträchtigung mit einer inständigen 



Maria in der Mystik '67 

Verehrung Mariens vereinigen lä.ßt, wird aber vfm Jesus darüber beruhigt, 
ja von ihm aufgefordert, Maria durch sein Herz^ zu loben. Mit hohen Auf- 
fassung von Marias unvergleichlicher Würde verband Gertrud eine un- 
gezwungene Vertraulichkeit im Verkehr mit ihr. Wiederholt erhält sie 
vom ihr das (göttliche Kind zu tragen umld zu hjerzen. Voll Hoffnung und 
Vertrauen blickt Gertrud zu Maria auf, wobei das Bild vom Schutzmantel 
auftaucht, und als sie einst am Feste Maria Geburt mit den Worten: 
•O du unsere Beschützerin!" Maria um ihre Hilfe anrief, schien die hehre 
Mutter sich zu ihr zu neigen. Bei den Worten ferner: •Wende deine barm*, 
herzigen Augen uns zu!" berührte die seligst^ Jungfrau huldreich das 
Kinm ihres Sohnes und neigte ihn gegen die Erdle zu uns mit den Worten: 
•Das sind meine barmherzigen Augen, die ich allen, die mich» anrufen, 
zuwenden kann." 

Während zu Helfta die beiden Mechthilden und Gertrud in innig ver- 
trautem Verkehr zu immer engerer Verbindung mit Gott gezogen wurden, 
mußten sich in Italien zwei Frauen in schweren Kämpfen aus einem 
irrigen Leben zu Gott zurückfinden, um aber dann von den Macht dex 
Gnade erfaßt, zu höchsten Höhen der Gottvereinigung erhoben zu wer- 
den: Margareta »on Cortona und Ahgela von Foligno. 
Beide standen unter der Leitung Minderer Brüder, und der Einschlag 
franziskanischer Frömmigkeit zeigte sich in il}rer Andacht zum Leiden 
Jesu und zur Mutter der Schmerzen. So flehte Margareta innig den Herrn 
an, er möge sie den Schmerz empfinden lasset den seine Mutter unter - 
dem Kreuz* gefühlt habe und erhielt so eines T$.ges die Gnade, im Geiste 
gekreuzigt zu werden. Und Angela, die zu deijt bedeutendsten Gestalten 
katholischer Mystik gehört, fand die Schmerzensmutter und den Apostel 
Johannes am Fuße des Kreuzes. »Ich fragte sie, so erzählt Angela, nach 
dem Schmerze, den sie während des Leidens Christi selber erlitten', und • 
ich bat sie, mir die Gnade zu erlangen, daß ich immer Christi Leiden in 
meiner Seele empfinden möchte, oder zum miijidesten das Leid, das die 
beiden am Fuße des'Kreuzes empfanden, un4 diese Gnade wurde mir" 
gewährt." 

Mit der Verbreitung und Entwicklung des Pfedigerordeois in Deutsch- 
land kam es daselbst zu einem Hochstand deif Mystik, sowohl was die 
Lehre, also auch die Übung im Leben betraf. Die Namen Eckehart, Tauler, 
Suso sind für immer mit dieser,Blütezeit verbunden.. Auch hier treffen 
wir allenthalben auf eine innige Verehrung Mariens. Albert der 
Große gab dieser Verehrung in einer Reihe: von Schriften Ausdruck, 
sodaß er unter, den Theologen der Frühscholästik auf dem Gebiet der 
Mariologie wohl am meisten geschrieben hat. Iiji seinem berühmten ,yMa- 
riale" führt er unter anderem aus: Der eigentlichste Name Marias lautet 
•Königin der Barmherzigkeit", der paßt besser für sie als der Titel 
Kaiserin. Sie wird Mutter der Barmherzigkeit gfcnannft, aber besser ist die 
Bezeichnung •Königin der Barmherzigkeit, deim im der Bamuherzigkeit 



68 Anton Pummerer S.J. 

liegen Macht und Weisheit". (Frag. 162). Die Lehre von der allgemeinen 
Gnadenvermittlung der Gottesmutter hat er klarer und bestimmter ver- 
treten, als alle Theologen vor ihm. Durch seinen Kommentar über die 
Werke des sogenannten Dionysius Areopagita hat er auf dessen eigen- 
tümliche Auffassung der Mystik aufmerksam gemacht, und Meister 
Eckehart hat diese Gedanken vor andern aufgegriffen und in seiner 
hinreißenden Sprachgewalt in weitere Kreise gebracht. Bei seiner aus- 
schließlichen Hinwendung zur Einheitsmystik tritt ihm alles andere völlig 
in den Hintergrund. Trotzdem leuchtet uns aus seinen Reden und Ab- 
handlungen eine aufrichtige und tiefe Marfienverebrung entgegen, nur 
daß er gerade jene Gedanken hervorhebt, die mit seiner ganzen Richtung 
in Einklang stehen. So betont er wiederholt den schon von Kirchenvätern 
ausgesprochenen Gedanken, daß Gott in unserer Erau zuerst geistlich 
geboren wurde, ehe er leiblich von ihr gebaren ward, und daß dies Gott 
•lustlicher" war, ja er versichert; •Hätte Maria Gott nicht zuerst geistlich 
geboren, er wäre nie von ihr leiblich geboren warden." Von ihren Tugen- 
den werden hervorgehoben ihre Demut, die Hingabe ihres Willens an 
Gott, der innere Herzensfriede, ihre Vereinigung mit Gott und ihre Leidens- 
stärke. Die in Aufbau und Ausführung groß angelegte Predigt •Von des 
Engels Botschlaft" (Pfeiffer 106 Pr.) schließt mit den Worten: •Alles Gute, 
das uns das väterliche Herz gegeben hat, das ist alles durch ihre Hände 
und aus ihrem jungfräulichen Schoß gekommen; denn (durch die Bot- 
schaft des Engels) hat sie heute mit dem Ave empfangen Jesus Christus, 
unsern Herrn, der mit Gott dem Vater und dem Heiligen Geiste herrscht 
und lebt ewiglich. Amen." - 

T a u 1 e r trägt in seinen Predigten die gleichen Hauptgedanken vor wie 
Eckehart; nur sind sie gemäßigter und mehr auf das tätige Leben gerich- 
tet. Seine Weihnachtspredigt gibt ihm Gelegenheit, ein Glanzbild von 
Marias Tugenden zu entwerfen. In einer andern Predigt handelt er von 
den Ruhe der Seele, in der er die Bemerkung macht: •Kinder, niemand 
soll in diesem Lehen mit Übungen so hoch fliegen, er soll stets eine Weile 
daran wenden, dieser liebreichen Frau ein besonders wonniges Lob und 
wonnigen Dank zu bieten und sie liebevoll zu bitten, daß sie uns führe 
und helfe und ziehe zu ihrem geliebten Kinde. Kinder, ihre Würdigkeit 
geht über alle Weisen und Maße." Maria ist zugleich Vorbild für uns und 
Helferin. •In ihr ist wiedergebracht, was im Paradiese verloren war, das" 
edle Bild, das der Vater nach sich gebildet hatte, auf daß sie nun zusam- 
men mit dem Vater eine Wiedergebärerin sei, all seine Glieder wieder in 
dem Unsprung zu gebären, und aus grundloser Barmherzigkeit wollte 

. Gott uns durch sie, soweit es an uns läge, aus dem ewigen Abgrund, in 
den wir gefallen waren, wieder aufhelfen." 

Heinrich Sense, der eigentliche Minnesänger Marias, verstand es, 
die zartesten und höchsten Töne zum Lobe Marien®, •der reinen, zarten, 
.würdigen Kreatur ob allen lauteren Kreaturen", anzuschlagen. Im sech- 



Maria hi der Mystik 69 

zehnten Kapitel seines Buches von der ewigen Weisheit nennt er sie so 
und ruft sie unter anderem an als Mutter aller, Erbärmde, als auserwählte 
Königin vom Himmelireich, als des Glanzes der ewigen Sonne wiederglän- 
zender Spiegel, den verborgenen Hort der grundlosen göttlichen Barm- 
herzigkeit, das wonnigliche Paradies aller Wollust Gottes, Gottes aus- 
erwähltes Herzenstraut, den schönen Thron der ewigen Weisheit, eine 
Mutter aller Gnaden, die mittellose Mittlerin aller Sünder usw. Es folgen 
dann drei Kapitel von ihjem •unsäglichen Herzeleid". Maria schildert es 
ihrem Diener selbst: •Ich war des Herzens beraubt, meine Stimme war 
mir entgangen, ich hatte meine Kraft zumal verloren... Und von rechtem 
überwundenem Herzeleid sank ich nieder unter dem Kreuze, ich weiß 
nicht, wie oft. Und so ich wieder zu mir selber kam und mir anders nicht 
mochte werden, so küßte ich das Blut, das von seinen Wunden darnieder- 
floß, so daß meine erbleichten Wangen und mein Mund gar hhitf arbig 
wurden." • Wie er sich so ganz in Marias Größe und Herrlichkeit und in 
ihr bitteres Leid versenkte, so stellte er auch' sein ganzes Leben in den 
Dienst seiner •auserwählten Königin". Beim Ruf des Wächters grüßte 
ei den aufbrechenden lichten Morgenstern und beim abendlichen Salve 
Regina führte er die trauernde Mutter heim, vom Grabe weg. Und so 
trug er sein treues Gedenken auch hin durch das Kirchen- und Sonnen- 
jahr. Überaus lieblich schildert er, wie er Lichtmeß beging, und er erzänlt 
uns, wie er im Frühling die ersten Blumen seinem •geistlichen Lieb, der 
zarten, geblümten, rosigen Magd, der Mutter Gottes" zu bringen pflegte. 
Und immer wieder bleibt ihm Maria die Mutter der Barmherzigkeit und 
die Zuflucht der Sünder, deren Herrlichkeit im Himmel er einstmals in 
einer strahlenden Vision schauen durfte. Das ist das g*oße Minnelied, das 
aus Susos minniglicheni Herzen zur Mutter der Erbärmde und auserwähl- 
ten Königin des Himmels emporklang. 

Namentlich waren es Frauenklöster des Predigerordens, die in deutschen 
Landen weite Verbreitung fanden. Da regte sich frühzeitig tief innerliches 
Leben, das von dten Pxedigerbrüdern gefördert wurde, und es war alsbald 
keine unerhörte Seltenheit mehr, wenn eine von diesen gottinnigen Seelen 
sich in besonderer Weise von der Gnade Gottes berührt fühlte. Man zeich- 
nete solche erhebendem Erlebnisse auf und so kam man dazu, förmliche 
Chroniken davon anzulegen. Acht solcher Chroniken sind uns er- 
halten, in denen uns über dreihundeTt mystisch begnadete Nonnen bekannt 
werden. Bereinigen ganz tief veranlagten treffen wir auf Beschauungs- 
oder Einigungsmystik, in den weitaus meisten Fällen handelt es sich um 
Schauungs- oder Visionsmystik. Daß Maria dabei eine stets wieder- 
kehrende Rolle spielt, ist bei der Naturanlage der Frauen von vornherein 
zu erwarten. r 

Vor allem ist es das Bild der Mutter mit dem Kind, das häufig wieder- 
kehrt; daneben ist es zuweilen die Schmerzensmutter unter dem Kreuze, 
die sich in ihrem übergroßen Leid einer teilnehmenden Schwester vorstellt; 



70 Anton Pummerer SJ. 

aber auch Strahlen ihrer Herrlichkeit senkt die Glorreiche in die Seele 
einiger ihrer Verehrerinnen. Ein großer Herzenswunsch dieser von der 
Welt abgeschiedenen und durch härteste Kasteiungen abgetöteten Nonnen 
war es, mit Maria und durch sie mit ihrem göttlichen Kind in engere Ver- 
bindung zu kommen, ein Wunsch, der öfter in wonniger Weise erfüllt, 
manchmal aber auch abgeschlagen wurde. Zu Anna Ramsw-ay im 
Kloster Katharinental bei Diessenhofen, die einst wegen ihrer großen 
Gnadenerlebnisse drei Fragen an Meister Eckehart stellte, kam einst 
Schwester Cäcilie von Winterihur an ihr Bett und sah ein Kindlein in 
ihren Alanen liegen, das sie herzte. Die Schwester bat sie, sie möchte das 
Kindlein auch ihr in den Arm geben. Anna fragte sie: •Will es denn auch 
zu dir?" Indessen sehen sie eine gar minnigliche, leutselige, schöne Frau 
vor dem Bett sitzen. Diese forderte das Kindlein und verschwand. • Oft 
ist Maria den Schwestern Helferin und Trost im Gebet, und auch bei der 
Arbeit bleiben die Schwestern in inniger Verbinidung mit Maria. Adel- 
heid von St. Gallen, ebenfalls im Kloster Katharinental, wurde 
einstmals sehr krank und da fiel es ihr schwer aufs Herz, daß die Schwe- 
stern, denen sie in Siechtagen so getreulich gedient hatte, ihr in ihrer 
Krankheit nicht so getreulich taten, als sie ihnen getan hatte. Da redete 
unsere Frau mit ihr und sprach: •Alles was du den Schwestern getan hast, 
hast du für mein Kind und mich getan; weshalb begehrst du denn wieder 
Dienst von ihnen?" 

Über einzelne mystisch begnadete Nonnen haben wir ausführliche 
Lebensbeschreibungen, so über Adelheid Langmann und Chri- 
stina Ebner, beide im Kloster Engeltal bei Nürnberg; ebenso über 
MaTga^-eta Eb n e r, mit der vorherigen nur namensverwandt, im 
Kloster Medingen unweit Lauingem, die im Ruf der Heiligkeit starb und 
als Selige verehrt wird. Sie war eine aufs innigste mit Gott verbundene 
Seele von wunderbarer Reinheit und Einfachheit, einer geradezu leiden- 
schaftlichen Wahrheitsliebe^ und begabt mit einem nicht häufig anzu- 
treffenden klaren-Blick zur Selbstbeobachtung. Eines Tages trug sie ein 
großes Anliegen ihres Herzens unserer lieben Frau vor, sie möge ihr 
helfen, daß sie inne werde der Freude, die sie mit dem göttlichen Kinde 
hatte. Diese Bitte erklärt uns die ganz besondere Hinneigung zur Kind- 
heit des Herrn, die Margareta hatte, und wie sie sich äußerte. Sie besaß 
das geschnitzte Bild eines Jesusknaben in der Wiege- Eines Nachts nun 
sah sie, wie das Kind in der Wiege fröhlich spielte und sich auf das leb- 
hafteste gebärdete. Da sagte sie zu ihm: •Warum bist du nicht eingezogen 
und läßt mich nicht schlafen? Ich habe dich doch gut gebettet.""Darauf 
gab ihr das Kind zur Antwort: •Ich will dich nicht schlafen lassen, du 
mußt mich zu dir nehmen!" Da nahm sie es voll Freude aus der Wiege 
und stellte es auf ihren Schoß. Es war ein gar liebliches Kind und Mar- 
gareta sprach zu ihm: •Küsse mich, dann will ich es gehen lassen, daß 
du meine Ruhe gestört hast. Da fiel es um mich mit seinen Armen und 



Maria in der Mystik 71 

halste midi und küßte midi." Ein Bericht von wunderbarer Einfalt und 
Natürlichkeit! • Eine innige Bitte an Maria fügte sie ihrem •Paternoster" 
bei: •Maria, Gottesmutter, deine Reinheit und deine reine Geburt möge 
uns reinigen: deine mütterliche Hilfe uns mit der Hilfe aller deiner Heili- 
gen und aller deiner Engel den Brunnen deiner Barmherzigkeit erschlie- 
ßen, aus dem keinem Menschen je versagt war zu schöpfen." 




