4 Im" Sp1ege1 der Zelt :

Abt Ildefons Herwegen ¥
Von Josef Andreas<Jungmanu S.J., Innsbhruck

Mit Abt Ildefons Herwegen ist am
2. September 1946 ein Mann von uns ge-

gangen, der gestaltend auf das geistige’

und geistliche Leben in Dentschland und
weit dariiber hinaus gewirkt hat. Allein
schon die Tatsache, daB die von ihm ge-
Tiihrte Abtei Maria Laach der Punkt war,
ap dem der Funke der liturgischen Be-
-wegung auf deutsches Gebiet iiber-
gesprungen ist, um alsbald.nach allen

‘Seiten weiterzuziinden, 148t die Bedeu- .

tung dieses Mannes ahnen.

Die zwei Jahrzehnte zwischen den bei-
-den Weltkriegen waren der Arbeitstag, an
dem Abt Herwegen berufen war, seine
"Saat auszustrenen. Und wie hat er diesen
- Tag zu niitzen gewuRt! Wir fassen hier
nur den literarischen Bereich seines Wir-
kens ins Auge. Mit dem Weitblick des
fiihrenden Geistes und mit erstaun-
licher Energie ldfit er Griindung auf
Griindung folgen, die der liturgischen
" Erneuerung die Wege bahnen. Schon 1918
. setzt die Doppelreihe der ,Liturgie-
_geschichtlichen Quellen” und der , Litur-
giegeschichtlichen Forschungen* ein. 1921
‘beginnt das. ,,Jahrbuch fiir ‘Liturgie-
‘wissenschaft“. Daneben her . gehen die
‘Biandchen der ,,Ecclesia Orans” und die
,Liturgischen -Volksbiichlein“. In einer

langen Reihe von Vortirdgen und Ab-¥

‘handlungen, die zum Teil als selbstiin-
-dige Schriften verdffentlicht und mehr-
fach in Sammelbdnden zugidnglich ge-
‘macht sind, erkennt man die kraftvolle
Fiihrung, mit der der Abt personlich vor-
.anging, und die hohen Ziele, auf die er
zustrebte. Schon die Titel der Bénde sind
‘bezeichnend: , Alte Quellen neuer Kraft”,
,JLumen CHristi¥, , Von christlichem Sein
-und Leben“. Vertiefung in die Geschichte
«der Liturgie — und des alten Ménchtums
— war nur der Weg, auf dem uraltes
‘Gedankengut des
wiedergewonnen und als erneuernde
Kraft der Gegenwart zugefiihrt werden
“sollte.

Gerade diese praktische Note und die
damit notwendig gegebene Kkritische
Stellungnahme zu Anschauungen der Ge-
genwart brachten es mit sici, daR sich

kirchlichen Lebens

Abt Herwegen mit seinem Konvent zeit-
weise in die Rolle des Kdmpfers versetzt
sah. Das war besonders der Fall, als 1925
in dem Schriftchen des Abtes ,Kirche und
Seele“ und bald darauf in der Gemein-
schaftsarbeit der Laacher Monche ,My-
sterium” der ungewohnte Begriff des
Kultmysteriums in Verbindung mit der
These auftauchte, mit dem Gedanken des
Kultmysteriums sei im- germanischen
Mittelalter ein entscheidendes Stiick alt-
christlichen Gedankéngutes verloren ge-
gangen, ein Verlust, der sich zundchst auf’
dem Boden des liturgischen Lebens, dann
aber iiber weite Gebiete der kirchlichen
Kultur bis hinein in die christliche Kunst
ausgewirkt habe. Kein geringerer als -
Karl Adam hat damals die Fehde aunfge-
nommen, und bald erschienen weitere
Verteidiger * bedrohter Stellungen auf
dem Plan. Es war nicht schwer, in dem
kithn hingeworfenen Gedanken unzulis-
sige Grenziiberschreitungen und offen-
kundige Uberspannungen aufzuzeigen.
Auch konnte man die in der Folge von
P. Odo Casel unermiidlich zusammen-
getragenen Traditionsbeweise verschieden

. beurteilen. Bekanntlich ist die Kontro-

verse auch heute noch nicht zu Ende ge-

"kommen. Erst in den letzten Jahren ist

sie auf dem-engeren Gebiete der Sakra-
mentenlehre durch das Eingreifen von
Gottlieb Sohngen in ein neuwes Stadium
getreten. -

Sind hier auf alle Fille der theo}ogl-
schen Reflexion wertvolle Anregungen
zugegangen, so darf man doch feststellen:
Fiir das bleibende Verdienst der Laacher-
Schule ist es gar nicht entscheidend, ob .

‘die Mysterienthese als soldxe unverkiirzt
-zu recht besteht oder nichf. Nicht das ist

die Frage, ob wir sagen diirfen: Im litur-
gischen und vor allem im sakramentalen
Vorgang wird die Heilstat Christi unter
dem Ritus von neuem gegenwirtig, mit
dem Vollzug des Ritus geht die Kirche
in -die Heilstat ein und erwirbt sich das
Heil — sondern wichtig ist und bleibt in
jedem Fall nur der Hinweis auf den im
christlichen BewuBtsein stark verdunkel-
ten Gedanken, daB die Erlosung nicht



Im Splegel der Zeit S

blof} ein Vorgang der Vergangenheit war, .

auf den wir betrachtend zuriickschauen
diirfen und. auf dessen Verdienste hin
uns Gott seine Gnade zuwendet, sondern
daB sie viel enger und unmittelbarer in

nsere Gegenwart hereinreicht und daf
die Liturgie der Ort ist, wo sie uns ym-
fangt; wichtig ist auch die daraus er-

flieBende Forderung,.daB wir die Fak- -

toren dieser Gegenwirtigkeit des Heils
viel lebendiger in unser BewuBtsein auf-
. nehmen miissen, wenn das christliche Le-
ben wieder Schwung. und Tiefe erhalten
soll.
Und das ist der Gedanke, der schon
friih in den Veriffentlichungen des Abtes

sichitbar wird. Schon in einem Aufsatz -
vom Jahre 1913 wird die Idee der Ver-
klirung als das Prinzip betont, das die -
" schlag gefunden hat. Auch die alte Abbatia

Liturgie zum Kunstwerk gestaltet: in
den Sakramenten ergreift die gottliche

- Gnade den Menschen und die Schopfung

und bereitet sie schon fiir die Herrlich-
keit der kiinftigen Welt. Es ist.das Licht,
das von Christus ausgeht, vom @ster-
lichen Christus, der selber - verklarten
Leibes fortlebt als Haupt seiner Kirche;
indem wir das Leben der heiligen Kirche
mitleben, leben wir ,in Christus” und
werden wir von seinem Geiste erfiillt.
Es war natiirlich, daB der Gedanke.auch
negativ formuliert wurde. Das geschah
vor allem in der schon angedeuteten
historischen' Form. Der mittelalterliche,
germanische Mensch hatte wenig Sinn
fiir das objektive Mysterium und fiir den
geheiligten Kosmos seiner Ordnungen;
das konkret SinnenfiHige, das historisch
Greifbare, das dem subjektiven Gefiihl
Zuganghdle zieht an. Kindheit und Lei-
densgeschlchte des Erlosers werden wich-
tiger als sein verklédrtes Fortleben; die
sittliche Leistung und ‘Nachahmung, die
an zahlreicien Einzelbildern sich entziin~
. dende Andacht nimmt das BewuBtsein
stirker gefangen als das Mysterlum das
Tun geht vor dem Sein.

Es ist klar, dal solche Tone, die bald
ein vielfiiltiges und oft etwas rauhes
Echo fanden, nicht iiberall als Wohl-
klang empfunden wurden. Das aufler-
liturgische Frommigkeltsleben der Ge-
genwart ist ja zum grofiten Téil nichis
anderes als das fortlebende Erbe des Mit-

.telalters. Es konnte sich nicht darum han-

deln, nun kurzerhand zu verbrennen, .
was man friiher angebetet. Was das Mit-

telalter hervorgebracht hatte, war, so
sehr zeitbedingte Stimmung und veren-
gerte Perspektive dabei mit im Spiele
sein mochten, erwachsen auf dem Grun-
de desselben katholischen Glaubens wie
die religivse Kultur des christlichen Alter-
tums. Es konnte sich nur um Léiuterung
und Kldrung und um Einordnung in das

.hohere Ganze handeln, das wieder sicht-

bar geworden war. Die Innigkeit mittel-
alterlicher Marienminne und Leiden-
Christi-Verehrung und manches andere,
was die Folgezeit auf der gleichen Linie
hervorgebracht hat, darf unverloren blei- .
ben, wie es ja auch vielfach lingst in
der kirchlichen Liturgie seinen Nieder-

Sanctae Mariae ad Lacum hat es offen-
bar nie anders gemeint.

Wohl aber mufl der positive Gedanke
vom sakramental-liturgischen Untergrund
allen geistlichen Lebens mehr und mehr
als feste Basis aller weiteren Bemiihun-
gen um religivse Ernenerung anerkannt
werden. Alle E1n51d1t1gen werden darin
lingst eines Sinnes sein; von zu vielen .
Seiten her werden wir auf dieselbe Er-
kenntnis. hingedridngt. . Die heidnische
Luft, in der wir heute leben miissen,
ebenso wie die ungeheure- Aufgabe eines
Wiederaufbaus, der bei- den Fundamen-
ten beginnen muB zwingt dazu, uns auf
die inmnersten Krafte zu besinnen. Das
Bewufitsein von unserer Christenwiirde,
von der Gliedschaft im Leibe des Herrn,
von der wunderbaren Gottesnihe, die

-uns damit geschenkt ist, kurz der-Ein-
blik in die Herrlichkeiten des Reiches.

Gottes, in. das wir ~hineingenommen
sind, muf jene Liebe in uns entflammen,
die uns zu groBen Werken fihig matht
und die uns hilft, Zeugnis abzulegen fiir
Gottes Sache. Diesen Gejst muBl die Seel-
sorge hinaustragen ins ganze katholische

. Volk. Aus diesem Geiste heraus, der dem

Geiste der Selbstverleugnung und der
BuBe nicht widerspricht, sondern ihm
Stiitze und neuer Antrieb ist, muBl das
religiose und sittliche Leben des Einzel-

‘nen eine neue Festigkeit und Freudig-

keit erlangen



76 o Im Spiegel der Zeit -

Hier liegen gewaltige Aufgaben, an
denen alle eintriichtig zusammenarbeiten
miissen. Es sei nur hingewiesen beispiels-
weise auf die Schaffung einer religigsen
Literatur - fiir das Volk (nicht nur fiir
die Gebildeten), ein Gebiet, auf dem uns
die letzten Jahrzehnte noch so wenig
Wertbestdndiges gebracht haben. Der

dringende Eifer des apostolischen Ar-
beiters braucht hier die Hilfe desMonchs,
der im Gottesfrieden seiner Zelle die
Brunnen der Tiefe rauschen hért. Es sind
hohe Ziele, die uns rufen. Es gilt nun zu
ernten, was der heimgegangene Abt ge-
sit hat. .

Antonius von Padua als Kirchenlehrer
Von Aloisius Grillmeier, S.J, Pullach

Am 16. Januar 1946, am Feste der Erst-
lingsmértyrer des Franmskanerordens,
erklirte Papst Pius XII. den hl. Beken-
ner Antonius von Padua (1195—1231),
den groflen Volksheiligen, zum Kirchen-
lehrer. Die Einleitungsworte des Aposte-
lischen Schreibens, in dem die Verleihung
des Titels erfolgt wenden sich an das

Heimatland des Heiligen, Portugal, und

an die Stadt, welche die letzten Lebens-
jahre des Santo sah und seinen Leib in
ihrem Dome birgt. Der Franziskaner-
orden aber erhilt in ihm zum ‘hl. Bona-
ventura, dem doctor seraphicus, nun
seinen doctor evangelicus hinzu.

‘Wem noch nicht bekannt war, daB der
bl Antonius schon seit J ahrhunderten
auch als Kirchenlehrer verehrt wurde,

der mochte durch diese Ernennung iiber- :

rascht sein. Der Heilige von Padua war
als “grofler Prediger und Wundertiiter
bekannt und gefeiert, hatte aber keinen
besonderen Namen in der heiligen Wis-
senschaft und in den theologischen Lehr-
biichern. Die katholische Theologie wird
in der Tat auch keine weésentliche For-
dernng aus den Werken des neuen Kir-
. chenlehrers erwarten diirfen. Denn auBler
Predigten, zum letzten Mal 1895 heraus-
gegeben!, sind uns keine Werke von ihm
erhalten. Auch diese, in sich mehr Stoff-
sammlung als geformtes Wort, lesen sich
fiir uns nicht mehr leicht. Gleich ,,Gold-
kornern aus einem Sandhaufen® miissen
die fiir uns heutige Menschen anregenden
Gedanken aus den zahllosen Allegorien
herausgelesen werden?. ‘

Wenn aber dennoch Antonius von Pa-
dua zum Kirchenlehrer erklirt worden
ist so liegt der Grund eben nicht in sei-
ner Bedeutung fiir die Wissenschaft, son-
dern in seiner Gesamtbedeutung fiir die

.

Kirche, die lebendiges Wort und Beispicl
mitumfaBt. Der Titel ,Kirchenlehrer*

scheint damit eine gewisse Wandlung und

der Begriff eine Erweiterung erfahren zu
haben: das praktische Leben und die le-
bendige Wirksamkeit wird miteinbezo-

gen, wie wohl auch schon bei der Er-

klirung des hl. Petrus Canisius zum
doctor ecclesiae. Den Kirchenlehrer als
Verkiinder des Wortes meint der Titel
doctor evangelicus.

Immerhin hatte Antofiius von Padua .
eine enge Beziehung zur heiligen Wissen-
schaft und-hatte eine besondere Aufgabe

" fiir sie zu erfiillen. Er war der erste Lek-

tor der Theologie im Seraphischen Orden. -
An die Bedeutung eines heiligen Bonaven-
tura oder eines Johannes Duns Scotus

-kommt er freilich nicht herans. Er war
-~iiberhaupt kein spekulativer Kopf, dem

es gelegen gewesen wire, ein theologi-
sches System zn hanen. Dennoch hat er
Anteil an der Grundlegung der franzis-
kanischen Ordenstheologie. Als ehemali-
ger Regularkleriker des hl. Augustipus
zu Lissabon und ¥oimbra hatte er eine
griindliche Einfiihrung in den Geist und
die Lehre des hl. Augustinus erhalten. Sein
Wissen aber, das besonders in einer her-
vorragenden Kenntnis der Heiligen
Schrift bestand, sollte von einem neuen
Geiste ‘inspiriert, fiir eine neue Gemein-

“schaft und fiir ‘die ganze Kirche frucht-

bar werden. Das Martyrium der ersten
Gefiilirten des hl. Franz von Assisi, die
sich in die Missionen begeben hatten und
deren Leiber nach Coimbra gebracht
wurden, machte ibn auf ein neues Ideal
aufmerksam, dem er durch Gottes beson-
dere Fiigung dienen sollie. Antonius ver-
lieB sein Kloster und schloB sich dem ncu
erstandenen Orden des hl. Franz an4





