
74 Im Spiegel der Zeit 

Abt Ildefons Herwegen f 
Von Josef Andreas < Jungmann S. J., Innsbruck 

Mit Abt Ildefons Herwegen ist am 
'2. September 1946 ein Mann von uns ge- 
gangen, der gestaltend auf das geistige 
und geistlidie Leben in Deutschland und 
weit darüber hinaus gewirkt hat. Allein 
schon die Tatsache, daß die von ihm ge- 
führte Abtei Maria Laach der Punkt war, 
au, dem der Funke der , liturgischen Be- 
wegung auf deutsches Gebiet über- 
gesprungen ist, um alsbald.nach allen 
Seiten weiterzuzünden, läßt die Bedeu- 
tung dieses Mannes ahnen. 

Die zwei Jahrzehnte zwischen den bei- 
•den Weltkriegen waren der Arbeitstag, an 
dem Abt Herwegen berufen war, seine 
Saat auszustreuen. Und wie hat er diesen 
Tag 'zu nützen gewußt! Wir fassen hier 
nur den literarischen Bereich seines Wir- 
Tcens ins Auge. Mit dem Weitblick des 
führenden Geistes und mit erstaun- 
licher Energie läßt er Gründung auf 
Gründung folgen, die der liturgischen 
"Erneuerung die Wege bahnen. Schon 1918 
•setzt die Doppelreihe der •Liturgie- 
geschichtlichen Quellen" und der •Litur- 
giegeschichtlichen Forschungen" ein. 1921 

"beginnt das.- •Jahrbuch für Liturgie- 
wissenschaf t". Daneben her . gehen die • 
'Bändchen der •Ecclesia Orans" und die 
•Liturgischen Volksbüchlein". In einer 
langen Reihe von Vorträgen und Ab-* 
handlungen, die zum Teil als selbstän- 
•dige Schriften veröffentlicht und mehr- 
fach in Sammelbänden zugänglich ge- 
macht sind, erkennt man die, kraftvolle 
Führung, mit der der Abt persönlich vor- 
anging, und die hohen Ziele, auf die er 
zustrebte. Schon die Titel der Bände sind 
bezeichnend: •Alte Quellen neuer Kraft", 
•Lumen Christi", •Von christlichem Sein 
nind Leben". Vertiefung in die Geschichte 
«der Liturgie •*• und des alten Mönchtums 
• war nur der Weg, auf dem uraltes 
'Gedankengut des kirchlichen Lebens 
wiedergewonnen und als erneuernde 
Kraft der Gegenwart zugeführt werden 
sollte. 

Gerade diese praktische Note und die 
•damit notwendig gegebene kritische 
Stellungnahme zu Anschauungen der Ge- 
genwart brachten es mit sich, daß sich 

Abt Herwegen mit seinem Konvent zeit- 
weise in die Rolle des Kämpfers versetzt 
sah. Das war besonders der Fall, als 1925 
in dem Schriftchen des Abtes •Kirche und 
Seele" und bald darauf in der Gemein- 
schaftsarbeit der Laacher Mönche •My- 
sterium" der ungewohnte Begriff des 
Kultmysteriums in Verbindung mit der 
These auftauchte, mit dem Gedanken des 
Kultmysteriums sei im germanischen 
Mittelalter ein entscheidendes Stück alt- 
christlichen Gedankengutes verloren ge- 
gangen, ein Verlust, der sich zunächst auf 
dem Boden des liturgischen Lebens, dann 
aber über weite Gebiete der kirchlichen 
Kultur bis hinein in die christliche Kunst 
ausgewirkt habe. Kein geringerer als 
Karl Adam hat damals die Fehde aufge- 
nommen, und bald erschienen weitere 
Verteidiger ' bedrohter Stellungen auf 
dem Plan. Es war nicht schwer, in dem 
kühn hingeworfenen Gedanken unzuläs- 
sige Grenzüberschreirungen und offen- 
kundige Überspannungen aufzuzeigen. 
Auch konnte man die in der Folge von 
P. Odo Casel unermüdlich zusammen- 
getragenen Traditionsbeweise verschieden 
beurteilen. Bekanntlich ist die Kontro- 
verse auch heute noch nicht zu Ende ge- 
kommen. Erst in den letzten Jahren ist 
sie auf denvengeren Gebiete der( Sakra- 
mentenlehre durch das Eingreifen von 
Gottlieb Söhngen in ein neues Stadium 
getreten. 

Sind hier auf alle Fälle der theologi- 
schen Reflexion wertvolle Anregungen 
zugegangen, so darf man doch feststellen: 
Für das bleibende Verdienst der Laacher 
Schule ist es gar nicht entscheidend, ob . 
die Mysterienthese als solche unverkürzt 
zu recht besteht oder nicht. Nicht das ist 
die Frage, ob wir sagen dürfen: Im litur- 
gischen und vor allem im sakramentalen 
Vorgang wird die Heilstat Christi unter 
dem Ritus von neuem gegenwärtig, mit 
dem Vollzug des Ritus geht die Kirche 
in die Heilstat ein und erwirbt' sich das 
Heil • sondern wichtig ist und bleibt in 
jedem Fall nur der Hinweis auf den im 
christlichen Bewußtsein stark verdunkel- 
ten Gedanken, daß die Erlösung nicht 



Im Spiegel der Zeit 75 

bloß ein Vorgang der Vergangenheit war, 
auf den wir betrachtend zurückschauen 
dürfen und. auf dessen Verdienste hin 
uns Gott seine Gnade zuwendet, sondern 
daß sie viel enger und unmittelbarer in 
;rinsere Gegenwart hereinreicht und daß 
die Liturgie der Ort ist, wo sie uns um- 
fängt; wichtig ist auch die daraus er- 
fließende Forderung, > daß wir die Fak- 
toren dieser Gegenwärtigkeit des Heils 
yiel lebendiger in unser Bewußtsein .auf- 
nehmen müssen, wenn das christliche Le- 
ben wieder Schwung und Tiefe erhalten 
soll. 

Und das ist der Gedanke, der schon 
früh in den Veröffentlichungen des Abtes 
sichtbar wird. Schon in einem Aufsatz 
vom Jahre 1913 wird die Idee der Ver- 
klärung als das Prinzip betont, das die 
Liturgie zum Kunstwerk gestaltet: in 
den Sakramenten ergreift die göttliche 
Gnade den Menschen und die Schöpfung 
und bereitet sie schon für die Herrlich- 
keit der künftigen Welt. Es ist das Licht, 
das von Christus ausgeht, vom öster- 
lichen Christus, der selber - verklärten 
Leibes fortlebt als Haupt seiner Kirche; 
indem wir das Leben der heiligen Kirche 
mitleben, leben wir •in Christus" und 
werden wir von seinem Geiste erfüllt. 
Es war natürlich, daß der Gedanke-auch 
negativ formuliert wurde. Das geschah 
vor allem in der schon angedeuteten 
historischen Form. Der mittelalterliche, 
germanische Mensch hatte wenig Sinn 
für das objektive Mysterium und für den 
geheiligten Kosmos seiner Ordnungen^ 
das konkret SinnenfäHige, das historisch 
Greifbare, das dem subjektiven Gefühl 
Zugängliche 'zieht an. Kindheit und Lei- 
densgeschichte des Erlösers werden wich- 
tiger als sein verklärtes Fortleben; die 
sittliche Leistung und Nachahmung» die 
an zahlreichen Einzelbildern sich entzün-> 
dende Andacht nimmt das Bewußtsein 
stärker gefangen als das Mysterium; das 
Tun geht vor dem Sein. 

Es ist klar, daß solche Töne, die bald 
ein vielfältiges und oft etwas rauhes 
Echo fanden, nicht überall als Wohl- 
klang empfunden wurden. Das außer- 
liturgische Frömmigkeitsleben der Ge- 
genwart ist ja zum größten Teil nichts 
anderes als das fortlebende Erbe des Mit- 

telalters. Es konnte sich nicht darum han- 
deln, nun kurzerhand zu verbrennen, 
was man früher angebetet. Was das Mit- 
telalter hervorgebracht hatte, war, so 
sehr zeitbedingte Stimmung und yeren- 
gerte Perspektive dabei mit im Spiele 
sein mochten, erwachsen auf dem Grun- 
de desselben katholischen Glaubens wie 
die religiöse Kultur des christlichen Alter- 
tums. Es konnte sich nur um Läuterung 
und Klärung und um Einordnung in das 
höhere Ganze handeln, das wieder sicht- 
bar geworden war. Die Innigkeit mittel- 
alterlicher Marienminne und Leiden- 
Christi-Verehrung und manches andere, 
was die Folgezeit auf der gleichen Linie 
hervorgebracht hat, darf unyerloren blei- 
ben, wie es ja auch vielfach längst in 
der kirchlichen Liturgie seinen Nieder- 
schlag gefunden hat. Auch die alte Abbatia 
Sanctae Mariae ad Lacum hat es offen- 
bar nie anders gemeint. 

Wohl aber muß der positive Gedanke 
vom sakramental-liturgischen Untergrund 
allen geistlichen Lebens mehr und mehr 
als feste Basis aller weiteren Bemühun- 
gen um religiöse Erneuerung anerkannt 
werden. Alle Einsichtigen werden darin 
längst eines Sinnes sein; von zu vielen 
Seiten her werden wir auf dieselbe Er- 
kenntnis hingedrängt. Die heidnische 
Luft, in der wir heute leben müssen, 
ebenso wie die ungeheure- Aufgabe eines 
Wiederaufbaus, der bei den Fundamen- 
ten beginnen muß, zwingt dazu, uns auf 
die innersten Kräfte zu besinnen. Das 
Bewußtsein von unserer Christenwürde, 
von der Gliedschaft im Leibe des Herrn, 
von der wunderbaren Gottesnähe, die 
uns damit geschenkt ist, kurz der Ein- 
blick in die Herrlichkeiten des Reiches 
Gottes, in das wir ' hineingenommen 
sind, muß jene Liebe in uns entflammen, 
die uns zu großen Werken fähig martht 
und die uns hilft, Zeugnis abzulegen für 
Gottes Sache. Diesen Geist muß die Seel- 
sorge hinaustragen ins ganze katholische 
Volk. Aus diesem Geiste heraus, der dem 
Geiste der Selbstverleugnung und der 
Buße nicht widerspricht, sondern ihm 
Stütze und neuer Antrieb ist, muß das 
religiöse und sittliche Leben des Einzel- 
nen eine neue Festigkeit und Freudig- 
keit erlangen. 



76 Im Spiegel der Zeit 

Hier liegen gewaltige Aufgaben, an 
denen alle einträchtig zusammenarbeiten 
müssen. Es sei nur hingewiesen beispiels- 
weise auf die Schaffung einer religiösen 
Literatur für das Volk (nicht nur für 
die Gebildeten), ein Gebiet, auf dem uns 
die letzten Jahrzehnte noch so wenig 
Wertbeständiges   gebracht   haben.   Der 

drängende Eifer des apostolischen Ar- 
beiters braucht hier die Hilfe des Mönchs, 
der im Gottesfrieden seiner Zelle die 
Brunnen der Tiefe rauschen hört. Es sind 
hohe Ziele, die uns rufen. Es gilt nun zu 
ernten, was der heimgegangene Abt ge- 
sät hat. 

Antonius von Padua als Kirchenlehrer 
Von Aloisius   Grillmeier, S.J., Pullach 

Am 16. Januar 1946, am Feste der Erst- 
lingsmärtyrer des Franziskanerordens, 
erklärte Papst Pius XII. den hl. Beken- 
ner Antonius von Padua (1195•1231), 
den großen Volksheiligen, zum Kirchen- 
lehrer. Die Einleitungsworte des Aposto- 
lischen Schreibens, in dem die Verleihung 
des Titels erfolgt, wenden sich an das 
Heimatland des Heiligen, Portugal, und 
an die Stadt, welche die letzten Lebens- 
jahre des Santo sah und seinen Leib in 
ihrem Dome, birgt. Der Franziskaner- 
orden aber erhält in ihm zum hl. Bona- 
ventura, dem doctor seraphicus, nun 
seinen doctor evangelicus hinzu. 

Wem noch nicht bekannt war, daß der 
hl. Antonius schon seit Jahrhunderten 
auch als Kirchenlehrer verehrt wurde, 
der mochte durch diese Ernennung über- 
rascht sein. Der Heilige von Padua war 
als großer Prediger und Wundertäter 
bekannt und gefeiert, hatte aber keinen 
besonderen Namen in der heiligen Wis- 
senschaft und in den theologischen Lehr- 
büchern. Die katholische Theologie wird 
in der Tat auch keine wesentliche För- 
derung aus den Werken des neuen Kir- 
chenlehrers erwarten dürfen. Denn außer 
Predigten, zum letzten Mal 1895 herausr 
gegeben1, sind uns keine Werke von ihm 
erhalten. Auch diese, in sich mehr Stoff- 
sammlung als geformtes Wort, lesen sich 
für uns nicht mehr leicht. Gleich •Gold- 
körnern aus einem Sandhaufen" müssen 
die für uns heutige Menschen anregenden 
Gedanken aus den zahllosen Allegorien 
herausgelesen werden2. 

.Wenn aber dennoch Antonius von Pa- 
dua zum Kirchenlehrer erklärt worden 
ist so liegt der Grund eben nicht in sei- 
ner Bedeutung für die Wissenschaft, son- 
dern in seiner Gesamtbedeutung für die 

Kirche, die lebendiges Wort und Beispiel 
mitumfaßt. Der Titel •Kirchenlehrer" 
scheint damit eine gewisse Wandlung und 
der Begriff eine Erweiterung erfahren zu 
haben: das praktische Leben und die le- 
bendige Wirksamkeit wird miteinbezo- 
gen, wie wohl auch schon bei der Er- 
klärung des hl. Petrus Canisius zum 
doctor ecclesiae. Den Kirchenlehrer als 
Verkünder des Wortes meint der Titel 
doctor evangelicus. 

Immerhin hatte Antonius von Padua 
eine enge Beziehung zur heiligen Wissen- 
schaft und -hatte eine besondere Aufgabe 
für sie zu erfüllen. Er war der erste Lek- 
tor der Theologie im Seraphischen Orden. 
An die Bedeutung eines heiligen Bonaven- 
tura oder eines Johannes Duns Scotus 
kommt er freilich nicht heran3. Er war 

"^überhaupt kein spekulativer Kopf, dem 
es gelegen gewesen wäre, ein theologi- 
sches System zu hauen. Dennoch hat er 
Anteil an der Grundlegung der franzis- 
kanischen Ordenstheologie. Als ehemali- 
ger Regularkleriker des hl. Augustinus 
zu Lissabon und tCoimbra hatte er eine 
gründliche Einführung in den Geist und 
die Lehre des hl. Augustinus erhalten. Sein 
Wissen aber, das besonders in einer her- 
vorragenden Kenntnis der Heiligen 
Schrift bestand, sollte von einem neuen 
Geiste inspiriert, für eine neue Gemein- 
schaft und für die ganze Kirche frucht- 
bar werden. Das Martyrium der ersten 
Gefährten des hl. Franz von- Assisi, die 
sich in die Missionen begeben hatten und 
deren Leiber nach Coimbra gebracht 
wurden, machte, ihn auf ein neues Ideal 
aufmerksam, dem er durch Gottes beson- 
dere Fügung dienen sollte. Antonius ver- 
ließ sein Kloster und schloß sich dem neu 
erstandenen Orden des hl.   Franz  an4. 




