Meine Nacht kennt kelne Finstemis

Antiph. II. Nokt. von Laurentius
Von Karl Rahner S. J., Pullach bei Mﬁnchen !

Im liturgischen Jahr der Kirche gibt es auch heute_ noch eine eigene Zeit,
die der BuBle geweiht ist. Ist das nicht seltsam? Zwar verstehen wir wohl:
frithere Jahrhunderte mochten eine solche Zeit fiir den Haushalt ihres gei-
stigen und religiésen Lebens nétig haben. Sie waren lebenslustig, satt und
unbeschwert, sie feierten Fasching auf allen StraBen mit einem Lachen, das
noch von Herzen kam. Sie konnten darum, so méchten wir denken, eine -
kurze Zeit der- Sammlung, des besinnlichen Ernstes und der asketischen -
Eindimmung des Lebensgenusses nur als wohltuenden Wechsel in den Ge-
zeiten des Lebens und der Seele erleben. Aber wir? Redet fiir unser Gefiihl
die Verkiindigung der Kirche, es beginne jetzt die Zeit des Ernstes, der
Einkehr und des Fastens, nicht seltsam unreal an der Wirklichkeit. vorbei,
kammt uns nicht eine ,,Fdstenzeit“ fast wie eine leicht verstaubte Zeremonie
aus guten alten Zeiten vor? Was soll uns Menschen von heute, die Not
leiden, die irdisch hoffnungslos und bitteren Herzens smd eine solche Zeit,
uns, die wir gern fasten wiirden, wenn wir nicht ;mngern miiBten?

1.

Nem, die Fastenzeit hat fiir uns schon lange vor dem Ascherrmttwoch
des Jahres 1948 begonnen und wird auch noch linger ‘dauern als vierzig
Tage bis Ostern. Sie ist so wirklicl;, daB wir sie auch in dieser liturgisch -
nun einmal festliegenden BuBzeit nicht wie bei Parteireden als bequem ver-
wendbar€ Gefiihlskulisse zu beniitzen brauchen. Die unliturgische Fasten- -
zeit unseres heutigen Lebens scheint uns sogar hérter und bitterer als
irgendeine der Leidenszeiten vergangener Geschlechter. Denn wir leiden ‘
nicht nur daran, daB wir der Sattheit und der unbeschwerten Sichérheit
des Lebens ermangeln, in Finsternis und Todesschatten sitzen, sondern vor
“allem — darf man es zu sagen wagen, wie es ist? — daran, daB Gott
uns ferne zu sein scheint. Gott ist uns fern. Das ist kein Wort, das fiir alle
_ gilt. Das ist kein Wort, das gotterfiillte Herzen beunruhigen soll. Das ist

aber auch kein Wort, in dem der Mensch, dem es gilt, nochmals stolz auf
" sich selbst sein darf, weil — wennschon nichts anderes, wenigstens die
Bitterkeit seines Herzens — unendlich 1st Das ist kein Wort, das eine
" Eigenschaft ausposaunt, die sich der Mensch nicht sollte nehmen lassen,
die Gott verbieten diirfte, uns seine Nihe und die GewiBheit seiner be-
seligenden Liebe zu schenken, als ob die Verzweiflung das Herz des
Menschen gréSer machte als das Gliick. Die Gottesferne zum. stolzen
Adel des Menschen machen (wie es manche Formen jener Daseinsdeutung
‘tun, die sich Existenzialphilosophie nennt) ist Stinde, dumm und pervers
-zugleich. Diese Gottesferne in vielen ist vielmehr einfach eine Tatsache,

9



'

2 _ Karl Rahner S.J.
die da -ist-und eine i)eutung fordert, ist ein Leid, das tiefste Leid der
Fastenzeit des Lebens, solange wir fern vorn Herrn pilgern.

Gottesferne meint hier nicht, daB einer Gottes Dasein leugnet oder es in
seinem Leben gleichgiiltig ubers1eht das mag oft — aber ldngst nicht
immer — eine falsche Reaktion auf den gemeéinten Zustand sein. Gottes-

" ferne bedeutet hier vielmehr etwas, das ebenso, ja sogar vor allem, in

glaubenden, nach Gott verlangenden, nach seinem Licht und seiner beseli-
genden Nahe ausschauenden Menschen sich finden kann. Auch diese, ja
gerade sie; kénnen und miissen oft erfahren, was gemeint ist: daB Gott
ihnen wie das Unwirklichste vorkommt, daf} er stumm ist und abweisend
schweigt, als umfasse er unser Dasein nur wie ein leerer, ferner Horizont,
in dessen wegloser Unendlichkeit unsere Gedanken und die Forderungen
unseres Herzens sich ausweglos verlaufen. Gottesferne meint, da8 unser
Geist miide geworden ist an ungeldsten Ritseln, unser Herz verzagt an un-
erhérten Gebeten und versucht wird, ,,Gott* auch nur noch zu betrachten
als eines jener grofien, im Letzten ungeglaubten Worte, unter denen die
Menschen ihre Verzweiflung noch einmal verstecken, weil nicht einmal

~ diese Verzweiflung mehr die Kraft hat, sich w1cht1g zu nehmen. Gott scheint

uns nur jene wesenlose, unzugingliche Unendlichkeit zu sein, die zu unserer
Qual das biSchen Wirklichkeit noch endlicher und fragwiirdiger erschei-
nen 148t und uns selbst in unserer Welt noch heimatlos macht, weil sie

-uns verfiihrt zur MaBlosigkeit einer Sehnsucht, die wir selbst nie erfiillen

kénnen, und auch ER nicht zu erfiillen scheint.

Ja, es hat den Anschein, daBB die abendlindische Menschheit von heute =

mehr als die Menschen friiherer Zeiten in dein purgatorio dieser Gottes-
ferne siihnend reifen miisse. Wenn es im Schicksalsgang des einzelnen neben
dem seligen Tag des nahen Gottes Nichte der Sinne und des Geistes gibt,
in denen die Unendlichkeit des lebendigen Gottes dem Menschen dadurch
ndher kommt, da ER ferner und unnahbarer erscheint, warum sollten
solche Gezeiten nicht auch im Schicksalsgang der Vélker und Kontmente
erfahren werden, irgendwie und in irgendeinem Ma@e das heilige Los aller

werden? (DaB es vielleicht Schuld einer Epoche war, daB sie in diesen Zu-
stand geriet, ist keine Instanz dagegen, daB dieser Zustand eine felix culpa
sein kénnte.) Der erklirte Atheismus der Theorie und der Praxis vieler
wire, von da aus gesehen, dann nur die falsche, We11 ungeduldige und ver-
messene, Reaktion auf einen solchen Vorgang, er wire reaktiondr im
eigentlichen Sinn: er hielte am kindlicheren Erlebnis des nahen Gottes als
Forderung und Bedingung anbetender Anerkennung fest: wenn jenes nicht
mehr da ist, dann kann man mit Gott nichts mehr anfangen, dann gibt es
ihn nicht. Der Atheismus unserer Tage wire also das eigensinnige Sich-
Sperren dagegép, im né#chtigen purgatorio eines verschiitteten Herzens zu
reifen fiir den Gott, der immer gréfBer ist, als ihn der Tag zuvor gedacht
und geliebt. Genug, es gibt eine Gottesferne, die mitten durch die Frommen--



,,Me)‘ne Nacht kennt keine Fmsterms“ : - 3

und die Unfrommen hindurchgeht, d1e den Geist verwirrt und das Herz
unsagbar bange macht. Die Frommen gestehen sie sich nicht gerne ein, weil
sie meinen, so etwas diirfe doch bei ihnen nicht vorkommen (obwohl ihr
Herr doch selber gerufen hdt: Gott, warum hast du mich verlassen), und -
die andern, die Nichtfrommen, 21ehen aus der eingestandenen Tatsache -
1glsche Konsequenzen. )

2.

Wenn diese Gottesferne eines verschiitteten Herzens die .letzte Bitter-
keit der Fastenzeit unseres Liebens ist, dann ist es angebracht, zu fra-
gen, wie wir damit fertig werden sollen und (das.ist fiir uns dieselbe Frage)
wie wir — heute die Fastenzeit der Kirch e feiern kénnen. Denn wenn die
bittere Gottesferne zum heiligen Gottesdienst wird, wandelt sich die Fa-
stenzeit der Welt in die Fastenzeit der Kirche.

Das Erste, was wir tun miissen, ist dies: sich dieser Gottesferne eines
verschiitteten Herzens stellen, vor ihr weder in frommen noch in weltlichen
Betrieb flichen, sie aushalten ohne die Narkotika der Welt, der Siinde und
der eigensinnigen Verzweiflung. Welcher Gott ist dir eigentlich in dieser
Leere des Herzens fern? Nicht der wahre und lebendige Gott; denn dieser
" ist ja gerade der Unbegreifliche, der Namenlose, damit er wirklich der Gott
deines maBlosen Herzens sein kann. Fern ist dir nur geworden ein Gott,
den es nicht, gibt: ein begreiflicher Gott, ein Gott der kleinen Gedanken und
billig anspruchslosen Gefiihle des Menschen, ein Gott der irdischen Sicher-
heit, ein Gott, der dafiir sorgt, daB die Kinder nicht weinen und die Men-
schenliebe nicht in Enttduschung miindet, ein sehr ehrwiirdiger — Gotze.
Der ist fern geworden. Soll man solche Gottesferne nicht- aushalten?
Doch, es gilt wirklich: 1a8 in diesem Geschehen des Herzens ruhig die Ver-
. zweiflung dir scheinbar alles nehmen, la8 sie dein Herz zuschiitten, da8
scheinbar kein Ausgang zum Leben, zur Erfiilllung, zur Weite und zu Gott
_mehr bleibt. Verzweifle in der Verzweiflung nicht: 1a8 sie dir alles nehmen,
es wird dir in Wahrheit nur das Endliche und Nichtige genommen, und mag
es noch so wunderbar und groB8 geweésen sein, und mag es — du selber ®ein,
du selber mit deinen Idealen, du selber mit den Voranschligen deines
Lebens, die sehr klug und genau-aufgestellt waren, du mit deinem Bild von-
Gott, das dir gleicht, statt dem Unbegreiflichen selber. Lafl dir alle Aus-
ginge versperren, es weérden nur die. Ausgiinge in die Endlichkeit verschiit-
tet und die Wege ins wirklich Ausweglose. Erschrick nicht {iber die Einsam-
keit und Verlassenheit deines inwehdigen Kerkers, der so tot zu sein scheint

wie ein Grab. Denn, wenn du standhiltst, die Verzweiflung nicht fliehst und -

in der Verzweiflung an deinem bisherigen Gétzen, den du Gott nanntest,
nicht auch an dem wahren Gott verzweifelst, wenn du also standhiltst —
o das ist schon ein Wunder der Gnade —, dann wirst du plotzlich inne
werden, daB dein Grabeskerker nur sperrt gegen die nichtige Endlichkeit,
daB seine t6dliche Leere nur die Weite einer Innigkeit Gottes ist, daB das

1 v



4 ’ Karl Rahner S.J.

Schweigen erfiillt ist' von einem Wort ohne Worte, von dem, der iiber allen
Namen und alles in allem ist. Das Schweigen ist Sein Schwelgen Es sagt
dir, daB ER da ist.

DasistdasZweit e, was du in demer Verzwelﬂung tun sollst: merken,
daB ER da ist, glaubend wissen, daB ER bei dir ist. Innewerden, daB er im
tiefsten VerheB deines verschiitteten Herzens dich schon lange erwartet, dgB
er schon lange stille horcht ob du nicht nach all dem geschiftigen Lérm, den
wir unser Leben nennen, einmal auch ihn zu Wort kommen 1i8t, zu dem
Wort, das dem Menschen, der du bisher warst, nur wie ein tédliches Schwei-
gen vorkommt. Du sollst spiiren, daB du gar nicht fallst, wenn du deine
Angst um dich und dein Leben aufgibst, gar nicht fillst, wenn du losliBt,
gar nicht verzweifelt bist, wenn du endlich verzweifelst an dir, deiner
Weisheit und Stiirke pnd an dem falschen Bilde Gottes, das dir entrissen
wird. Wie durch ein Wunder, das téglich neu geschehen mu8, wirst du inne
werden, daB du bel ihm bist. Du wirst plétzlich erfahren, daB deine Gott-
. ferne in Wahrheit nur das Verschwinden der Welt vor dem Aufgang Gottes
in deiner Seele ist, daB die Finsternis nichts ist als Gottes Helligkeit, die
keinen Schatten wirft, und deine Ausweglosigkeit nur die UnermeBlichkeit
Gottes, zu dem es keine Wege braucht, weil er schon da ist. Du wirst mer-
ken, daB du nicht versuchen sollst, in eigener Vollmacht aus deinem leeren
Herzen zu fliehen, weil er ja da ist, und es so keinen Grund geben kann,
aus dieser gebenedeiten Verzweiflung in einen Trost zu flichen, der keiner
wire und den es nicht gibt. Er ist da. Suche nicht, ihn festzuhalten. Er flicht
nicht. Suche nicht dich zu vergewissern und ihn .mit den Hénden deines
gierigen Herzens zu betasten. Du wiirdest nur ins Leere grelfen, nicht weil
er fern oder unwirklich, sondern weil er die Unendlichkeit ist, die nicht er-
griffen werden kann. Er ist da, mitten in déinem verschiitteten Herzen, er
allein. Er aber, der alles ist und darum so aussieht, als wire er Nichts. Dann’
kommt von selbst die Ruhe, die lauterste Tatigkeit ist, die Stille, die von
Gottes Wort erfiillt ist, das Vertrauen, das nicht mehr fiirchtet, die Sicher-
heity die keiner Versicherung mehr bedarf, und die Kraft, die in der Ohn-
" macht michtig ist: das Leben also, das im Tode aufgeht. Dann ist nichts .

. mehr in uns, als ER, und der schier unmerkhche und doch alles erfullende -

‘Glaube, daB ER ist, da ist, und wir sein. :

Aber eines mufl noch gesagt werden: Diese Gottesferne wiire mcht der
Aufgang Gottes mitten im toten, verschiitteten Herzen, hitte nicht mit uns,
fiir uns und vor uns der Menschensohn, der der Sohn des Vaters ist, eben
diesin seinem Herzén erlitten und getan. Er aber hat dies alles erlitten und
getan. Im Garten, aus dessen Friichten die Menschen das Ol der Freude
keltern wollten, der aber in Wahrheit der Garten des verlorenen Paradieses
war, ist es geschehen. Er lag auf seinem Antlitz; der Tod war in s¢in leben-
diges Herz, in das Herz der Welt gestiegen. Der Himmel war verschlossen -
und die Welt war wie ein ungeheueres Grab; er allein darin, verschiittet

f f



|

_ ,Meine Nacht kennt keine Finsternis* - 5 -

von der Schuld und Hoffnungslosigkeit der Welt. Der Engel, der aussah wie
der Tod, reichte ihm als Stdrkung den Kelch aller Bitterkeit, auf da8 er in
Agonie verfiel. Die Erde schluckte bése und gierig die Blutstropfen seiner
Todesangst. Gott aber umschloB alles wie eine Nacht, die keinen Tag mehr
verheiBt. Man konnte ihn nicht mehr vom Tod unterscheiden. In diesem
* unermeSlichen Todesschweigen — die Menschen schliefen dumpf vor Trauer
— in diesem Todesschweigen, dem einzigen Zeichen, das von Gott noch
gebheben war, schwamm irgendwo die kleine Stimme des Sohnes. Jeden
Augenblick schien auch sie zu ersticken. Es geschah aber das groBle Wunder:
die Stimme blieh, Der Sohn sagte mit dieser winzigen SﬁMe, die wie die
e¢ines Toten war, zu dem furchtbaren Gott: Vater, — sagte zu seiner eigenen
Verlassenheit: Dein Wille ‘geschehe. Und er empfahl in unsagbarem Mut
_- seine verlassene Seele in die Hinde dieses Vaters. "
_Seitdem ist auch unsere arme Seele diesem Gott in die Hiinde gelegt,
d1esem Vater, dessen tédliche Verfiigung damals Liebe geworden ist. Seit-
dem ist unsere Verzweiflung erlost, die Leere unseres Herzens Er-
fullung und die Gottesferne Heimat geworden. W enn wir mit dem Sohne
beten und in der miiden Finsternis unseres Herzens ihm sein Gebet im
Garten nachsprechen Im reinen Glauben. Kein Sturm des Entziickens wird
sich zunichst erheben, wenn seine Worte geheimnisvoll-irgendwo in der

Tiefe unseres Herzens wieder als unsere Worte aufstehen. Aber die Kraft

wird reichen. Jeden Tag wird sie gerade reichen. Solange es-Gott gefllt.
Und das geniigt, Er weif}, wann und wo ynser Herz geldutert genug sein
wird — schon hier auf Erden kanh es sein —, um auch den blendenden
Aufgang seiner Seligkeit zu ertragen, das arme Herz, das jetzt im Glauben
an Jesus Christus mit ihm die Nacht teilt, die dem Glaubenden nichts ist
als die unsere Augen blendende Finsternis des iiberschwenglichen Lichtes
Gottes, die himmlische Nacht, da Gott erst elgenthch in unserem Herzen
geboren wird.

Das alles darf nicht sonntaghche Teligise: Lynk bleiben. Es muB geubt
werden in der Last und Bitterkeit des Alltags. Wenn du darin anfsngst,
so zu tun, Stand zu halten und den Kelch willig zu trinken, in dem Armut,
Not und Gottesferne enthalten sindg dann beginnt eine selige Fastenzeit
tiir dich. Willst du es versuchen" Sag dem nahen Gott deines Herzens G1b

_mir dazu deine Gnade :





