
Vom anfangenden Menschen 
' Von Friedrich Wulf S.J., München 

Da kam wieder einmal einer der vielen Briefe, in denen jemand resigniert 
und ganz verzweifelt klagte: •Es geht nicht voran; es kommt mir "vor, als 
stünde ich immer erst am Anfang meines Weges zu Gott", und ich dachte 
darüber nach, was ich jenem Menschen wohl schreiben müßte, um ihn über 
die •dürre Strecke" seiner geistlichen Pilgerfahrt hinwegzubringen. Ach, 
es ist ja so leicht, zu sagen: •Sie sind einem Irrtum verfallen, Sie sind Gott 
viel näher, als Sie meinen; es ist ja gar nicht so schlimm, als Sie es dar- 
stellen. Gehen Sie darum nur ruhig voran und tun wie bisher; dann wird 
schon alles werden". • So viel Tröstliches und letztlich auch Wahres in 
solchen Worten liegen mag, • decken sie nicht doch die eigentliche Be- 
deutung und Schwierigkeit dieses typischen Zustandes der inneren Er- 
müdung und Mutlosigkeit zu leichtfertig z.u, und verharmlosen sie nicht 
unsere Situation vor Gott? Hat. da nicht jener Mensch viel tiefer, weil in- 
stinktiver die Wahrheit getroffen, wenn er sagte: er sei erst am Anfang 
seines geistlichen Aufstieges? Sind wir nicht alle und notwendig immerfort 
Anfänger des geistlichen Lebens, die jeden Tag von vorn beginnen und be- 
ginnen müssen. Wie sagt doch die Nachfolge Christi so ernst und eindring- 
lich: •Alle Tage müssen wir unseren Vorsatz erneuern und den Eifer wie- 
der entfachen, als faßten Wir heute zum ersten Mal den Entschluß, uns zu 
bekehren; dabei sollen wir beten: ,Herr und Gott, hilf mir in meinem Vor- 
haben, in Deinem heiligen Dienste und schenk mir die Gnade, heute und 
jetzt vollkommen zu beginnen, denn bis zur Stunde habe ich noch gar nichts 
getan"' (1.19, 3-4). Hat Gott es am Ende gar so gewollt, daß unsere •Voll- 
kommenheitskurve" nicht gradlinig ansteige, sondern im Auf und Ab sich 
bewege, daß uns der Aufschwung zu ihm nur gelinge, weil wir uns immer 
wieder aufraffen müssen von einem Fall, von einem Zurückgleiten und 
Nachlassen, daß also unsere Versager in gewisser Weise notwendig seien 
als ständiger Antrieb des Geistes, um nicht den unmittelbaren Eindrücken 
der Sinne zu erliegen oder uns selbst zu verfallen? 

Die Frage ist so schwierig, daß sie «einer näheren Untersuchung bedarf. 
So will ich meinen Brief noch ein wenig aufschieben. Am Ende muß ich 
vielleicht selbst gestehen, daß ich im Grunde sehr wenig von dem Gesetz 
des Anfanges im geistliche^ Leben wußte, daß zwar hinter jenen eingangs 
zitierten Worten eine Versuchung verborgen liegt, die es zu überwinden 
gilt, aber auch eine grundlegende Wahrheit, die einmal' im Leben in ihrer 
ganzen Tiefe erkannt und bejaht werden muß. 

I. • • - 

Wenn jemand hinginge, um in der geistlichen Literatur nach dem Begriff 
des Anfangs zu suchen, so würde er wohl am ehesten auf ihn stoßen, wo 



Vom anfangenden Menschen 7 

von den traditionellen drei Wegen, dem der Reinigung, der Erleuchtung 
und der Einigung die Rede ist. Dort werden (nachdem man im Mittelalter 
die aus der ps.-dionysischen Mystik stammenden Begriffe moralisch um- 
gedeutet hatte) ausdrücklich als Anfänger im Gegensatz zu den Fort- 
geschrittenen und Vollendeten diejenigen bezeichnet, die sich nach irgend- 
einem Bekehrungserlebnis zum ersten Mal ernstlich auf den Weg zu Gott 
machen, um ihn ganz zu gewinnen. Solchen Menschen obliege als notwen- 
digste Vorbedingung eines geistlichen Fortschrittes, so sagt man, die Reini- 
gung von Unordnung und Sünde. Diese werde vor allem erreicht durch 
Reue, Zerknirschung des Herzens und Haß gegen die Sünde, durch Erwä- 
gungen über die Eitelkeit der Welt und die Gebrechlichkeit des Menschen, 
über Tod, Hölle und Gericht, weiterhin durch den Kampf gegen dieeigenen 
Schwächen und Leidenschaften, durch Abtötung, Selbstverleugnung und 
Buße. Die Reinigung besteht mit einem Wort in der entschiedenen Abkehr 
von der Sünde und von der sündigen Welt. 

Hier wird nun offensichtlich eine bestimmte, einmalige Situation des 
religiösen Lebens typologisch vereinfacht und sogar, verengt, indem nur 
diejenigen Akte aufgezählt werden, die den Anfang des religiösen Stufen- 
weges im Vergleich mit den höheren Stufen in besonderer Weise kenn- 
zeichnen sollen. Dabei ist hier nicht so sehr von der Masse der Gleichgülti- 
gen und ewig Mittelmäßigen die Rede, • obwohl für sie vieles von dem 
gelten mag, was vom Reinigungswege gesagt wird • als vielmehr von den- 
jenigen, die sich entschlossen haben, Gott ganz zu gewinnen, und die darum 
mit großer Entschiedenheit zu ihm aufgebrochen sind. Der Anfänger im 
geistlichen Leben wird hier also wesentlich von der Umkehr her gesehen, 
und erst wenn diese Umkehr einigermaßen abgeschlossen und die neue 
Lebensweise genügend gesichert erscheint, zählt er zu den Fortschreitenden. 
Darum hat es auch einen guten Sinn, wenn man in der Literatur die Sache 
so darstellt, als müsse man diese erste Wegstrecke zunächst einmal hinter 
sich gebracht haben, ehe man eine andere Richtung einschlagen könne, als 
gelte es zunächst einmal ein bestimmtes, einigermaßen festliegendes Pen- 
sum zu absolvieren, ehe man seine religiöse Praxis ändern könne. 

In ziemlich übereinstimmender Weise wird nun auf Grund dieser Vor- 
aussetzungen von den Lehrern des geistlichen Lebens beschrieben, welchen 
seelischen Prüfungen dieser erste Anfänger, der aus der Metanoia kommt 
und noch mitten in ihr steht, ausgesetzt sein wird. So macht z. B. der 
hl. Benedikt in der Vorrede zu seiner Regula den jungen Mönch darauf auf- 
merksam, daß der Weg des Heiles •im Anfang" nicht anders als eng 
sftin könne. Erst wenn man im klösterlichen Tugendwandel und im Glau- 
ben voranschreite, weite sich das Herz, und man eile in der unsagbaren 
Süßigkeit der Liebe den Weg der Gebote Gottes. • Ähnlich berichtet Hein- 
rich Seuse von seinem eigenen Anfang der entschiedenen Hinkehr zu Gott: 
•Da ihm der erste Eindruck von Gott geschah, da erhoben sich bald etliche 



8        . Friedrich Wulf S. J. 

Vorstreite in ihm, mit denen ihn der Feind deines Heiles wollte/ verirret 
haben" (nacht Denifle, Das geistliche Leben, ed. Auer, Salzburg 1936, S. 48). 
Dann zählt er sie im einzelnen auf: Gedanken des Kleinmutes und der Ver- 
zagtheit: •Es ist leicht, anzufangen, es ist aber mühlich, zu vollbringen"; • 
Gedanken des Mißmutes unct der Trostlosigkeit über die Schwere des Ab- 
schiedes von der Welt und ihrer Fröhlichkeit, über den harten und ewig 
gleichen Kampf. 

Es wird aber auch oftmals umgekehrt berichtet, daß Gott eine Seele, die 
sich entschlossen hat, ihm ganz zu gehören, mit Gnaden förmlich über- 
schütte, und siejdle Süßigkeit und Seligkeit eines gottverbundenen Lebens 
eindrucksvoll.erleben lasse, damit sie über die ersten Hinder,nisse und An- 
fechtungen leichter hinwegkomme und nicht so sehr des Abschiedes ge- 
derike. Novizen (auch wenn sie schon im reifen Alter stehen) wissen häufig 
von solchen Erlebnissen zu berichten; sie sprechen gern von einer geist- 
lichen Kindheit, in der sie wenig innere Sorgen und viel Freude gekannt 
hätten. Ähnliches gilt aber auch von Menschen in der Welt, in deren Herz 
zum ersten Mal der Funke des göttlichen Feuers gefallen ist, vielleicht so- 
gar nach einem sehr lauen und gleichgültigen religiösen Leben. Oftmals 
stürmen sie mit einem solchen Anfangseifer Gott entgegen, daß sie ihm 
alles darbieten und kein Hindernis kennen, erleuchtet von seinem Licht 
und beseligt von ihrer Entdeckung. 

Wir möchten meinen: je mehr die Umkehr eine Sache des sittlichen 
Lebens war, und darum auch die Hinkehr zu Gott in erster Linie in einem 
moralischen Leben gesehen wird (woran in den oben erwähnten Äu- 
ßerungen zunächst gedacht ist), um so mehr wird man auf die Prüfungen 
des Anfangs hinweisen müssen. Je mehr hingegen die Liebe Gottes das 
Herz eines Menschen verwundete, und dieser in kindlicher Weise an Gott 
sich verschenkte, je mehr also die Umkehr •religiöser" Natur war, um so 
mehr wird zunächst einmal das Glück der Seele dem des Mannes aus dem 
Evangelium gleichen, der den Schatz im Acker und die kostbare Perle auf 
dem Grunde des Meeres gefunden hat, und der nun aus Freude darüber 
hingeht und alles verkauft, was er besitzt. Größere Prüfungen und Hinder- 

' nisse und geistliche Trockenheit werden sich bei ihm erst einstellen, wenn 
die aufwallende Freude der •Hochzeitstage" verrauscht ist und dem nüch- 
ternen Alltag Platz gemacht hat. 

Im allgemeinen schreibt man aber dem anfangenden Menschen auf dieser 
untersten Stufe des Aufstieges zu Gott eine ziemliche Unbeständigkeit zu. 
Denn die bösen Neigungen und Begierden seien in ihm noch so stark und 
die Geneigtheit, das Gute zu tun, so zart, daß er unter seinen Schwächen 
noch sehr zu leiden habe und noch oftmals zurückfalle. •Es muß noch manch 
wandelbar Wetter über dich gehen, ehe daß die himmlische Heiterkeit in 
dir beständig werde", sagt Seuse (Denifle, a. a. O. S. 52). So muß also der 
Mensch gerade in diesem ersten Anfang seines geistlichen Lebens immer 



Vom anfangenden Menschen 9 

wieder von neuem beginnen, und hierin besteht seine Hauptprüfung. Er 
, darf nicht verzagen und sich durch nichts erschrecken lassen, nicht "einmal 

durch einen schweren Rückfall. •Fällst du nun etwa und wirst heraus- 
geschlagen, so hebe aufs neue wieder an, siebenundsiebzigmal, ja tausend- 
mal, ja öfter, als man es aussprechen kann, und stehe fest in der Wahrheit 
bis zum ewigen Tage des Heils" (Tauler, bei Denifle, a. a. O. S. 52). Die im- 
mer wieder kommenden Tröstungen und die wachsende Nähe zu Gott wer- 
den den Menschen über diese erste schwere Krise hinwegtragen müssen. 

II. 

Wir wollen nun die psychologische Entwicklung des Menschen, der sich 
zum ersten Mal mit aller Entschiedenheit zu Gott hinkehrt, hier nicht wei- 
ter verfolgen, vielmehr dem Gesetz des Anfangs im religiösen Leben nach- 
gehen, insofern es auch auf den andern Stufen des geistlichen Aufstieges 
von grundlegender Bedeutung ist. Denn mag auch die Sünde in Bezug auf 
ihr Objekt wie auf die Gesinnung des Sünders an Schwere nachlassen, sie 
wird sich dennoch bis in die Stunde des Todes hinein in irgendeiner Weise 
immer wieder bemerkbar machen. Das Gewissen der Heiligen wird immer 
zarter, die Erkenntnis auch der kleinsten Sünde immer erschreckender, das 
Erlebnis derselben immer schmerzlicher, so daß, psychologisch gesehen, ihr 
Leben eigentlich noch viel mehr als das des ersten Anfängers ein ständiger 
Wiederanfang ist, efn Hintersichlassen dessen, was zurückliegt, und ein 
Ausschauen nach dem, was vor ihnen liegt. •Die Übung der Seelenreini- 
gung soll und kann erst mit unserem Leben endigen", sagt mit Recht Franz 
von Sales (Philotheä I. 5). In diesem Sinne hört der Weg der Reinigung nie 
auf, was übrigens schon Ps.-Dionysius für den mystischen Aufstieg be- 
tont hatte. 

Man sollte daher die Notwendigkeit des steten Anfangenmüssens im 
geistlichen Leben von vornherein auch als ein Grundgesetz seines eigenen 
Lebens und als Bedingung jeden Fortschritts betrachten. Nicht so, als dürf- 
ten wir unsere Sünden und Fehler entschuldigen. Wir sollten uns aber auch 
über sie nicht wundern und ihretwegen darum nicht mutlos Werden. Gott 
wußte, warum er uns in der Gnade nicht auch die Unsündlichkeit mit- 
schenkte. •Wie bedauerlich ist es", sagt wieder Franz von Sales, •wenn 
Seelen, die nach langer Übung der Gottseligkeit immer noch viele Unvoll- 
-kommenheiten an sich gewahren, darob unruhig, verwirrt und mutlos zu 
werden anfangen und schier von der Versuchung sich hinreißen lassen, alles 
aufzugeben und wieder umzukehren. Wie gefährlich aber auch auf der 
anderen Seite, wenn Seelen durch, eine entgegengesetzte Versuchung gleich 
am ersten Tage nach ihrer Reinigung schon von allen Unvollkommenheiten 

, frei zu sein glauben, sich für ausgebildet halten, bevor sie ausgebildet sind, 
und fliegen wollen, bevor sie Flügel haben. O, Philotheä, wie sehr sind sie 
in Gefahr, zurückzufallen, weil sie sich den Händen des Arztes zu früh ent- 



10 , ' s    Friedrich Wulf S. J. 

ziehen" (I. 5). Und selbst wenn wir schon •ausgebildet" wären und •Flügel" 
hätten, dürften wir uns nie einer allzu großen Sicherheit hingeben. Denn 
auch in einem sehr reifen und erfahrenen religiösen Leben kann es immer 
wieder Überraschungen geben, die alles Erreichte in Frage, zu stellen schei- 
nen, und der Mensch betroffen inne hält, weil er sich nicht mehr auskennt 
und erschrocken meint, er müsse wieder ganz von vorn beginnen. •Manche 
haben im Anfang" ihrer Bekehrung unter schwereren Versuchungen zu lei- 
den, andere erst, wenn sie schon umgewandelt sind", sagt Thomas von 
Kempen (1,13, 25). 

So ist es also gut, von vornherein auf alles gefaßt zu sein, mit seinen 
Fehlern und Schwächen zu rechnen. Und das nicht nur in einer platonischen 
Erkenntnis und obendrein noch ein wenig resigniert: ich kann mich doch 
nicht ändern, • sondern durch Vorausschauen und stetes Sich-Üben. Die 
Hauptübung besteht hier in der ständigen Erneuerung derjenigen Haltun- 
gen und Vorsätze, die den Fehlern und Schwächen entgegengesetzt sjnd. 
•Es ist notwendig, liebe Philothea, daß du deine guten Vorsätze, Gott zu 
dienen, recht oft wiederholst und erneuerst, in der wohlbegründetenFurcht, 
du könntest sonst in deinen alten Zustand zurückfallen oder vielmehr in 
einen noch weit schlimmeren. Denn die Rückfälle im geistlichen Leben 
haben das Eigentümliche, daß man allzeit tiefer hinabfällt, ajs der Stand- 
punkt war, von welchem man sich vorher zur Gottseligkeit erhoben hatte" 
(V. 1). Diese Erneuerung hat nicht nur ihre festgesetzten Zeiten und Tage, 
wie sie schon das Kirchenjahr enthält, sondern muß jeden Morgen und jeden 
Abend wiederholt werden, ja so oft es notwendig ist und geraten erscheint. 
In diesem treuen Festhalten und Immer-Wieder-Beginnen bewährt sich erst 
die Liebe eines Menschen zu Gott. Wird diese Prüfung bestanden • und 
sie gehört wohl mit zu den schwierigsten des geistlichen Aufstieges, an der 
nicht wenige scheitern •, dann wird es nicht ausbleiben, daß eines Tages 
das göttliche Licht die Wände der Seele zu durchbrechen beginnt und die 
Wasser seiner Gnade reichlicher strömen. 

Wir werden diese Prüfung um so eher bestehen, je tiefer wir in ihren 
christlichen Sinn eindringen, in ihren Segen und ihre Seligkeit. Dann wird 
uns gerade das Zurückfallen immer mehr zum eigentlichen Antrieb des Vor- 
wärtsstürmens und das harte Wiederanfangen m ü s s en zu einem seli- 
gen Dürfen. 

In jedem Weinen, wie Magdalena und Petrus geweint haben, in jedem 
demütigen Gebet, wie es der Zöllner sprach, in jeder sehnsuchtsvollen Bitte, 
wie sie der Schacher vortrug, lassen wir die Vergangenheit mit all dem, 
was sie für uns belastet und schwer macht, hinter uns; s^ie ist nach ihrem 
Unwert vor Gott wie ausgelöscht und kann darum nicht mehr als Klägerin 
gegen uns auftreten. Nur, was wertvoll an ihr war, ist geblieben und in 
unserem Herzen "aufbewahrt. Das gilt einmal von der objektiven Ordnung 
der Gnade. Was uns je an heiligmachender Gnade von Gott geschenkt 



Vom anfangenden Menschen ' 11 

wurde, wird im Augenblick der demütigen und liebenden Hingabe an Ihn 
wieder lebendig und wirksam. Denn selbst wenn der Stand der Gnade in 
einer schweren Sünde verloren ging, und wir weit hinter jeden-Anfang 
zurückgeworfen wurden, weil zum Verlust noch die Schuld kam, so wird 
er doch nach gut begründeter theologischer Ansicht bei reuiger Umkehr in 
dem Grade wiederhergestellt, in dem man ihn vor der Sünde besaß, wäh- 
rend die läßliche Sünde die Höhe des Gnadenstandes höchstwahrscheinlich 
gar nicht direkt beeinträchtigt. • Aber auch in der subjektiven Ordnung 
unseres Bewußtseins, unserer psychologischen Akte und seelischen Haltun- 
gen, soll unser vergangenes Leben in die Gegenwart nur noch als Wert hin- 
einwirken. Das scheint zunächst unmöglich. Denn jede psychologische Situa- 
tion, die religiöse wegen ihres Entscheidungscharakters in ganz besonderer 
Weise, baut auf der vorherigen auf, so daß wir immer irgendwie unsere ganze 
Vergangenheit, unsere Tugend und unsere Sünde, in uns tragen, in den Ge- 
sinnungen unseres Herzens, den göttlichen und dämonischen. Kein Mensch 
kann seine Taten verleugnen, weil^sie ihn formen und zu dem machen, was 
er je ist. Dennoch ist dem gottliebendfen Menschen die wunderbare und gött- 
liche Macht gegeben, selbst den Unwert einer sündigen Tat in einem gewis- 
sen Sinne noch nachträglich in einen Wert zu verwandeln und damit die ver- 
tanen Möglichkeiten seines Lebens als Quellen der Gnade zu erschließen. In 
der Anteilnahme an der verzeihenden Güte Gottes, der unsere Schuld zu einer 
glückseligen Schuld gemacht hat, da sie uns in seiner Liebe •einen so großen 
und erhabenen Erlöser zu erhalten verdiente", soll auch der Christ seine 
eigene Schuld noch einmal als verziehene Schuld, als Gnaden- und Liebes- 
efweis 'des Vaters, als Erbarmen des gekreuzigten Erlösers erleben, und 
damit zugleich als Erneuerung, als Anfang eines immer höheren Aufstieges 
zur Gemeinschaft mit Gott. Dabei besteht eine feste Beziehung, ein dynami- 
sches Verhältnis zwischen Abstieg und Aufstieg, zwischen Ende und 
Wiederbeginn. Je öfter wir Wiederbeginnen mußten und wiederbegan- 
nen, je tiefer der Grund der Reue war, aus dem wir aufgestiegen sind • 
was nicht notwendig heißt, je schwerer die Sünde war •, um so höher kann 
die Seele sich aufschwingen. Je demütiger uns unsere Sünden, Fehler, Un- 
vollkommenheiten und Schwächen im Angesichte des Kreuzes gemacht 
haben (und darin besteht unsere Läuterung und Reinigung), um so drän- _ 
gender und heißer wird unsere Sehnsucht sein, um so kindlicher, dank- 
barer, hingebender und treuer kann daraus die Liebe erstrahlen (und da- 
mit ist jeder neue Anfang in steigendem Maße schon immer Erleuchtung 
und Einigung). Immer ist es die Liebe des Sünders, die Heimkehr des ver- 
lorenen Sohnes, dessen Schuld eine glückselige genannt wird, weil gerade 
sie ihm in der Gnade zum Antrieb wurde, immer mehr zu lassen,.um Gott 
zu gewinnen. Die Echtheit und Gottgewolltheit dieses Erlebnisses des steten 
.Wiederanfangs im geistlichen Leben ist also danach zu entscheiden, wie 
weit es den Menschen demütig und liebend macht und so näher zu Gott 



12 Friedrich Wulf S. J. 

führt. Solange es nur Mutlosigkeit, Kleinmut, Verwirrung und Ängstlich- 
keit hervorruft, kommt es nicht von Gott, sondern ist eine Versuchung, die 
ein wesentliches Hindernis für den religiösen Fortschritt bedeutet. 

Auf der einen Seite ist somit das Grundgesetz des geistlichen Lebens, 
immer wieder anfangen zu müssen, eine entscheidende Prüfung. Es 
zwingt tausendmal in die Knie, es bringt immer schmerzlicher die eigene 
Schwäche zum Bewußtsein und erinnert immer eindringlicher an die völlige 
Abhängigkeit von Gottes verzeihender und helfender Güte. Ohne Ihn würde 
der Mensch gänzlich nachlassen und nicht mehr die Fähigkeit haben, auf- 
zustehen und von neuem zu beginnen. Auf der anderen Seite ist dieses 
Gesetz aber auch und noch weit mehr ein Wiederanfangen d ü r f e n, ein 
Hintersichlassenkönhen aller Sünde und alles Versagens, eine erneu- 
ernde und entzündende Begegnung mit Christus, dem Herrn, ein dankbares, 
freies und seliges Nach-vorne-Schauen, von wo der Vater seinem Kinde 
entgegeneilt. Nie hat darum der demütige Mensch einen Grund, mutlos zu 
werden, nie ist etwas verloren, alles liegt vielmehr immer noch vor ihm, 
alles kann er noch erreichen, was ihm von Anfang an mit der Gnade er- 
reichbar war, alles kann er noch aufholen, sein ganzes Leben und all seine 

' Möglichkeiten, wie es in ergreifender Weise beim reuigen Schacher der Fall 
gewesen sein muß. Diese letzte Stunde in Schmerz und Schmach, imBewüßt- 

-sein eines gänzlich verfehlten Lebens, war zugleich seine seligste. Vielleicht 
hätte seine Liebe nie eine solche Höhe erreicht, hätte nie so demütig, lauter 

1 und selbstlos geleuchtet, wäre sein Leben •gradliniger" verlaufen. 

III. 
Damit ist aber das Gesetz des Anfangs in seiner Bedeutung für den Auf- 

stieg zu Gott noch keineswegs erschöpft. Nicht nur unser schuldhaftes Ver- 
sagen stellt uns ständig von neuem vor die Notwendigkeit, wiederanfangen 
zu müssen, und vor die selige Möglichkeit, wiederanfangen zu dürfen, son- 
dern schon unsere menschliche Natur als solche, ja Gott selbst. Wir können 
gar nicht immer in der gleichen Wachheit des Geistes leben, mit derselben 
Frische und Energie unsere Werke'tun, sondern bedürfen der Entspannung, 
der Pause, um dann wieder von neuem und mit größerem Schwung zu be- 
ginnen. Dieser Rhythmus von Ruhe und Bewegung in all unserem geistigen 
Tun hängt in doppelter Weise mit unserem Leibe zusammen. Einmal ganz 
einfach insofern der Leib, mit dem die Seele in innigster Gemeinschaft lebt, 
diesem Rhythmus grundlegend unterworfen1 ist, zum zweiten (und das ist 
für unsere Frage von besonderer Bedeutung), weil der Leib eine Entwick- 
lung hat, und darum auch die Seele erst allmählich zu sich selbst kommt 
und ihre Welt in einem langsamen Prozeß entfaltet. In stets neuem Zugriff 
muß sie sich das Reich der Wahrheit anzueignen und in stets neuer Ent- 
scheidung die darin aufleuchtenden Werte zu verwirklichen suchen. Diese 
Tatsache bringt das Moment des immer Neuen, der einmaligen Situation, 



Vom anfangenden Menschen x 13 

des Unvorhergesehenen und Überraschenden in das menschliche Leben hin- 
ein. Schon rein natürlich gesehen ist darum unsere geistige und sittliche 
Entwicklung keine kontinuierliche, in .einer Richtung verlaufende, so daß 
man "sie geradezu Vorausberechnen könnte, sondern hat ihre Einschnitte, 
erleidet (wenigstens scheinbare) Unterbrechungen und wird sich oft genug 

. in einem Hin und Her bewegen. 
Ist so nun schon der natürliche Mensch ins Ungewisse, in die Dämmerung 

hineingestellt und darum gezwungen, sich immer wieder von neuem seinen 
Weg zu suchen, so noch viel mehr der Christ. Er sieht hinter jeder neuen 
Situation, hinter allem Unvorhergesehenen und Überraschenden letztlich 
Gott am Werk, bald in dieser, bald in jener Weise, er hört aus allem seine 
Stimme. Und so darf er noch viel weniger einfach weiterschreiten, nach 
einmal festgesetztem Elan, als habe e r seinen Weg schlechthin zu bestim- 
men, als könne er sich durch seine eigene Leistung den Besitz Gottes er- 
zwingen, sondern hat als erstes immer wieder Ausschau zu halten nach . 
Gottes^Gestalt, woher sie kommt und wohin sie ihn führen will, hat immer 
wieder acht zu geben auf Seine Stimme, woher sie erklingt und wohin sie 
ihn ruft. Und es wird oft genug sein, daß der so suchende und hinhorchende 
Mensch die Richtung seines Weges ändern muß, daß er etwas Neues, ihm. 
bisher nicht Bekanntes anfangen muß, ja daß er meint, er müsse, buch- 
stäblich von vorne beginnen. - 

Das wird vor allem dann zutreffen, wenn die Gestalt Gottes für den 
Menschen erkennbarer und sein Ruf für ihn eindeutiger wird, also in den 
inneren Erleuchtungen und Antrieben, deren eine Seele um so häufiger 
und eindrucksvoller gewürdigt wird, je inniger sie mit Gott verbunden ist, 
je tiefer sie der Heilige Geist erfüllt. Was kann sich nicht alles in einem 
begnadeten Menschenleben ereignen! Welche Überraschungen kann es da 
geben! Durch irgendein Ereignis: die Begegnung mit einem Menschen, das 
Wort eines Freundes oder Priesters, vielleicht ein hingeworfenes und be- 
langloses (Gott kann alles zum Werkzeug seiner Gnade machen), über- 
kommt ihn plötzlich eine Erkenntnis des eigenen Seelenzustandes, wie er 
sie bisher nicht gekannt hat. Er erschrickt vielleicht über eine bestimmte 
Grundschwäche, um die er in dieser Klarheit nicht wußte, für die er wegen 
der Verblendung durch die Eigenliebe blind war. Oft ist es auch eine plötz- 
liche Prüfung, eine schwere Versuchung, die den Abgrund vor ihm aufriß, 
eine beschämende Verfehlung, die ihm offenbarte, wie sehr er" sich- über 
seinen bisherigen Zustand täuschte, wie sehr er sich überschätzte, wie wenig 
er sich im Grunde kannte. In solchen Augenblicken kommt es dem Men- 
schen vor, als sei er bisher in eine ganz falsche Richtung gelaufen, als müsse 

» er radikal umkehren und von neuem seinen Weg" zu Gott beginnen. 
Es kann aber aucK sein, daß irgendeine Glaubenswahrheit in bisher nicht 

geschauter Klarheit plötzlich die Seele erfüllt und in alle Räume derselben 
hineinleuchtet: die Größe Gottes, der Reichtum und die Schönheit seines 



14 Friedrich Wulf S. J. 

Lebens, die Person Jesu Christi, sein Leben und Leiden, aber auch die 
Furchtbarkeit der Sünde, die Schrecklichkeit der ewigen Verdammnis; all 
das kann so greifbar nahe, so anschaulich, so mitreißend vor uns stehen, daß 
uns unser bisheriges Leben schal und verloren und irrig vorkommt, daß die 
ganze Welt für uns ihre Gestalt verändert, weil sie mit anderen Augen 
gesehen wird. Selbst- Heiligen ist es noch so gegangen, und ihnen am aller- 
meisten, wenn Gott ihnen in gnadenhafter Stunde einen Einblick in die 
Herrlichkeit seines Lebens oder die Furchtbarkeit auch der kleinsten Sünde 
gewährte. Eine einzige solche Erkenntnis schien ihnen größer und viel- 
sägender als alle Erkenntnisse ihres bisherigen Lebens. Sie alle, denen Ähn- 
liches geschah, kamen sich vor, als müßten sie noch einmal von vorne an- 
fangen, ja als würde ihr Aufstieg zu Gott eigentlich erst jetzt beginnen. 

Auch hier ist der Anfang jeweils sowohl ein hartes Müssen, ein Abschied- 
• nehmen, ein Lassen und Aufgeben, wie auch ein seliges Dürfen, das um so 
• seliger ist, je leuchtender das Licht Gottes in der Seele erstrahlt und je 

glühender seine Flamme in ihr brennt. Täglich müssen so und soviele Ab- 
schiede vollzogen werden, Abschiede von Dingen und Ereignissen, von 
Sehnsüchten und Plänen, von Heimlichkeiten und Geborgenheiten, von 
Freunden und Geliebten, und in all dem und im tiefsten der Abschied von 
sich selbst, anders wird man Gott nicht gewinnen. Und wenn schon der 
Mensch ganz in Gott verwurzelt zu sein scheint, und seine Seele in Gott zu 
leuchten beginnt, welche Verlassenheit kann dann noch und dann erst recht 

• über ihn kämmen, wenn das Licht für Zeiten aus der Seele weicht und der 
Dämmerung des gewöhnlichen Alltags wieder Platz macht. Man kann fast 
sagen: je heller das Licht, um so schrecklicher die Verlassenheit! Und selbst 
beim Aufleuchten des Lichtes mag der gottliebende Mensch angsterfüllt zu 
gewahren meinen, er entferne sich eigentlich immer mehr von Gott. Er hat 
in gewisser Weise recht. Denn je größer ihm Gott wird, um so unüberbrück- 

barer muß die Kluft erscheinen, die ihn von seinem Besitz trennt. Dennoch 
wird gerade diese äußerste •Gottferne" das einmal entflammte Herz antrei- 
ben und jagen, seinen Lauf immer wieder zu beginnen, um den Geliebten, 
für den man alles hingeben muß, zu gewinnen; So bewegt sich der Aufstieg 
des vollkommenen Menschen in ganz besonderer Weise zwischen Abschied 
und Beginn, zwischen Absterben und Neuwerden, bis der letzte und end- 
gültige Abschied, der Abschied des Todes übergeht in den letzten und end- 
gültigen und überseligen Anfang des ewigen Lebens. 

Solche und ähnliche Gedanken stellte ich an, als ich den eingangs er- 
wähnten Brief gelesen hatte. Ich setzte mich also hin und antwortete: 

i 

Mein sehr verehrter, lieber Freund! 

Wie ist doch Ihr Leben bis zur Stunde so ganz anders verlaufen, als Sie 
es sich vor Jähr und Tag dachten, damals in N., als wir uns zum ersteh Mal 



Vom anfangenden Menschen ' 15 

sahen. Manche Pläne wurden Ihnen zerschlagen, manche liebgewordenen 
Dinge mußten Sie aufgeben; und dann der Verlust eines Ihrer Lieben. Es ist 
einsam in Ihrer Seele geworden. - - . 

Nach jenem ersten großen, inneren Erlebnis, Ihrer Bekehrung, wie Sie so 
gern sagen, und den daraus gleichsam wie von selbst hervorquellenden be- 
glückenden Monaten seliger Gottesnähe und heiliger Leidenschaft für Got- 
tes Reich, folgten die •7 Jahre der Dürre", da alles immer mehr den Charak- 
ter des Alltäglichen und Gewöhnlichen annahm, die großen Stunden aus- 
blieben, und das religiöse Leben mehr oder weniger auf Ihre eigene Arbeit 
gestellt zu sein schien. Aber auch diese Zeit haben Sie gemeistert in treuer, 
schlichter Pflichterfüllung, ohne daß •die rechte Hand wußte, was die linke 
tat". Morgen für Morgen sind Sie mit der gleichen Frische zu Ihrer Pilger- 
fahrt ausgezogen, Tag für Tag haben Sie den guten Kampf gekämpft, • o, 
dieser ermüdende Kampf mit den ewig gleichen Fehlern und Schwächen! 
Und Gott segnete diese Treue, diese Liebe, die keinen Dank wollte, die ein- 
fach das tat, was ein Knecht zu tun hat, und ein Kind tut. Er schenkte Ihnen 
jene wunderbare innere Ruhe, wie sie gottliebenden Menschen eigen ist, 
jenen inwendigen, dauernden Zustand, in dem der Mensch froher wird bei 
all seiner Arbeit und trotz der Mühseligkeiten dieses Lebens. 

Das ist. nun seit einiger Zeit anders geworden. Eine große Unruhe hat 
Sie ergriffen: Sie sind nicht mehr zufrieden mit sich, Ihre Schwächen zeigen 
sich wieder in stärkerer Weise, • und Sie hatten doch geglaubt, Sie hätten 
sie schon ein gutes Stück überwunden. Es kommt Ihnen vor, als würden Sie 
hin und her geworfen, als ließe Ihr Leben jede Stete vermissen, als hätten 
Sie sich nicht mehr in der Gewalt. Daher dann die Überzeugung, als seien 
Sie schon einmal viel weiter und Gott viel näher gewesen, als seien Sie 
wieder zurückgefallen und müßten wieder von vorne beginnen, ja, als 
kämen Sie überhaupt nicht von der Stelle -r- und zu all dem: Gott schweigt 
und zeigt sich nicht mehr, • und ich weiß nicht, welchen Weg ich nun ein- 
schlagen muß. 

Mein lieber Freund! Unser aller Leben ist aus den Fugen geraten, oft so 
gründlich, daß man es mit dem früheren kaum mehr vergleichen kann. Von 
Ärger und Verdruß, von Kampf und Mühsal sind unsere Tage erfüllt. Man 
muß sich mit den nichtigsten Dingen herumschlagen, und die Sorgen um 
das bloße Leben nehmen einen großen Teil unserer Zeit in Anspruch. An 
Ordnung, Vorausschauen und Planen ist gar nicht mehr zu denken. Ein 
-solcher Zustand scheint wenig geeignet für einen Fortschritt im geistlichen 
Leben. Er entbehrt der Ruhe und Einsamkeit, ja, alle Voraussetzungen, die. 
im allgemeinen als unerläßliche Bedingung für ein gedeihliches religiöses 
Leben angesehen werden, scheinen uns Heutigen oft genug, wenn nicht 
sogar in der Regel zu fehlen.     . 

Wundern Sie sich unter solchen Umständen noch darüber, daß Ihre Enge 
und Begrenztheit, Ihre Fehler und Schwächen stärker denn je zum Aus- 



16 Friedrich Wulf S. J. 

bruch kommen? Daß Sie sich des Eindrucks nicht erwehren können, als 
seien Sie.um ein ganzes Stück zurückgeworfen und müßten wieder von 
vorne beginnen, ja, als kämen Sie überhaupt nicht von der Stelle? Wir 
wollen unsere Schuld gewiß nicht leugnen; sie zwingt uns täglich so und so 
oft in die Knie. Wir wollen uns aber auch verstehen lernen und uns nicht 
überfordern, sonst werden wir zerbrechen oder aber eines Tages alles von 
uns werfen. In Ihrer Lage ist mehr denn je Klugheit und absolute Ehrlich- 
keit zugleich gefordert. Nehmen wir die Tatsachen, wie sie sind, aus Gottes 
Hand. Er will, daß wir auch heute noch vollkommen werden,,heute und in 
unserer Lage! Denken Sie an das schöne Motto, das Claudel seinem •Seide- 
nen Schuh" voranschickt, an jenes portugiesische Sprichwort: •Gott schreibt 
auch auf krummen Linien grade!" Wir dürfen ruhig zugeben, daß wir uns 
den Weg zur Vollkommenheit, den Aufstieg zu Gott zu •einfach" und über-, 
sichtlich und erlernbar gedacht haben, in genau aufeinanderfolgenden Stu- 
fen und überschaubaren Abschnitten. Nun lehrt uns Gott, daß es für diesen 
Weg im Grunde keine Schablonen und Normen gibt, und daß sich dieser 
Aufstieg mit keinem Mittel berechnen läßt. Je mehr wir uns darauf ein- 
stellen, daß es uns einfach gesetzt ist, jeden Tag von neuem anzufangen, 
ohne ängstlich immer nach dem zu schauen, was hinter uns liegt, oder besorgt 
danach zu fragen, wieviel Wir noch vor uns haben, um so leichter werden 
wir Gott zu Gesicht bekommen, um so inniger können wir in allem Ver- 
sagen, in aller Hetze und Mühsal in seiner Nähe und unter seinen Augen 
weilen. Wir sollen gar nicht wissen wollen, wo wir uns auf unserem Wege 
zu Gott befinden; uns muß das frohe Wissen genügen, immer wieder zu ihm 
kommen zu können und seiner Nähe nie zu entbehren. Gott hat Großes mit 
unserem Geschlecht vor! Halten wir uns bereit! Beten Sie einmal mit dem 
Apostel: •Wir erweisen uns in allem als Diener "Gottes, durch große Stand- 
haftigkeit in Trübsalen, Nöten und Ängsten  dem Tode nahe, und 
siehe, wir leben, • gezüchtigt und doch nicht getötet, •"• getrübt und doch 
immer frohgemut, • arm und doch viele bereichernd, • besitzlos und doch 
im Besitz von allem" (2 Kor 6, 5 ff). • Je öfter und gründlicher Sie jeden 
Tag von neuem beginnen, um so näher sind Sie schon immer dem Ziele. 

Es grüßt Sie von Herzen 
Ihr geistlicher Freund! 




