~ .

Vom anfangenden Menschen
" Von Friedrich Wulf S.J,, Miinchen

Da kam wieder einmal einer der vielen Briefe, in denen jemand resigniert
N und ganz verzweifelt klagte: ,,Es geht nicht voran; es kommt mir vor, als
stiinde ich immer erst am Anfang meines Weges zu Gott“, und ich dachte
dariiber nach, was ich jenem Menschen wohl schreiben miifite, um ihn tiber
die ,dlirre Strecke“ seiner geistlichen Pilgerfahrt hinv'vzgzubringen. Ach,
es ist ja so leicht, zu sagen: ,,Sie sind einem Irrtum verfallen, Sie sind Gott
viel nédher, als Sie meinen; es ist ja gar nicht so schlimm, als Sie es dar-
stellen. Gehen Sie darum nur ruhig voran und tun wie bisher; dann wird
schon alles werden“. -~ So viel Tristliches und letztlich auch Wahres in
solchen Worten liegen mag, — decken sie nicht doch die eigentliche Be-
deutung und Schwierigkeit dieses typischen Zustandes der inneren Er-
miidung und Mutlosigkeit zu leichtfertig zu, und verharmlosen sie nicht
unsere Situation vor Gott? Hat da nicht jener Mensch viel tiefer, weil in-
stinktiver die Wahrheit getroffen, wenn er sagte: er sei erst am Anfang
seines geistlichen Aufstieges? Sind wir nicht alle und notwendig immerfort
Anfinger des geistlichen Lebens, die jeden Tag von vorn beginnen und be-
ginnen miissen. Wie sagt doch die Nachfolge Christi so ernst und eindring-
lich: ,,Alle Tage miissen wir unseren Vorsatz erneuern und den Eifer wie-
der‘entfachen, als faBten wir heute zum ersten Mal den EntschluB, uns zu
bekehren: dabei sollen wir beten: ,Herr und Gott, hilf mir in meinem Vor-
haben, in Deinem heiligen Dienste und schenk mir die Gnade, heute und
jetzt vollkommen zu beginnen, denn bis zur Stunde habe ich noch gar nichts
getan*“ (I. 19, 3-4). Hat Gott es am Ende gar so gewallt, dal unsere ,,Voll-
kommenheitskurve nicht gradlinig ansteige, sondern im Auf und Ab sich
bewege, dal uns der Aufschwung zu ihm nur gelinge, weil wir uns immer
wieder aufraffen miissen von einem Fall, von einem Zuriickgleiten und
Nachlassen, daB also unsere Versager in gewisser Weise notwendig seien’
als stidndiger Antrieb des Geistes, um nicht den unmittelbaren Eindriicken
der Sinne zu erliegen oder uns selbst zu verfallen? '

Die Frage ist so schwierig, daf3 sie%iner niheren Untersuchung bedarf.
So will ich meinen Brief noch ein wenig aufschieben. Am Ende muf ich
vielleicht selbst gestehen, daB ich im Grunde sehr wenig von dem Gesetz -
des Anfanges im geistlichénh Leben wufite, daB zwar Hinter jenen eingangs
zitierten Worten eine Versuchung verborgen liegt, die es zu {iberwinden
gilt, aber auch eine grundlegende Wahrheit, die einmal im Leben in ihrer
ganzen Tiefe erkannt und bejaht werden mug.

I : ‘ -

Wenn jemand hingingé, um in der geistlichen Literatur nach dem Begriff
des Anfangs zu suchen, so wiirde er wohl am ehesten auf ihn stoBen, wo



Vom anfangenden Menschen 7

von den traditionellen drei Wegen, dem der Reinigung, der Erleuchtung
und der Einigung die Rede ist. Dort werden (nachdem man im Mittelalter
die aus der ps.-dionysischen Mystik stammenden Begriffe moralisch um-
gedeutet hatte) ausdriicklich als Anfinger im Gegensatz zu den Fort-
geschrittenen und Vollendeten diejenigen bezeichnet, die sich nach irgend-
einem Bekehrungserlebnis zum ersten Mal ernstlich auf den Weg zu Gott
machen, um ihn ganz zu gewinnen. Solchen Menschen obliege als notwen-
digste Vorbedingung eines geistlichen Fortschrittes, so sagt man, die Reini-
-gung von Unordnung und Siinde. Diese werde vor allem erreicht durch
Reue, Zerknirschung des Herzens und HaB gegen die Siinde, durch Erwé-
gungen tiber die Eitelkeit der Welt und die Gebrechlichkeit des Menschen,
iiber Tod, Hélle und Gericht, weiterhin durch den Kampf gegen die-eigenen
Schwichen und Leidenschaften, durch Abtétung, Selbstverleugnung und
BubBe. Die Reinigung besteht mit einem Wort in der entschiedenen Abkehr
von der Siinde und von der siindigen Welt. -

Hier wird nun offensichtlich eine bestimmte, einmalige Situation des
religiésen Lebens typologisch vereinfacht und sogar, verengt, indem nur
diejenigen Akte aufgezihlt werden, die den Anfang des religiésen Stufen-
weges im Vergleich mit den héheren Stufen in besonderer Weise kenn-
zeichnen sollen. Dabei ist hier nicht so sehr von der Masse der Gleichgiilti-
gen und ewig MittelméBigen die Rede, — obwohl fiir sie vieles von dem
gelten mag, was vom Reinigungswege gesagt wird — als vielmehr von den-
jenigen, die sich entschlossen -haben, Gott ganz zu gewinnen, und die darum
mit groBer Entschiedenheit zu ihm aufgebrochen sind. Der Anfinger im
geistlichen Leben wird hier lso wesentlich von der Umkehr her gesehen,
und erst wenn diese Umkehr einigermaBen abgeschlossen und die neue
Lebensweise geniigend gesichert erscheint, zéhlt er zu den Fortschreitenden.
Darum hat es auch einen guten Sinn, wenn man in der Literatur die Sache

"so darstellt, als miisse man.diese erste Wegstrecke zunichst einmal hinter
sich gebracht haben, ehe man eine andere Richtung einschlagen kénne, als
gelte es zunichst einmal ein bestimmtes, einigermaBen festliegendes Pen-
sum zu absolvieren, ehe man seine religidse Praxis d&ndern konne.

In ziemlich iibereinstimmender Weise wird nun auf Grund dieser Vor- .
aussetzungen von den Lehrern des geistlichen Lebens beschrieben, welchen
seelischen Priifungen dieser erste Anfinger, der aus der Metanoia kommt
und noch mitten in ihr steht, ausgesetzt sein wird. So macht z. B. der

_hl. Benedikt in der Vorrede zu seiner Regula den jungen Ménch darauf auf-
merksam, daB der Weg des Heiles ,,im Anfang* nicht anders als eng
séin kénne. Erst wenn man im klésterlichen Tugendwandel und im Glau-

~ ben voranschreite, weite sich das Herz, und man eile in der unsagbaren
~Siifligkeit der Liebe den Weg der Gebote Gottes. — Ahnlich berichtet Hein-
rich Seuse von seinem eigenen Anfang der entschiedenen Hinkehr zu Gott:

" ,,Da ihm der erste Eindruck von Gott geschah, da erhoben sich bald etliche



1

8. Friedrich- Wulf S. J.

Vorstreite in ihm, mit denen ihn der Feind seines Heiles wollte verirret
haben* (nach Denifle, Das geistliche Leben, ed. Auer, Salzburg 1936, S. 48).
Dann z&hlt er sie im einzelnen auf: Gedanken des Kleinmutes und der Ver-
zagthelt »Es ist leicht, anzufangen, es ist aber mitihlich, zu vollbringen*; —
Gedanken des MiBmutes und der Trostlosigkeit {iber die Schwere des Ab-
schiedes von der Welt und ihrer Fréhlichkeit, uber den harten und ewig
gleichen Kampf. :
Es wird aber auch oftmals umgekehrt benchtet dafl Gott eine Seele, die

sich entschlossen hat, ihm ganz zu gehdren, mit Gnaden férmlich iiber-
schiitte, und sie die SiiBigkeit und Seligkeit eines gottverbundenen Lebens
eindrucksvoll erleben lasse, damit sie {iber die ersten Hindernisse und An-
fechtungen leichter hinwegkomme und nicht so sehr des Abschiedes ge-

dertke. Novizen (auch wenn sie schon im reifen Alter stehen) wissen hiufig -

von solchen Erlebnissen zu berichten; sie sprechen gern von einer geist-
lichen Klndhelt in der sie wenig innere Sorgen und viel Freude gekannt
hitten. Ahnliches gilt aber auch von Menschen in der Welt, in deren Herz
zum ersten Mal der Funke des gottlichen Feuers gefallen ist, vielleicht so-
gar nach einem sehr lauen und gleichgiiltigen religiosen Leben. Oftmals -
stiirmen sie mit einem solchen Anfangseifer Gott entgegen, daff sie ihm
alles darbieten und kein Hindernis kennen, erleuchtet von seinem Licht )
und beseligt von ihrer Entdeckung.

-~ Wir mochten meinen: je mehr die Umkehr eine Sache des sittlichen
Lebens war, und darum auch die Hinkehr zu Gott in erster Linie in einem
moralischen Leben gesehen wird (woran in den oben erwihnten Au--
Berungen zunichst gedacht ist), um so mehr wird man auf die Priifungen
des Anfangs hinweisen miissen. Je mehr hingegen die Liebe Gottes das
Herz eines Menschen verwundete, und dieser in kindlicher Weise an Gott

- sich verschenkte, je mehr also die Umkehr ,religiéser” Natur war, um so
mehr ‘wird zunéchst einmal das Gliick der Seele dem des Mannes aus dem
Evangelium gleichen, der den Schatz im Acker und die kostbare Perle auf
dem Grunde des Meeres gefunden hat, und der nun aus Freude dariiber
hmgeht und alles verkauit was er besitzt. Gréfiere Prufungen und Hinder-

-~ nisse und geistliche Trockenheit werden sich bei ihm erst einstellen, wenn

die aufwallende Freude der ,,Hochze1tstage“ verrauscht ist und dem ntich-

" fernen Alltag Platz gemacht hat.

Im allgemeinen schreibt man aber dem a.nfangenden Menschen auf dieser
untersten Stufe des Aufstieges zu Gott eine ziemliche Unbestindigkeit zu.
Denn die bésen Neigungen und Begierden seien in ihm noch so stark und
die Geneigtheit, das Gute zu tun, so zart, daf§ er unter seinen Schwache'h
noch sehr zu leiden habe und noch oftmals zuriickfalle. »Es mulBl noch manch
wandelbar Wetter iiber dich gehen, ehe daB die himmlische Heiterkeit in
dir besténdig werde®, sagt Seuse (Denifle, a. a. O. S. 52). So muB also der
Mensch gerade 1n dlesem ersten Anfang seines geistlichen Lebens immer

4

~



NN N
|- .
Vom anfangenden Menschen 9

wieder von neuem beginnen, und hierin besteht seine Hauptpriifung. Er
, darf nicht verzagen und sich durch nichts erschrecken lassen, nicht ®inmal
durch einen schweren Riickfall. ,,Fillst du nun etwa und wirst heraus-
geschlagen, so hébe aufs neue wieder an, sicbenundsiebzigmal, ja tausend-
mal, ja éfter, als man es aussprechen kann, und stehe fest m der Wahrheit
- bis zum ewigen Tage des Heils* (Tauler, bei Denifle, a. a. o.S. 53). Die im-
mer wieder kommenden Tréstungen und die wachsende Nihe zu Gott wer-
‘den den Menschen iiber diese erste schwere Krise hinwegtragen miissen.

IL

Wir wollen nun die psychologische Entwicklung des Menschen, der sich
zum ersten Mal mit aller Entschiedenheit zu Gott hinkehrt, hier nicht wei-~
ter verfolgen, vielmehr dem Gesetz des Anfangs im religiésen Leben nach-
gehen, insofern es auch auf den andern Stufen des geistlichen Aufstieges
von grundlegender Bedeutung ist. Denn mag auch die Siinde in Bezug auf =
ihr Objekt wie auf die Gesinnung des Siinders an Schwere nachlassen, sie
'wird sich dennoch bis in die Stunde des Todes hinein in irgendeiner Weise
immer wieder bemerkbar machen. Das Gewissen der Heiligen wird immer
zarter, die Erkenntnis auch der kleinsten Siinde immer erschreckender, das -
Erlebnis derselben immer schmerzl'icher, so daB, psychologisch gesehen, ihr
Leben eigentlich noch viel mehr als das des ersten Anféngers ein sténdiger
Wiederanfang ist, eln Hintersichlassen dessen, was zurlickliegt, und ein

" Ausschauen nach dem, was vor ihnen liegt. ,,Die Ubung der Seelenreini-
gung soll und kann erst mit unserem Leben endigen®, sagt mit Recht Franz
von Sales (Philothea I. 5). In diesem Sinne hért der Weg der Reinigung nie-
auf, was ubngens schon Ps.-Dionysius fiir den mystischen Aufstleg be—
tont hatte. '

Man sollte daher die Notwendigkeit des steten Anfangenmiissens im
geistlichen Leben von vornherein auch als ein Grundgesetz seines eigenen )
Lebens und als Bedingung jeden Fortschritts betrachten. Nicht so, als diirf-
ten wir unsere Siinden und Fehler entschuldigen. Wir sollten uns aber auch’
iiber sie nicht wundern und ihretwegen darum nicht mutlos werden. Gott
wuBlte, warum er uns in der Gnade nicht auch die Unsqndhchken mit-
schenkte. ,,Wie bedauerlich ist es“, sagt wieder Franz von Sales, ,,wenn
‘Seelen, die nach langer Ubung der Gottseligkeit immer noch viele Unvoll-

. kommenheiten an sich gewahren, darob unruhig, verwirrt und mutlos zu -
werden anfangen und schier von der Versuchung sich hinreifien lassen, alles
aufzugeben und wieder umzukehren. Wie gefihrlich aber auch auf der
anderen Seite, wenn Seelen durch eine entgegengesetzte Versuchung gleich

- am ersten Tage nach ihrer Reinigung schon von allen Unvollkommenheiten
. Irei zu sein glayben, sich fiir ausgebildet halten bevor sie ausgebildet sind, -
und fliegen wollen, bevor' sie Fliigel haben. O Ph:lothea, wie sehr sind sie
in Gefahr, zuriickzufallen, we11 sie sich den Handen des Arztes zu fruh ent-



10 . ) ) Friearich Wulf S. J.

ziechen* (I.5). Und selbst wenn wir schon ,,ausgebildet” wéren und , Fliigel“
hitten, diirften wir uns nie einer allzu groflen Sicherheit hingeben. Denn
auch in einem sehr reifen und erfahrenen religiosen Leben kann es immer
wieder Uberraschungen geben, die alles Erreichte in Frage zu stellen schei-
nen, und.-der Mensch betroffen inne halt, weil er sich nicht mehr auskennt
und erschrockeh meint, er miisse wieder ganz von vorn beginnen. ,,Manche
habermrinr-Anfang ihrer Bekehrung unter schwereren Versuchungen zu lei-
den, andere erst, wenn sie schon umgewandelt smd“, sagt Thomas von
Kempen (I, 13, 25).

So ist es also gut, von vornherein auf alles gefallt zu sein, mif seinen -
Fehlern und Schwichen zu rechnen. Und das nicht nur in einer platonischen
Erkenntnis und obendrein noch ein wenig resigniert: ich kann mich ‘doch
nicht dndern, — sondern durch Vorausschauen und stetes Sich-{fben. Die
Hauptiibung besteht hier in der stindigen Erneuerung derjenigen Haltun-
gen und Vorsitze, die den Fehlern und Schwichen entgegengesetzt sind.
»Es ist notwendig, liebe Philothea, dafi du deine guten Vorsitze, Gott zu
diemen, recht oft wiederholst und erneuerst,in der wohlbegriindeten Furcht,
du konntest sonst in deinen alten Zustand zuriickfallen oder vielmehr in
einen noch weit schlimmeren. Denn die Riickfille im geistlichen Leben
haben das Eigentiimliche, daB man allzeit tiefer hinabf#llt, als der Stand-
. punkt war, von welchem man sich vorher zur Gottseligkeit erhoben hatte*
(V. 1). Diese Erneuerung hat nicht nur ihre festgesetzten Zeiten und Tage,
wie sie schon das Kirchenjahr enthilt, sondern muB jeden Morgen und jeden
Abend wiederholt werden, ja so oft es notwendig ist und geraten erscheint.
In diesem treuen Festhalten und Immer-Wieder-Beginnen bewahrt sich erst
die Liebe eines Menschen zu Gott. Wird diese Priifung bestanden — und
sie gehdrt wohl mit zu den schwierigsten des geistlichen Aufstieges, an der
nicht wenige scheitern —, dann wird es nicht ausbleiben, daB eines Tages -
das gottliche Licht die Wande der Seele zu durchbrechen begmnt und die
~-Wasser seiner Gnade reichlicher strémen.

Wir werden diese Priifung um so eher bestehen, je tiefer wir in ihren
christlichen Sinn eindringen, in ihren Segen und ihre Seligkeit. Dann wird
uns gerade das Zuriickfallen immer mehr zum eigentlichen Antrieb des Vor-
. wartssturmens und das harte Wlederanfangenmussen zu einem seli-
gen Diirfen.

In jedem Weinen, wie Magdalena und Petrus geweint haben, in jedem
demititigen Gebet, wie es der Zéllner sprach, in jeder sehnsuchtsvollen Bitte, -
wie sie der Schicher vortrug, lassen wir die Vergangenheit mit all dem,
was sie fiir uns belastet und schwer macht, hinter uns; sie ist nach ihrem
. Unwert vor Gott wie ausgeldscht und kann darum nicht mehr als Klagerin
gegen uns auftreten. Nur, was wertvoll an ihr war, ist geblieben und in
unserem Herzen ‘aufbewahrt. Das gilt einmal von der objektiven Ordnung
der Gnade. Was uns je an heiligmachender Gnade von Gott geschenkt

'



Vom anfangend}en Menschen ! 11

wurde, wird im Augenblick der demiitigen und liebenden Hingabe an Ihn
wieder lebendig und wirksam. Denn selbst wenn der Stand der Gnade in
einer schweren Siinde verloren ging, und wir weit hinter jeden-Anfang
zuriickgeworfen wurden, weil zum Verlust noch die Schuld kam, so wird
er doch nach gut begriindeter theologischer Ansicht bei reuiger Umkehr in
dem Grade wiederhergestellt, in dem man ihn vor der Siinde besaB, wih-
rend die 14B8liche Siinde die Hohe des Gnadenstandes hichstwahrscheinlich ™
gar nicht direkt beemtrachtlgt ~— Aber auch in der subjektiven Ordnung -

unseres BewulBtseins, unserer psychologischen Akte und seelischen Haltun-
gen, soll unser vergangenes Leben in die Gegenwart nur noch als Wert hin-
einwirken. Das scheint zun#chst unméglich. Denn jede psychologische Situa-
tion, die religiése wegen ihres Entscheidungscharakters in ganz besonderer
Weise, baut auf der vorherigen auf,so daB wir immer irgendwie unsere ganze
Vergangenheit, unsere Tugend und unsere Siinde, in uns tragen, in den Ge-
sinnungen unseres Herzens, den gottlichen und ddmonischen. Kein Mensch
kann seine Taten verleugnen, weilsie ihn formen und zu dem machen, was
er je ist. Dennoch ist dem gottliebendbn Menschen die wunderbare und gott-
liche Macht gegeben, selbst den Unwert einer siindigen Tat in einem gewis-
sen Sinne noch nachtréglich in einen Wert zu verwandeln und damit die ver-
tanen Moglichkeiten seines Lebens als Quellen der Gnade zu erschliefen. In
der Anteilnahme an der verzeihenden Giite Gottes, der unsere Schuld zu einer
gliickseligen Schuld gemacht hat, da sie uns in seiner Liebe ,,einen so grofien
und erhabenen Erléser zu erhalten verdiente*,-soll .auch der Christ seine
eigene Schuld noch einmal als verziehene Schuld, als Gnaden- und Liebes-
erweis des Vaters, als Erbarmen des gekreuzigten Erlésers erleben, und
damit zuglelch als Erneuerung, als Anfang eines immer hoheren Aufstieges
zur Gemeinschafy mit Gott. Dabei besteht eine feste Beziehung, ein dynami-
sches Verhiltnis zwischen Abstieg und Aufstieg, zwischen Ende und -
Wiederbeginn. Je 6fter wir wiederbeginnen mufiten und wiederbegan-

nen, je tiefer der Grund der Reue war, aus dem wir aufgestiegen sind —

was nicht notwendig heiB3t, je schwerer die Siinde war —, um so hoher kann

die Seele sich aufschwingen. Je demiitiger uns unsere Siinden, Fehler, Un-,
vollkommenheiten und Schwiichen im Angesichte des Kreuzes gemacht

haben (und darin besteht unsere Liuterung und Reinigung), um so drin-
gender und heiBer wird unsere Sehnsucht sein, um so kindlicher, dank-

‘barer, hingebender und treuer kann daraus die Liebe erstrahlen (und da-

mit ist jeder neue Anfang in steigendem MaBe schon immer Erleuchtung '

und Einigung). Immer ist es die Liebe des Siinders, die Heimkehr des ver-
lorenen Sohnes, dessen Schuld eine gliickselige genannt wird, weil gerade
sie ihm in der Gnade zum Antrieb wurde, immer mehr zu lassen, um Gott
zu gewinnen. Die Echtheit und Gottgewolltheit dieses Erlebnisses des stéten
_Wiederanfangs #m geistlichen Leben ist also danach zu entscheiden, wie
" weit es den Menschen demiitig und liebend macht und so ndher zu' Gott
s .



12 Friedrich Wulf S. J.

fithrt. Solange es nur Mutlosigkeit; Kleinmut, Verwirrung und Angstlich-
keit hervorruft, kommt es nicht von Gott, sondern ist eine Versuchung, die
ein wesentlichés Hindernis fiir den religiésen Fortschntt bedeutet.

Auf der einen Seite ist somit das Grundgesetz des geistlichen Lebens,
immer wieder dnfangen zu miissen, eine eptscheldende Priifung. Es
zwingt tausendmal in die Knie, es bringt immer schmerzlicher die eigene
Schwiche ziim BewuStsein und erinnert immer eindringlicher an die volhge
Abhiingigkeit von Gottes verzeihender und helfender Giite. Ohne Ihn wiirde
der Mensch génzlich nachlassen und nicht mehr die Fahigkeit haben, auf-
zugtehen und von neuem zu beginnen. Auf der anderen Seite ist dieses
" Gesetz aber auch und noch weit mehr ein Wiederanfangendiirfen, ein
Hintersichlassenkénnen aller Siinde und alles Versagens, eine erneu-
ernde und entziindende Begegnung mit Chnstus, dem Herrn, ein dankbares,
“freies und seliges Nach-vorne-Schauen, von wo der Vater seinem Kinde
entgegeneilt. Nie hat darum der demiitigé Mensch einen Grund, mutlos zu
werden, nie ist etwas verloren, alles liegt vielmehr immer noch vor ihm,
alles kann er noch erreichen, was ihmt von Anfang an mit der Gnade er-
reichbar war, alles kann er noch aufholen, sein ganzes Leben und-all seine

) Moghchke1ten, wie es in ergreifender Weise beim reuigen Schicher der Fall
“gewesen sein muB, Diese letzte Stunde in Schmerz und Schmach, im Bewuft-
-sein eines ginzlich verfehlten Lebens, war zugleich seine seligste. Vielleicht
hitte seine Liebe nie eine solche Hohe erreicht, hitte nie so demiitig, lauter
'und selbstlos geleuchtet, wire sein Leben ,;gradliniger* verlaufen.

III.

Damit ist aber das Gesetz des Anfangs in seiner Bedeutung fir den Auf-
stieg zu Gott noch keineswegs erschopft. Nicht nur unser schuldhaftes Ver-
sagen stellt uns stindig von neuem vor die Notwendigkeit, wiederanfangen
zu miissen, und vor die selige Moghchkeit wiederanfangen zu diirfen, son-
dern schon unsere menschliche Natur als solche, ja Gott selbst. Wir kénnen
gar nicht immer in der gleichen Wachheit des Geistes leben, mit derselben
Frische und Energie unsere Werke tun, soridern bediirfen der Entspannung,
der Pause, um dann wieder von neuem und mit groBerem Schwung zu be-
ginnen. Dieser Rhythmus von Ruhe und Bewegung in all unserem geistigen
Tun hiingt in doppelter Weise mit unserem Leibe zusammen,. Einmal ganz
einfach insofern der Leib, mit dem die Seele in innigster Gemeinschaft lebt, ‘
diesem Rhythmus grundlegend unterworfen ist, zum zweiten (und das ist
fiir unsere Frage von besonderer Bedeutung), weil der Leib eine Entwick-
lung hat, und darum auch die Seele erst allméhlich zu sich sélbst kommt
und ihre Welt in einem langsamen Prozef3 entfaltet. In stets neuem Zugriff
muB sie sich das Reich der Wahrheit ‘anzueignen und in stets neuer Ent- -
scheidung die darin aufleuchtenden Werte zu verwirklichren suchen. Diese
Tatsache bringt das Moment des immer Neuen, der einmaligen Situation,



Vom anfangenden Menschen : 18

. des Unvorhergesehenen und Uberraschenden in das mensclx]iche Leben hin-

ein. Schon rein natiirlich gesehen ist darum unsere geistige und sittliche
Entwicklung keine kontinuierliche, in einer Richtung verlaufende, so daB
man sie geradezu vorausberechnen kiénnte, sondern hat ihre Einschnitte,
erleidet (wenigstens scheinbare) Unterbrechungen und w1rd sich oft genug
_in einem Hin und Her bewegen.

~Ist s0 nun schon der natiirliche MenscH ins Ungemsse, in die Démmerung

. hmelngestellt und darum gezwungen, sich immer wieder von neuem seinen

Weg zu suchen, so noch viel mehr der Christ. Er sieht hinter jeder neuen
Situation, hinter allem Unvorhergesehenen und Uberraschenden letztlich
Gott am Werk, bald in dieser, bald in jener Weise, er hort aus allem seine
Stimme. Und so darf.er noch viel weniger einfach weiterschreiten, nach
einmal festgesetztem Plan, als habe er seinen Weg schlechthin zu bestim-
men, als konne er sich durch seine eigene Leistung den Besitz Gottes er-
zwingen, sondern hat als erstes immer wieder Ausschau zu halten nach .
Gottes.Gestalt, woher sie kommt und wohin sie ihn fithren will, hat immer
wieder acht zu geben auf Seine Stimme, woher sie erklingt und wohin sie
ihn ruft. Und es wird oft genug sein, da8 der so suchende und hinhorchende

* Mensch die Richtung seines Weges dndern muB, daB er etwas Neues, ihm

bisher nicht Bekanntes anfangen muf, ja daB er meint, er miisse. buch- '
‘ stabhch von vorne beginnen. ~

Das W1rd vor allem dann zutreffen, wenn d1e Gestalt Gottes fiir den

Menschen erkennbarer und sein Ruf fiir ihn eindeutiger wird,-also in. den

- inneren Erleuchtungen und: Antrieben, deren eine Seele um so héufiger

und eindrucksvoller gewlirdigt wird, je inniger sie mit Gott verbunden ist,
- je tiefer sie der Heilige Geist erfiillt. Was kann sich nicht alles in einem
begnadeten Menschenleben ereignen! Welche Uberraschungen kann es da
geben! Durch irgendein Ereignis: die Begegnung mit einem Menschen, das
Wort eines Freundes oder Priesters, vielleicht ein hingeworfenes und be-
langloses (Gott kann alles zum Werkzeug seiner Gnade machen), iiber-
kommt ihn plétzlich eine Erkenntnis des eigenen Seelenzustandes, wie er
sie bisher nicht gekannt hat. Er erschrickt vielleicht iber eine:bestimmte
Grundschwaéche, um die er in dieser Klarheit nicht wuBte, fiir die er wegen
der Verblendung durch die Eigenliebe blind war. Oft ist es auch eine plétz-
liche Priifung, eine schwere Versuchung, die dén Ahgrund vor ihm aufrif;
eine beschdmende Verfehlung, die ihm offenbarte, wie sehr er sich:iiber
seinen bisherigen Zustand tiuschte, wie sehr er sich iiberschitzte, wie wenig
er sich im Grunde kannte. In solchen Augenblicken kommt es -dem Men-
schen vor, als sei er bisher in eine ganz falsche Richtung gelaufen, als miisse

. ver radikal umkehren und von neuem seinen Weg zu Gott beginnen.

Es kann aber auch sein, daB irgendeine Glaubenswahrheit in bisher nicht
geschauter Klarheit plétzlich die Seele ertfiillt und in alle Riume derselben
hineinleuchtet: die GréBe Gottes, der Reichtum und die Schénheit seines



4 Friedrich Wulf S. J.

—~—

Lebens, die Person Jesu Christi, sein Leben und Leiden, aber auch die .
Furchtbarkeit der Siinde, die Schrecklichkeit der ewigen Verdammnis; all -
- das kann so greifbar nahe, so anschaulich, so mitreiend vor uns stehen, daf
uns unser bisheriges Leben schal und verloren und irrig vorkommt, dafl die '
ganze Welt fiir uns ihre Gestalt veréndert, weil sie mit anderen Augen
gesehen wird. Selbst Heiligen ist es noch so gegangen, und ihnen am aller- -
_meisten, wenn Gott ihnen in gnadenhafter Stunde einen Einblick in die
Herrlichkeit seines Lebens oder die Furchtbarkeit auch der kleinsten Siinde
gewilhrte. Eine einzige solche Erkenntnis schien ihnen groSer und viel-
sagender als alle Erkenntnisse ihres bisherigen Lebens. Sie alle, denen Ahn-
liches geschah, kamen sich vor, als miiften sie noch einmal von vorne an-
fangen, ja als wiirde ihr Aufstieg zu Gott eigentlich erst jetzt beginnen. .
Auch hier ist der Anfang jeweils sowohl ein hartes Miissen, ein Abschied-
- nehmen, ein Lassen und Aufgeben, wie auch ein seliges Diirfen, das um se
. seliger ist, je leuchtender das Licht Gottes in der Seele erstrahlt und je
glithender seine Flamme in ihr brennt. Téglich miissen so.und soviele Ab-
schiede vollzogen werden, Abschiede von Dingen\ und Ereignissen, von
Sehnslichten’ und Plinen, von Heimlichkeiten und Geborgenhelten, von
Freunden und Geliebten, und in all dem und im tiefsten der Abschied von
‘sich selbst, anders wird man Gott nicht gewinnen. Und wenn schon der
Mensch ganz in Gott verwurzelt zu sein scheint, und seine Seele in Gott zu
leuchten beginnt, welche Verlassenheit kann dann noch und dann erst recht
- iiber ihn kemmen, wenn das Licht fiir Zeiten aus der Seele weicht und der
Dammerung des gewohnhchen Alltags wieder Platz macht. Man kann fast
sagen: je heller das Licht, um so schrecklicher die Verlassenhelt' Und selbst
beim Aufleuchten des Lichtes mag dér gottliebende Mensch angsterfiillt zu
gewahren meinen, er entferne sich eigentlich immer mehr von Gott. Er hat
in gewisser Weise recht. Denn je gréBer ihm Gott wird, um so uniiberbriick-
_barer muB die Kluft erscheinen, die ihn von seinem  Besitz trennt. Dennoch
wird gerade diese duBerste ,,Gottferne* das einmal entflammte Herz antrei-
ben und jagen, seinen Lauf immer wieder zu beginnen, um den Geliebten,
fiir den man alles hingeben muf}, zu gewinnen: So bewegt sich der Aufstieg
des vollkommenen Menschen in ganz besonderer Weise zwischen Abschied
und Beginn, zwischen Absterben und Neuwerden, bis der letzte und end-
giilthge Abschied, der Abschied des Todes iibergeht in den letzten und end-
giiltigen und iiberseligen Anfang des ewigen Lebens.

Solche und &dhnliche Gedankeh stellte ich an, als ich den eingangs er-
.wihnten Brief gelesen hatte. Ich setzte mich also hin und antwortete:
Mein sehr verehrter, lieber Freund!

Wie ist doch Ihr Leben bis zur Stunde so ganz anders verlaufen, als Sie
es 's‘ich’vor Jahr und Tag dachten, damals in N., als wir uns zum ersteh Mal

~ \



Vom anfangenden Menschen - S 15

sahen. Manche Pldne wurden Ihnen zerschlagen, manche liebgewordenen
Dinge muBten Sie aufgeben; und dann der Verlust eines Ihrer Lieben. Es ist
einsam in Ihrer Seele geworden.

Nach jenem ersten grofien, inneren Erlebnis, Thret Bekehrung, wie Sie so
gern sagen, und den daraus gleichsam wie von selbst hervorquellenden be-
gliickenden Monaten seliger Gottesnihe und heiliger Leidenschaft fiir Got-

" tes Reich, folgten die ,,7 Jahre der Diirre*, da alles immer mehr den Charak-
ter des Alltdglichen und Gewdhnlichen annahm, die groBen Stunden aus-
blieben, und das religiose Leben mehr oder weniger auf Thre eigene Arbeit .
gestellt zu sein schien. Aber auch diese Zeit haben Sie gemeistert in treuer, -
schlichter Pflichterfiillung, ohne daf} ;,die rechte Hand wuBte, was die linke
tat”. Morgen fiir Morgen sind Sie mit der gleichen Frische zu Ihrer Pilger-
fahrt apusgezogen, Tag fiir Tag haben Sie den guten Kampf gekdmpft, — o,
dieser ermiidende Kampf mit den ewig gleichen Fehlern und Schwichen!
Und Gott segnete diese Treue, diese Liebe, die keinen Dank wollte, die ein-
fach das tat, was ein Knecht zu tun hat, und ein Kind tut. Er schenkte Ihnen
jene wunderbare innere Ruhe, wie sie gottliebenden Menschen eigen ist,
jenen inwendigen, dauernden Zustand, in dem der Mensch froher wird bei
all seiner Arbeit und trotz der Miihseligkeiten dieses Lebens.

Das ist nun seit einiger Zeit anders geworden. Eine groBe Unruhe hat
Sie ergriffen: Sie sind nicht mehr zufrieden mit sich, Thre Schwichen zeigen
sich wieder in stirkerer Weise, — und Sie hatten doch geglaubt, Sie hitten
sie schon ein gutes Stiick liberwunden. Es kommt Ihnen vor, als wiirden Sie .

" hin und her geworfen, als lieBe Thr Leben jede Stete vermissen, als hitten

Sie sich nicht mehr in der Gewalt. Daher dann die Uberzeugung, als seien

. Sie schon einmal viel weiter und Gott viel niher gewesen, als seien Sie

wieder zuriickgefallen und miiBten wieder von vorne beginnen, ja, als

- kémen Sie iiberhaupt nicht von der Stelle — und zu all dem: Gott schweigt
und zeigt sich nicht mehr, — und ich weiB nicht, welchen Weg ich nun ein-
schlagen muf.

Mein lieber Freund! Unser aller Leben ist aus den Fugen geraten, oft so
griindlich; daB man es mit dem fritheren kaum mehr vergleichen kann. Von
Arger und VerdruB, von Kampf und Miihsal'sind unsere Tage erfiillt. Man
muB sich mit den nichtigsten Dingen herumschlagen, und die Sorgen um
das bloBe Leben nehmen einen grofen Teil unserer Zeit in Anspruch. An
Ordnung, Vorausschauen und Planen ist gar nicht mehr zu denken. Ein
-solcher Zustand scheint wenig geeignet fiir einen Fortschritt im geistlichen
Leben. Er entbehrt der Ruhe und Einsamkeit, ja, allé Voraussetzungen, die
im allgememen als unerliBliche Bedingung fiir ein gedeihliches religitses
" Leben angesehen werden, scheinen uns Heutigen oft genug, wenn nicht
sogar in der Regel zu fehlen.

Wundern Sie sich unter solchen Umstinden noch dariiber, daB Ihre Enge
und Begrenztheit, IThre Fehler und Schwichen stirker denn je zum Aus-



16 " Friedrich Wulf S.J.

~bruch kommen? DaB Sie sich des Eindrucks nicht erwehren kénnen, als
seien Sie .um ein ganzes Stiick zuriickgeworfen und miiiten wieder von
vorne beginnen, ja, als kiimen Sie {iberhaupt nicht von der Stelle? Wir

wollen unsere Schuld gewif} nicht leugneli; sie zwingt uns téiglich so und so '

oft in die Knie. Wir wollen uns aber auch verstehen lernen und uns nicht

liberfordern, sonst werden wir zerbrechen oder aber eines Tages alles von -

uns werfen. In Ihrer Lage ist mehr denn je Klugheit und absolute Ehrlich-
keit zugleich gefordert. Nehmen wir die Tatsachen, wie sie sind, aus Gottes

Hand. Er will, dal wir auch heute noch vollkommen werden, heute und in’

unserer Lage! Denken Sie an das schéne Motto, -das Claudel seinem ,,Seide-
nen Schuh‘ voranschickt, an jenes portugiesische Sprichwort: ,,Gott schreibt
auch auf krummen Linien gra;le"‘ Wir diirfen ruhig zugeben, dal wir uns

den Weg zur Vollkommenhelt den Aufstieg zu Gott zu ,,einfach* und {iber-.

sichtlich und erlernbar gedacht haben, in genau aufeinanderfolgenden Stu-

fen und iiberschaubaren Abschnitten. Nun lehrt uns Gott, da8 es fiir diesen

Weg im Grunde keine Schablonen und Normen gibt, und daB sich ‘dieser
Aufstieg mit keinem Mittel berechnen l48t. Je mehr wir uns darauf ein-
stellen, daB es uns einfach gesetzt ist, jeden Tag von neuem anzufangen,
ohne singstlich immer nach dem zu schauen, was hinter unsliegt, oder besorgt
danach zu fragen, wieviel wir noch vor uns haben, um so leichter werden
wir Gott zu Gesicht bekommen, um so inniger kénnen wir in allem Ver-
sagen, in aller Hetze und Miihsal in seiner Nidhe und unter seinen Augen
weilen. Wir sollen gar nicht wissen wollen, w6 wir uns auf unserem Wege

zu Gott befinden; uns mufl das frohe Wissen geniigen, 1mmer wieder zu ihm

kommen zu kiénnen und seiner Nihe nie zu entbehren. Gott hat GroBes mif
unserem Geschlecht vor! Halten wir uns bereit! Beten Sie einmal mit dem
Apostel: ,,Wir erweisen uns in allem als Diener Gottes, durch grofle Stand-
haftigkeit in Triibsalen, Néten und Angsten ...... dem Tode nahe, und
siehe, wir leben, — geziichtigt und doch nicht getotet + Yetriibt und doch
immer frohgemut, — arm und doch viele bereichernd, — besitzlos und doch
im Besitz von allem* (2 Kor 6, 5 ff). — Je ofter und griindlicher Sie jeden
‘Tag von neuem beginnen, um so niher sind Sie schon immer dem Ziele.

BEs griiBt Sie von Herzen ) .
‘ : Ihr géistlicher Freund!

B





