Uber Heilige, Heiligkeit und Heiligsprechung

Von Wilhelm Schamoni, Hagen-Delstern

’

Der Heilsplan Gottes mit dem Menschengeschlecht ist beherrscht, so dart
man auf Grund der Offenbarung und auch der Erfahrung sagen, vom Ge-
setze des Gebetes: Wer bittet, der empfingt: Was Gott und nur er uns geben
kann, sollen wir nach seinem Willen nicht passiv empfangen, sondern soll
zugleich eine Frucht unseres Gebeteg sein. Das Gebet ist deshalb wirksam,
weil es im Namen Jesu, d. h.in ihm, letztlich von ihm gebetet wird. Denn
in dem geheimnisvollen Leibe, dessen Lgbensprinzip Christus ist — nicht

_mebhr ich lebe, sondern Christus lebt in mir (Gal 2, 20) —, muBl man alles
mehr dem zuschreiben, der in allen wirksam ist, als denjenigen, durch die
er es ist Wie Heiligen sind in einem ganz vorziiglichen Sinne im Namen Jesu
‘versammelt. Sie haben in einer besonderen Weise die Berufung, Beter zu
sein und Fiirbitter der Menschen, eine Aufgabe, welche sie hier auf Erden
schon so augenscheinlich hatten, und die bei ihnen so wesentlich war, daB sie
sie auch im Himmel nicht verlieren, sondern ﬂberhaupt erst dort vollkom-
men erfiillen kénnen.

Ein Sinnbild- dieser ihrer Aufgabe ist in dem geheimnisvollen Traum Zu
sehen, durch welchen Judas der Makkabder seine Méanner zum Kampfe
stirkte. In dem heiligen Berlcht heiBt es von ,,diesem ganz glaubwiirdigen
Traume®: ,,Das Gesicht, das er darm hatte, war dies: Der frithere Hoheprie-
ster Onias, ein edler und treffhcher Mann, bescheiden im Umgang; sanft von ‘
Sinnesart, wiirdevoll in seiner Rede und von Jugend auf stets tugendbeﬂls- .
sen, habe mit ausgestreckten Hinden fiir die gesamte Judengememde ge-
betet. Hierauf sei ein anderer Mann erschienen mit grauen Haaren und von
majestidtischem Auséehén, umstrahlt von wunderbarer, herrlicher Hoheit.

. Onias habe das Wort ergriffen und gesagt: Dieser ist der Briider Freund,

der so viel fiir das Volk und die heilige Stadt betet, Jeremias der Prophet

Gottes. Dann habe Jeremias die Rechte ausgestreckt und dem Judas ein

goldenes Schwert gegeben und die Ubergabe mit folgenden Worten be-

. gleitet: Nimm das heilige Schwert als ein Gottesgeschenk' Damit sollst Du
die Feinde schlagen* (2 Makk 15, 11-16).

" Alles, was der Stellung der Heiligen als #{irbitter, dieser ihrer Aufgabe

_im géttlichen Heilsplan gemi8 ist, muB ihnen bekannt sein. Von den Engeln,
besonders von den Schutzengeln, wissen wir aus der Offenbarung (z. B.
Hebr 1, 14), daB sie iiber die Menschen und ihre Schicksale Kenntnis haben.
Von den Heiligen, die ja auch ,,vor Gott stehen“, muBl man ebenfalls an-
nehmen, daB sie in seinem Lichte all das schauen, was auf sie und ihre Auf-
gabe im Reiche Gottes Bezug hat. Die Menschen sind ja keine Monaden die
1 Der bekannte Verfasser des Buches ,,Das wahre Gesicht der Helhgen“ be-
reitet im Augenblick eine entsprechende Samimlung der Portriits der Sehgen und
Sellgzusprechenden vor. (Die SchnftleltungL e . .

2



18 ' Wilhelm Schamoni.

unter sich keine Beziehungen haben, sondern Glieder eines Ganzen, und
ihre Liebe leidet, wenn sie einander nicht dienen. Darum wire die Selig-
keit der in Gott Vollendeten nicht vollkommen, wenn ihre Liebe nicht fiir
die tiitig sein konnte, von denen sie ja in Gott nicht getrennt sind. ,Im-
ewigen Worte also erkennen sie die Wiinsche und die.Andacht und die Ge-
bete der Menschen, die ihres Beistandes bediirfen‘.

Die von der Kirche Heiliggesprochenen haben als ihre besondere Sendung .
die Aufgabe, weithin leuchtende Abbilder, vorbildhafte Darstellungen des
Herrn auf unserer Erde zu sein, der ,,einherging Wohltaten spendend”. Weil
sie Bilder sind, sollen sie gesehen, werden. Darum sind sie in den Ruf der
Helhgkelt gekommen, ist ihr Leben und Sterben mit auffallenden wunder-
baren Zeichen und &uBeren Gnadengaben umgeben, darum hat Gott nach
ihrem Tode den Ruf der Heiligkeit und ihre Bedeutung als Vorbild ®estitigt.
Man versteht, daB, wenn Menschen eine solche Mission von Gott erhalten
haben, sie fiir die Augen der Mitmenschen irgendwie aisgezeichnet und
hervorgehoben sein miissen. Man darf dabei” aber nicht vergessen, daf
solche duBeren Gnaden wie Gesichte, Wundmale, Verziickungen und Wun-
der keineswegs zum Wesen der Heiligkeit gehoren. Sie sind in der Regel
nur Begleiterscheinungen bei jenen seiner Diener und D1ener1nnen, die
Gott auf den Leuchter stellen will. Die wesentliche Heiligkeit besteht in der
durch die Gaben des Heiligen Geistes zur Vollendung gebrachten und zur
Lebensnorm gewordenen gottlichen Tugend der Liebe. So kann es voll-
endete Heiligkeit geben ohne alle mystischen R and erscheinungen, wie
es umgekehrt wunderbare duBere Erscheinungen geben kann bei Menschen,
die keineswegs heilig sind: man denke an die Damaskusstunde des heiligen
Paulus. Verborgene Heiligkeit ist ohne Zweifel die gewdhnliche.

Jeder Mensch ist ja fiir die Vereinigung mit Gott bestimmt. Warum soll
sie nicht manchmal auf Erden schon sehr innig sein? Wen geht das anders
an als Gott und die Seele? Ein Pfeil aus dem Kaécher Gottes geniigt, um
uns die Richtung zu weisen. Eine Wolke von Pfeilen wiirde nur verdecken,
was gezeigt werden soll. Darum zieht Gott die Wenigen ans Licht und 148t

_die Vielen im Dunkel. Zu ]eder Zeit gibt es sicherlich Legionen von ,Klei-
“nen Seelen® (H1. Theresia vom Kinde Jesu), die nicht den Beruf hatten, als
Vorbilder {iber Jahrhunderte hin zu wirken. Sie fithren ein wirklich mysti-
sches Gebetslgben, welches jedoch in keiner Weise nach auBen in Erschei-
nung tritt. Sie sind in einer besténdigen Vereinigung mit dem im Grunde
ihrer Seele gegenwirtigen Gott. Ohne zu wissen, was Mystik ist, sind diese
Unbekannten zu hohen mystischen Gnaden erhoben. Erleuchtet von Gott,
erkennen sie sich als Nichts in ihrer geschépflichen Gebrechlichkeit. Sie
sind mit dem letzten Platz zufrieden. Aber sie lieben Gott kindlich durch
den Geist der Liebe, der in ihre Herzen ausgegossen ist, und darum sind sie
die Auserwihlten, welche einmal die Ersten sein werden. Manche aus den

? Thomas von Aquin, Supplem. q. 72 a. 1.



Uber Heilige, Heiligkeit und Heiligsprechung 19

Scharen dieser Ungenannten, welche ihr Leben mit Christus in Gott ver-
borgen leben, kénnen durch ihre gréBere Liebe in Wirklichkeit durchaus
heiliger sein als beriihmte kanonisierte Heilige. .

Sie sollten Vorbilder werden, die leuchtenden Blutzeugen'dér Martyrer-
zeit, die groBen Hirten und Lehrer der Viterzeit, die machtvollen Bischofe
und Fiirsten des Mittelalters, die heiligen Griinder von Ordensfamilien.
Warum Gott aber gerade diese und nicht jene anderen Seelen dazu aus-
ersehen, warum er das Licht dieser und nicht jener anderen aus ihrer Ver-
borgenhelt hervorgeholt und allen sichtbar gemacht hat, wissen wir nicht.
Die Gnadenwege Gottes und die Ratschliisse seiner Wahl sind uns nicht
bekannt. ’ ' '

‘Weil di¢ Orden in der Befolgung der eyéngelischen Réte in Armut,
Keuschheit und Gehorsam der kiirzeste Weg zur Erreichung der Ganz-
hingabe an Gott sind und das beste Mittel zu ihrer Bewahrung, werden sich
bei ihnen auch besonders viele Heilige finden, deren Vorbildlichkeit sich
- deshalb jedoch keineswegs auf ihre Orden beschrédnkt. Man versteht auch,

daB die Orden besonders in ihrer ersten Zeit Menschen haben muSten,
welche in strahlender und weithin leuchtender Weise ihre Ideale darlebten.
Und wenn man manches Mal den Eindruck hat, dafl Orden mit dem Alter-
werden auch miide geworden seien, ist man doch immer wieder iiber die
verborgene Heiligkeit innerhalb ihrer Reihen {iberrascht, die oftmals in
ihrer wahren Grofle nicht einmal von den eigenen Hausgenossen, von den
eigenen Mitbriidern und Mitschwestern in demselben Hause erkannt wurde.
Neue Zeiten verlangen immer wieder neue Heilige, welche den ver-
dnderten Zeiten in neuer Weise die Nachfolge Christi vorleben. Wir leben
heute nicht mehr im Zeitalter des Feudalismus, der uns in Staat und Kirche
so hervorragende Heiligengestalten geschenkt hat$ Wie die menschliche
* Natur durch die Heiligkeit ihrer Tréger in ihrem ererbten und erworbenen
Besitz nicht verkiirzt, sondern vollendet wird, und wie sie in der Magnig-
faltigkeit ihrer Ausprdgungen die unerschépfliche Fiille der ein e n Heilig-
keit offenbart, so kann man auch fiir die verschiedenen Zeitalter ein ver-
schiedenes Frommigkeitsideal feststellen und.verschiedene Typen der Hei-
ligkeit unterscheiden. Der Frommigkeitstyp unserer Zeit diirfte in einzig-
artiger Weise von der heiligen Theresia vom Kinde Jesu verwirklicht sein.
‘Von den scheinbar klassischeren Formen der Heiligkeit ynterscheidet sich
ihre Innerlichkeit ganz deutlich dadureh, da8 alles “Beiwerk fallen gelassen
st:* ,kéine auBergewdhnlichen Abtotungen, keine besonderen Gnaden-
gaben, keine besondere Gebetsmethode, keine auffallenden Taten“. Was
bleibt, ist ,,die Liebe: lieben, sich von der Liebe lieben lassen und iiber die
Erde gehen, um die Liebe lieben zu lehrens.
.3 Vgl. M. M. Philipon, Ein neues Zeitalter innerlichen Lebens. Stimmen der
Kath. Welt, 1947, Heft 4, S. 259274, {ibersetzt aus La Vie Spirituelle, Oktober 1946,

S. 397ff (414f), und Ida Friederike Gorres, Das verborgene Antlitz, Eine Studie
tber Theresia von Lisieux, Freiburg 1946. .

’2‘ ’ . » . \\



20 v . e Wilhelm Schamoni

Die Botschaft des Evangehums daB Gott unser Vater ist und wir seine
Kinder, da wir diesem Vater gegenuber nichts Besonderes sein. miissen
“und mit leeren Hinden vor ihn hintreten, hat durch die heilige Theresia
vom Kinde Jesu neues Feuer auf unsere Erde geworfen. Zahllose, ganz ge-
wohnliche Menschen, die nie etwas Besonderes leisten kdnnen, ,Kleine
Seelen®, die sich auf nichts bei sich selbst stiitzen, sondern sich einzig auf
ihren himmlischen Vater verlassen, Normalseelen, wie ‘wir-sie alle sind,
haben es erkannt, daB Gott sie heilig haben will und das nicht erst
nach einem jenseitigen Fegfeuer der Siihne, sondern jetzt schon, in einem
diesseitigen ‘Brande der Liebe. ,

So ditrfen wir sicher sein, daB in -diesem ,neuen Zeitalter innerlichen )
Lebens“ auch neue Heiligengestalten uns als Vorbilder geschenkt werden,
Menschen, die unter den gewdhnlichen Verhiltnissen des téglichen Lebens
sich von der Gnade ergreifen und erfiillen lassen, Ménner und Frauen,

~ Viter und Miitter, die in Fabrik und Biiro und im 8ffentlichen Leben ihre -

Aufgaben haben, und auch Kinder.

, Wenn bei der Ausdeutung von Statistiken immer schon grofie Vorsicht
angébracht ist, dann ganz besonders bei zahlénméBigen Aufstellungen iiber
kanonisierte Heilige. Es ist einsichtig, daB die lehrende Kirche in besonderer

" Weise Vorbild sein mu8 und sich bei ihr deshalb besonders viele Heilig-
gesprochene finden, iiberhaupt, da die Fihrenden im Heiligenkalender

. stérker vertreten sind als die Gefiihrten. Es ist aber ebenso klar, daB sich
statistische Riickschliisse aus dieser Tatsache verbieten. Man kann nicht

‘einmal hinter den tatsichlich Heiliggesprocheneh das Ergebnis einer wohl-
iiberlegten Auswahl der Kirche sehen. Denn ein Heiligsprechungsverfah-
ren kann nur dann erdffnet werden, wenn in sorgfiltigen Vorverfahren
einwandfrei erwieserf wurde, daB derjenige, dessen Helhgsprechung von
irgendwelchen Kreisen angestrebt wird, im Rufe dér Heiligkeit und der
Wunder steht, Feststellungen, die ja nicht bloB8 das Ergebnis des Bemiihens
der Menschen, sondern viel wesentlicher des Wirkens Gottes sind. Wie in
dem Urteil, welches einen Kanonisationsproze8 abschliefit, das Urteil Got-
tes iiber seinen Auserwihlten nachgesprochen wird, so diirfen wir {liber-
haupt in der Auswahl der uns zur Verehrung und Nachahmung Vorgestell-
ten weniger menschliche Bemiihung als eine Wahl Gottes sehen.

Es besteht durchaus die Méglichkeit, daB wirkliche Heilige von den Men-
schen, die es angegangen wire, nicht beachtet wurderi, und daf sie wie
Sterne, deren Bahn man nicht verfolgte, eine Zeitlang leuchteten, um dann
ins Dunkel der unerkannten Heiligkeit einzugehen. Das wird vor allem in
jenen Zeitenwenden der Fall sein, welche ganze Kulturen versinken sahen,

" aber auch in glaubensarmen, rationalistischen Zeitaltern, ferner bei Vol-

. kern, bei denen das Mittelmafl innerer und &uBerer Korrektheit als so
golden empfunden wurde, daf Smn und Begeisterung fiir die grofle Helhg—

* keit nur schwer aufkommen konnten. Die echte Ergriffenheit von erlebter



) e : - :
Uber Heilige, Heiligkeit und Heiligsprechung 21

\Heiligkeit 148t viele Schwierigkeiten #uBerer Art fiir die Durchfiihrung
eines Heiligsprechungsprozesses iiberwinden. So fiihrt man manchmal die
Kosten dieser Riesenprozesse (vor dem zweiten Weltkrieg vielleicht 200 000
RM.) als Hindernis an. Viele Personen sind jahrelang mit ihnen beschéftigt.
Das gesamte Aktenmaterial einschlieBlich alles Schriftlichen, das aus der
Feder eines Dieners Gottes stammt, muf fiir die mit der Fiihrung der Pro-
zesse betrauten Kardinile und die verschiedenen Untersuchungskommis-
sionen gedruckt und vielfach vorher noch in die zugelassenen Sprachen
{Latein, Italienisch, Franzdsisch) iibersetzt werden.

_ Manchmal zeigen allerdings die Zeitverhiltnisse, daB ein Kanonisations-
‘verfahren auch mit dem besten Willen nicht vorbereitet werden konnte, so
daB man nicht von Versdumnissen sprechen darf. In anderen Fillen mufiten
die Zeiten fiir eine He111gsprechung gew1ssermaBen erst reif geworden sein.
-Die Heiligen waren zu ihrer Zeit nlcht selten stark umkampft. Ihre Ent-
scheidungen muBten-in der. spiteren Geschichte erst als richtig erkannt und
anerkannt werden. Dann wurden sie oft sogar zu einem Symbol, und die
Heiligsprechung fand allgemeine Anteilnahme. Bisweiten konnte Rom jahr-
hundertelang zogern, ein Verfahren zum AbschluB zu bringen, wenn man
es etwa vermeiden wollte, durch eine Heiligsprechung einen Konfliktstoff
zur Explosion zu bringen. In dieser Weise wiirde sicherlich die Kanonisation
Bellarmins, der als Exponent einer katholischeh Staatslehre heftig angegrif-
fen War, im Zeitalter des Absolutismus und besonders bei den bourboni-
schen Hofen gewirkt haben. So spiegelt sich in der Geschichte der Heilig-
sprechungen einy gut Stiick Kirchengeschichte. Aber auch-hier dient das
Menschenwerk nur dazu, das Wirken Gottes in seiner Kirche sichtbar zZu
-machen. -

Was ist nun iiber Heiligkeit und Wunder auBerhalb der kathohschen Kir-
che zu sagen? Man koénnte etwa antworten: Christus hat sich durth seinen
Tod die gesamte Menschheit erworben. Alle Menschen sind sein Eigentum -
geworden, weil er allen als neues Haupt gegeben wurde. Von diesem Haupte
gehen alle Gnaden aus, durch welche Gott seinen gro3en Heilsplan verwirk-

i licht. Er will, daB alle Menschen selig werden (1 Tim 2, 4). Darum gibt er
allen, welche mit Hilfe der*zuvorkommenden Gnade sich redlich bemiihen,
nach ihrem Gewissen zu leben, di®@ notwendigen Gnaden, durch die sie
Christus verbunden werden und mit jhrem neuen Haupte einen geheimnis-
vollen Leib bilden. AuBlerhalb dieses unsichtbaren Leibes des Herrn gibt es
kein Heil und keine Heiligkeit. Diese unsichtbare Gemeinschaft, welche alle
umfaBt, die sich von der Gnade ergreifen lassen — also sicherlich ein sehr
grofier Teil der Menschheit —, entspricht aber nicht der ganzen GroBe des
gottlichén Heilsplanes. Gott will nicht, daB die Menschen’bloB in unsicht-

- barer Weise, ohne es hiufig selbst zu wissen und in Unkenntnis seiner fiir
sie so wiinschenswerten Offenbarungen iiber sein Wesen und iiber seine
Absichten mit dem Menschengeschlecht, Christus verbunden sind, sondern

v
.

ot



22 h Wilhelm Schamoni

daf sie Ihm auch in sichtbarer We1se angehoren weil er fiir alle der Weg, die

Wahrheit und das Leben ist (Jo 14, 6) und nur in der sichtbaren einen, heili-

gen, katholischen und apostolischen Kirche sein Werk fortsetzt: Es ist darum

der ausdriickliche Wille Gottes, daB die, Menschen sich nicht mit der un-

sichtbaren Zugehorigkeit zur Kirche Christi begniigen. Sie horen auf, guten

Willens zu sein, wenn sie von Gott an die Schwelle der sichtbaren Kirche
_gefiihrt werden und sich weigern einzutreten.

- Die Glaubenslehre von der alleinseligmachenden Kirche besagt also: alle
Menschen, die zum Heil kommen, erlangen es nur im mystischen Leibe des
Herrn, in der katholischen Kirche, welche allein von Christus die Sendung
hat, sein Werk fortzusetzen kraft des nur an die Apostel ergangenen und
nur ihren rechtmiBigen Nachfolgern vermachten Auftrages. Dieser katholi-
schen Kirche gehoren unsichtbar, ihrem inneren Verlangen nach, aber
durchaus wirksam, die von ihr getrennten Christen und Nichtchristen an,

- die sich von der Gnade tragen lassen und dem inihrem Gewissen sich kund-
gebenden Heilswillen Gottes folgsam sind; im Vollsinne gehéren der allein-
seligmachenden Kirche nur d1e]en1gen an, die auch Glieder ihrer s1chtbaren
Gemeinschaft sind. *

Zwar ist die Kirche schon an sich, wie das Vatikanische Konzil erklirt
(Denz. 1794), ,,durch 1hre wunderbare Ausbreitung, ihre hervorragende
Heiligkeit, ihre’ unerschopfhche Fruchtbarkeit in allem Guten, wegen ihrer
katholischen Einheit und ihrer unbesiegbaren Festigkeit ein unzerstérbarer
Beweis fiir ihre gottliche Sendung und ein unter den Vélkern aufgerichtetes
Zeichen* (Is 11, 12). Das hindert sie aber nicht, auch auferhalb ihrer sicht-
bareri Mauern Gnaden, hohe Gnaden, wahres Martyrium und wirkliche
Heiligkeit anzuerkennen. Und wenn sie auch bei jenen, die ,,drauBen® sird,

. Mingel und Irrtum entdeckt, so will sie dennoch in keiner Weise den guten
Willen und die heilige Gesinnung jener Begnadeten schmilern und erst
recht nicht den ‘Reichtum des Gebers aller guten Gaben, der reich ist fiir
alle, die ihn anrufen (Rém 10, lﬁ); sie sieht vielmehr darin nur einen Beweis
fiir den gewaltigen Vorzug ihrer eigenen Kinder, welche die ganze Wahr-
heit haben, unverfdlscht und unverkiirzt, nicht bloB mehr oder weniger
Wahrheitstriimmer, sowie alle vom Herrn der”Kirche geschenkten Heili-
gungsmittel. Und wenn Gott auBerhal® der romischen Kirche auf die Fiir-
bitte von wahren Heiligen Wunder gewirkt hat, so sieht sie in diesen selte=
nen, aber doch wohl geschichtlich feststehenden Fillen keinen Wahrheits-
beweis fiir das Schisma oder die Irrlehre, sondern nur ein Mittel fiir das
Wachstum des Reiches Gottes in den Seelen und eine Einladung, den Heili-
gen nachzuahmen, liberzeugt, dafl eine solche Nachahmung die gelebten
Vorurteile gegen die wahre Kirche auflést und dadurch (unter verinderten,
glinstigeren Umstéinden, bei Folgerichtigkeit des Denkens und bei Folgsam-
keit des Gewissens) zu einem Wege zur l;athdlischen Kirche wird. Die Kirche
kann z. B. nuf wiinschen, daf8 alle Orthodoxen so sein mochten wie der ortho-



Uber Heilige, Heiligkeit und Heiligsp}e’chung 23

N\

doxe He111ge Seraphim von Sarow (geb. 19. VII. 1759, gest. 2. 1. 1833, auf
Antrag des heiligen Synod kanonisiert durch Ukas Zar Nikolaus II. am
- 26. 1. 1903). Dann wire die Wiedervereinigung mit den orthodoxen Kirchen -
kein Problem mehr. Und auch die katholische Kirche ihrerseits kann nur
den Wunsch haben, daf alle ihre Mitglieder so katholisch wiren wie dieser -
heilige -Seraphim von Sarow. Degn sie betrachtet die Kirchenspaltung
auch als eine Ziichtigung Gottes, die aufhdrt, wenn die Kirche aufhort, die
Ziichtigung zu verdienen. Die Kirche mdchte unter keinen Umsténden, dafi
ihre Kinder iibér jene, die ,draufien” sind und die doch ebenso gut ihre
wirklichen Kinder sind, so denken, wie der &ltere Bruder iiber den ver-
lorenen Sohn dachte (Lk 15, 25 £f). Wenn sich auf Fiirbitte des heiligen Sera-
ph1m gew1rkte Wunder beweisen lassen, diirfte einmal die Zeit kommen,
daB die Kirche ihn offiziell als Heiligen anérkennt. Denn wen Gott selbst
beglaubigt, den/ muf auch die Kirche gut und heilig heiflen.

%

Mancher, der Heiligkeit anerkennt und bewundert, steht vor einem psy-
chologischen oder gar theologischen Ritsel, wenn er an die Demut der Hei-

" ligen denkt. Demut kann doch gar pichts anderes sein als Wahrheit und
Wahrhaftigkeit in der Beurteilung seiner selbst. Wie kann darum z. B. der
heilige Paulus von.Siindern sprechen und dabei sagen, dafi er selbst deren
grofiter sei (1 Tim 1, 15), und auf der anderen Seite mit Rt_acht'von sich fest-
stellen, daf3 die Grniade Gottes in ihm nicht unwirksam geblieben (1 Kor 15,.,
10), und nichts ihn trennen kénne von der Liebe Christi (R6m 8, 3)? Liegt
darin. kein Widerspruch? Nur scheinbar! Das mége durch folgende Uber-
legung dargetan werden.

Die christliche Grundwahrheit, daf3 alles, was auBer Gott ist, von Ihm
geschaffen Wurde, daB also das Geschaffene nichts aus sich hat, sondern alles
durch Gott ist, in dem wir leben, uns bewegen ‘und sind, karin von der Seele ..
nicht blof durch den gliubigen Verstand, also eines ihrer Vermogen auf-
~ genommen werden, es kann von ihr auch in jhrem tiefsten Grund dort

also, wo der personale Kern die Erfahrungen der ganzen Seele integriert,

innerlich eérfahren und erschiitternd erlebt werden. Wenn nur der gldubige
Verstand es erfaBit, pflegt der Schein erhalten zu bleiben, als sei der Mensch
doch noch etwas aus sich selbst. Erfahrt dagégen der Mensch nicht nur in
einem Vermdgen seiner Seele, sondern in ihrem innersten personalen
Grunde, in ihrem Wesen, was er ist, dann sieht er gleichsam unmittelbar
seine Nichtigkeit und erlebt sich als ,,denjenigen, der nicht ist“ Demjenigen
gegeniiber, ,,der da ist“, Und wie er erkennt, daB alles‘Geschaffene von Gott
gehalten und getragen werden muB, um nicht wieder ins Nichts zu ver-
sinken, so erkennt er auch, daB er selbst und all sein Tun stindig von Gott
" getragen und gehalten ist, dafl zumal auch sein Wille nur durch Gott wol-
lend sein kann. .



24 Wilhelm Schamoni

Unter dem EinfluBl einer fiir sie selbst sehr dunklen Erleuchtung erkennen

" sich die Heiligen als das, was sie sind: da8 sie aus sich nichts sind, nichts

haben, nichts kénnen. Und je groBer ihnen die absolute Reinheit und Heilig-
keit Gottes wird, desto driickender spiiren sie, dafl sie nur Staub sind; sie
fithlen sich belastet mit tausend Erbirmlichkeiten, verwickelt-in tausend
Nichtigkeiten, hingezogen durch die }Begierlichkeiten zu tausend bdsen

" Wiinschen. Die Heiligen leben in der stindigen Erkenntnis ihres Elends

und ihrer Kleinheit. Das Gefiihl von dem, was sie in Wahrheit sind, eben
nichts, ist ihnen — durch eine sehr hohe Gnade — sozusagen zur zweiten
Natur geworden. Sie leben in dem stindigen Anblick ihrer Schwachheit.
Um diese fest’zilstellen, haben sie keine Biicher, keine Uberlegungen nétig. .
Thre persénliche, tégliche, allstiindliche Erfahrung sagt ihnen genug. Ihr
ganzes Tun ist begleitet von dem ‘BewubBtsein, da8 es unzuldnglich und feh-
lerhaft ist. So hoch Gott sie auch erhoben hat, stets haben sie ihré Natur
vor Augen mit ihren Empoérungen, Schwichen und Neigungen, diese Natur,
die nicht stirbt, die sie nicht umschaffen kénnen. Sie spiiren es, daB sie
alles, was sie sind, durch Gott sind. Sich selbst iiberlassen, gibe es keine
Siinde, die sie nicht tun kénnten. Fiir sie sind es nicht nur fromme Worte,
sondern ist es evidente Wahrheit: wenn Gott jenem Verbrecher die gleichen
Gnaden gegeben hitte, wiirde er vielleicht treuer mit der Gnade mitgewirkt
haben. Dieser Blick auf sich selbst, auf ihre Natur, auf all das, was aus ihr
hervorgehen kann, macht es den Heiligen schwer, sich Wesen vorzustellen,
die weniger erbidrmlich wiren als sie. Dahingehende Auférungen wird man
aus ihrem Munde besonders in jenen geistlichen Priifungszeiten vernehmen,
in denen Gott die Seele liutert, indem er sie mit diesem grenzenlosen Mif-
trauen in ihre menschliche Schwachheit durchdringt, um ihr ein ebenso
grenzenloses Vertrauen auf seine erbarmende und alles verzeihende Giite
zu schenken®. - )
Welches sind denn nun die Fehler und Unvollkommenheiten, durch wel-
the Gott die Heiligen zu ihrer wahren Selbsterkenntnis, d. h. zur Demut
fiihrt? Freiwillige, bewuBte, mit klarer Uberlegung begangene Siinden kén-
nen es nicht sein. Denn solche Siinden, wenn es sich um eine wichtige Sache
handelt, trennen von Gott, 18schen die Liebe zu ihm in der Seele aus; die
Abkehr von Gott wird nur nach reuiger Umkehr vergeben. Aber auch
wirklich freigewollte Verfehlungen in unbedeutenden Dingen sind etwas
Enormes und kommen bei Heiligen kaum vor, geschehen in den letzten
Jahren und Jahrzehnten ihres Lebens vielleicht nicht ein einziges Mal mehr.
Thre Fehler und Unvollkommenheiten sind dagegen die tégliche Nahrung
ihrer Demut. Nach der klaren Lehre der Kirche besteht gin Wesensunter-
schied zwischen Siinde und Versuchung zur Stinde, zwischen der Einwilli-
gung in die Siinde, d. h. Zwischen dem Ruhen des Willens in dem verbotenen -

-Scheingut und der Verlockung zur Siinde, mag sie noch so grof sein und

4 Vgl. C. A. Kneller S. J., Fehler der Heiligen, In dieser Ztschr. 15 (1940), S. 72 {f.



Uber Heilige, Heiligkeit und Heiligsprechung 25

Leib und Geist des Menschen noch so sehr erregen und aufwiihlen: solange
der Mensch in klarer Erkenntnis des Unerlaubten m1t seinem Wollen der
- Versuchung nicht nachgibt, geschieht keine Siinde.

'~ Wenn aber auch von keiner Siinde die Rede sein kann, wo die Einwilli-
gung des Willens fehlt, so kénnen doch Unvollkommenheiten vorkommen,
weil es an Wachsamkeit gefehlt hat. In dem Mangel-an Wachsamkeit wirkt
sich- die Unvollkommenheit der Liebe aus. Die Liebe konnte noch grofier
~ sein. Vollkommen wire sie, wenn sie sich liberhaupt keine Méglichkeit ent-

gehen lieBe. Es werden aber immer wieder Unterlassungen vorkommen.
' Eine ginzliche Unsiindlichkeit gibt es hier auf Erden nicht, es sei derin durch
ein besonderes Gnadenprivileg Gottes, das sich aber nach dem heutigen -
theologischen Sprachgebrauch nicht auf die innere Unsiindlichkeit, sondern
auf die Befestigung in der Gnade bezieht. Die innere Sammlung, das
mit dem Herzen Bei-Gott-Weilen, wird unterbrochen, man 148t sich durch
die Augen, die Ohren im Verkehr mit Gott stdren, man spricht mehr als
notig ist, spricht ohne Notwendigkeit von sich selbst, man verliert Zeit, ist
langsam bei dergfrfiillung seiner Pflichten, man geféllt sich bei der Arbeit, -
die man getan hat, all diese Gefiihle und Gedanken des Wohlgefallens an
smh der Selbstbespiegelung, des Sich-Vergleichens mit anderen, so uniiber-
legt und fliichtig sie auch sind, all diese uniiberlegten, halbfreiwilligen Re-
gungeri besonders auch zur Ungeduld und zum Mifltrauen gegen Gott,
welche von den Heiligen mit einer unerhérten Feinheit des Gewissens im-
" mer wieder gespurt und erlebt werden, zeigen ihnen, daB sie nur Staub sind
und daB es keine Stinde gibt, deren sie mcht fahig wiren, wenn Gott sie
mcht hielte.

Das Geheimnis ihrer Heiligkeit besteht nun gerade darin, daf3 sie sich

_ abgefunden haben mit ihren Schwathheiten, daB sie sich selbst freudig mit
" ihren Fehlern ertragen, sie natlirlich, selbstverstandllch finden, sich nicht
tiber sié wundern, nicht miBmutig und verirgert dagegen revoltieren, son-
dern in der beherzten Anerkennung, da8 sie nur Staub sind, von dem man
nichts anderes erwarten kann und sogar nur Schlimmeres befiirchtenr mufi,
aus der Tiefe ihres Selbstmiftrauens sich emporschwingen zu grofitem Ver--
trauen auf Gottes unbegrenzte und allmichtige Giite. So miBtrauen sich
.die Heiligen, aber sie bleiben nicht dabei stehen, sondern erheben sich sofort’
zum gréfiten Vertrauen auf Gott. Sie bentitzen ihre Unvollkommenheiten,
um mit ihnen das Feuer .der Liebe zu Gott in ihren Herzen zu nihren und
zu entflammen, sie lassen sich durch sie nicht traurig machen und nieder-
ziehen, sondern sie erheben sich an ihnen zu Gott. Die Unvollkommenheiten
sind bei den Heiligen eine Leiter, auf der sie zu Gott steigen. Andere Men-~
schen steigén auf dieser Leiter hinab in das Elend der Siinde, oder sie blei-
ben traurig und entriistet {iber ihre Schwachheiten stehen. Die Heiligen
werden {iber sie nicht traurig, sie sind es zufrieden, daB sie so schwach und
elend sind, und freudigen Herzens wenden sie sich ab von dem, was hinter



26 - Wilhelm Schamoni

ihnen liegt, und strecken sich aus nach dem, was vor ihnen liegt. Das Eigent-
liche bei ihren Kémpfen sind gar nicht, wie man das gewéhnlich meint, ihre
Fehler und Unvollkommenheiten, sondern ihr Glaube an die Liebe Gottes
und ihr Vertrauen auf seine Liebe wird ins Heroische emporgeldutert durch
Anfechtungen, welche jenen harmlos erscheinen, die keine Ahnung davon
haben, mit welcher Evidenz und Stirke die Heiligen ihr eigenes Nichts
erkennen und wie allgewaltig und fordernd Gottes Heiligkeit ihnen vor der
Seele steht. Bei den Heiligen beschaulicher Orden sind diese Kdmpfe mehr

.von innen, bei denen des tédtigen Apostolates mehr ,,in den Bedréngnissen
von aufien, in vielerlei Miihsal, in den Verfolgungen von Heiden und fal-
schen Briidern, in dem téglichen Axidrang, der Sorge um die Gemeinden*
(2 Kor 11, 26-28). Die Art der Kimpfe ist verschle.den die Sache ist die-
selbe®. %

Solche Uberlegungen erdffnen einen Zugang in das Seelenieben der
Heiligen. Perstnlichkeit und Lebensfiihrung, die manchmal so uneinfiihlbar
wirken kénnen, erscheinen in einem anderen Lichte. GewiB wird es, wo doch
so viele Menschen irgendwie psychopathisch sind, auch@Heilige gegeben

- haben, deren Seelenleben vom seeleniirztlichen Standpunkt aus nicht ge-
sund war. Gottes Gnadenwahl wird auch solche Menschen zu Heiligen em-
porgewandelt haben, schon um den Irrtum zu zerstiren, als ob der Mensch
von sich aus etwas sein kénne oder etwas mitbringen miisse, um sein Freund
zu werden, &ls ob Heiligkeit etwas anderes sein konne als ein Geschenk

" Gottes, ein Geschenk, das jedem, der in den Himmel kommt, zuteil wird,
wenn auch gewohnlich erst nach selbstverschuldeten Siihneleiden.

Abér auch bei sonst nicht psychopathischen Heiligen kann es zu psychi-
schen Stérungen an gewissen” Entscheidungsstellen ihres Weges zu Gott
kommen. Solche neurotischen Erscheinungen diirften sich besonders dann ..

" einstellen, wenn die Heiligen nicht so in ihre Krise hinein- und auch nicht
so durch sie hindurchgingen, wie Gott sie fithren wollte, um sie von den
erbsiindlichen Auswirkungen ihrer Natur zu befreien. Dié tégliche Erfah-
rung zeigt ja (und dieser Gedanke konnte manchen Leidenden trésten), dafl

amicht wenige Menschen eben deshalb seelisch krank sind, weil sie nicht so

zu Gott kommen, wie Gott sie haben will: wenn sie sich mehr von ‘Gott
erlésen lieBen, wieviel geldster, erloster wiirden sie sein; wieviel innere
Verkrampfung wiirde sich entspannen, wieviel Zwangsgedanken wiirden
sich in ihr Nichts auflésen, wenn die Liebe jenen Grad errelcht hitte, daB
sie anfinge, {iberallhin wohltuende Wirme auszustrahlen.

So mag man Neurotisches in den ;dunklen Nichten“, durch welche die
Heiligen gefiihrt werden, feststellen. Mit solchen seelenérztlichen Fest-

5 Diesen Ausfiihrungen iiber die Demut und die Fehler der Heiligen liegt zu
Grunde besonders das 1V. Kapitel von ,,Soeur Benigna Consolata, Religicuse de

la Visitation Sainte-Marie (Come-Lombardie) 1885—1916, d’aprés la V1e italienne
" par M. le chanoine Boccardo®, Tome I, Lyon 1929, S. 249—274.



Uber Heilige, Heiligkeit und Hedlgsprechung 27

sﬁllungen ist man jedoch noch weit ab von der e1gent11chen Frage. Die er-
 klart die mystische Theologle von Grund auf, ndmlich von ihrem letzten
Grunde her, von Gott aus, der im tiefsten der Seele lebt und wirkt. Die
Ausfithrungen iiber die Demut der Heiligen mégen als Beispiel dienen. Der
Theologe, wird keine Einwendung erheben, wenn sich ausgesprochen ner-
vése Krankheitszusténde als solche bei Heiligen‘ finden. Er wird aber, be-
sonders wenn sie durch mystische Erscheinungen, deren Echtheit er nicht
bezweifeln kann, beendet werden, mehr in ihnen sehen. Und wenn er selbst .
schon schwere und lebensgefdhrliche Krankheiten durchgemacht hat, wel-
che fiir ihn heilsamer waren als die besten Exerzitien, dann wixd er auch in
nervésen Leiden bei Heiligen gern Heilmittel erkennen, welche aus der
Apotheke Gottes stammen. Wie er ferner weiB, da kein-Haar vom Haupte
f8llt ohne den Willen des Vaters, so ist er auch iberzeugt, da8 Gott mit
einer ganz besonderen Vorsehung iiber seine Heiligen wacht. Sie stehen in
seiner Hand. ,

Theologisch ist es somit grundsitzlich zu bejahen, daB nervése Sedlen-
leiden mit heiligem Leben durchaus vereirbar sind, ja, daB das Ringen um
. Heiligkeit sogar zu seelischen Stérungen fiihren kann.

Was aber die letztlich bestimmende Haltung "der Seele angeht, die
sich nur in ihren tiefsten Schichten kundtut, so wird der Theologe oft anders
urteilen als der Psychiater. Wenn der heilige J ohannes vom Kreuz untaug-
lich war, ein Handwerk zu etlernen, weil er so nach innen gesammelt mit
~ seinem Sinnen bei Gott war, daBl er nicht die nétige Aufmerksamkeit fiir

seine Arbeit aufbringen konnte, so nrag das vom seeleniirztlichen Stand-
punkt aus abnorm sein. Der Psychiater mag von Spaltung der Personlich-
keit sprechen. Der Theologe findet michts darin. Denn wir sind ja alle fiir
die Veremlgung mit Gott bestimmt, und gliicklich ist, wer eine innige Ver-
e1n1gung mit seinem Schépfer schon auf Erden erreicht!

Oder wenn der heilige J osef von Cupertino dauernd in Gott so versunken
war, daB er sich in den Arm kneifen mufite, um aufzumerken, was ihm be- .
"fohlen wurde, und dann doch statt schwarzem Brot weiBes brachte, so-
konnte er wohl bei seinem Kiichendienst den Bruder Koch zur Verzweiflung
bringen. Und so mag ihn ein l}Ter'venarzt, weil er durch seine Seelenverfas-
sung andere Menschen gestért und ihnen zu tragen gegeben hat, einen
Psychopathen nerinen, in Wirklichkeit ist er ein »Theopath®“. Und der Hei-
lige selbst hat unter seinem ,,abnormen* Verhalten gehtten (Das Leiden
unter seinen Abnormititen und das anderen aus dieser Verfassung heraus
Zuleldengeben machen ja wohl den Begriff des Psychopathen aus.) Denn
- als man ihn wegen Untaughchke1t aus dem Kloster entlieB, und er das.
Ordenskleid wieder ausziehen muBte, da war es ihm, als ob ,,ijhm die Haut
abgezogen und das Fleisch von den Knochen gerissen wiirde®. Darin wie~
" derum konnte ein Mediziner eine hochgradige Abnormitit erblicken. Aber

der Theologe wiirde abermals nichts Beanstandenswertes darin finden.

/
-



28 Wilhelm Schamoni

Wenn man nun manchmal tatséchlich in dem Leben der Heiligen etwas
findet, fiir das man den Nervenarzt in erster Linie zustdndig halten mdchte,
so ist mir doch kein einziger Fall bekannt, wo- ein Heiliger gegen Ende
seines Lebens als psychisch krank angesprochen werden koénnte. Wirkliche
Heiligkeit verlangt, bewirkt und ist hohe seelische Gesundheit. Denn Hei-
ligkeit ist Losgelosthe1t von sich selbst ist vollendete Selbstlosigkeit, gerade-‘
zu, wie die Mittelalterlichen sagten, Entselbstetheit, ein Sichverlieren in
. der Giite Gottes und an die Gute Gottes, ein volliges Loskommen von sich
selbst, von seinen Kiampfen, seinen groBen und kleinen Sorgen und Néten,
sie enthemimt die Urteilskraft und verfemert doch das Gewissen in kaum
faBbarer- Weise.

Solange freilich die Gnade noch nicht aus dem Menschen ihr ganz gefiigi-
ges Werkzeug gemacht hat, solange kénnen sich Relbungen und Schwierig-
keiten auf dem Gebiete der seelischen Gesundheit ergeben Wenn aber die
Gnade der yumwandelnden Vereinigung mit Gott“ das Gefd der Aus-
erwahlung zu einem neuen Menschen verwandelt hat — diese hochste aller
Gnaden diirfte den meisten kanonisierten Heiligen zuteil geworden sein
—, dann gibt es keine Behinderung mehr von seiten der menschlichen
Natur. Womit der Mensch sich dann aucil beschiftigt, die Arbeit’ wird bes-
ser, richtiger und schneller verrichtet als in den aktivsten Zeiten seines
Lebens, und doch tritt er nicht aus dem Frieden und der bestindigen Her-
zensvereinigung mit Gott heraus, die viel tiefer sind als vordem, wo die
noch ungelduterte und unvollkommene Natur unter der Gnaden Uberlast
sozusagen unfihig und ungeschickt zu den verschiedensten Tatigkeiten sein
konnte.

Heiligkeit 1st Hingabe des Menschen an Gott und Hingabe Gottes an den
Menschen, ist jene Umwandlung des Menschen in Gott, durch welche er
gottgemdB und gottférmig wird. Durch diese Umwandlung hért nicht das
Menschsein auf, sondern die Menschlichkeiten. Das Menschsein wird gerade
durch das Aufhéren der Menschlichkeiten vollendet,,vollkommen. Was Ida
Friederike Coudenhove in ihrem schénen ,,Gesprach um die Heilige Elisa-
beth* von dieser groBen Frau sagt, gilt von jedem Heiligen: , Die Heilige
ist sozusagen die hochste Steigerung des Menschen Elisabeth, ist Elisabeth
im Extrem, ausgeschépft und gewagt bis in' ihre letzten Wesensmdglich~
keiten“®. Und: ,Das Menschlichste an Elisabeth war, dafl sie-eine grofle
Liebende war, ein geniales Herz von unerhdrter Kraft der Selbstverschwen-
dung. Das ist die L1ebe der Heiligen, die sich jedem schenken will und doch
keinem gehéren als Gott“”.

Das Lebensende der Heiligen zeigt geradezu unwiderleglich, da minde-
stens da von Psychopathischem bei ihnen keine Rede sein kann. Menschen, -
iiber deren Lebensabend man das Wort der grofen heiligen Therese schrei-
ben kénnte, da8 sie ,,sterben, weil sie noch nicht sterben®, um bei Christus

¢ Frankfurt a. M.2, 1932, S. 10. 7 ibid. S. 63."



~Die ethisch-religiésé Wesensverévirklidmng des Menschen 29
zu sein, in, denen ist nichts Ungeléstes, Unerléstes mehr. Und Menschen, die
bei ihrem Tode mit so vielen bitteten Trinen und zugleich doch auch so
siiBen beweint werden, haben niemandem mehr zu tragen gegeben, sondern
haben selbst alle getragen 1n der L1ebe Chr1st1

Die ethlsch-rellglose Wesensverwirklichung
des Menschen
lm Lichte der Jenseitswanderung Dantes
Von Dr. Karl Deur inger, Gaggenau/Murgtal

In seinem Widmungsbrief bei Ubersendung der ersten Gesédnge des ,,Para-
diso‘ an Can Grande della Scala, den kalserhchen Statthalter von Yerona,
sagt Dante iiber den Zweck der ,,Commedia“: ,,.. . kurz gesagt ist der Zweck
des Gesamtwerkes wie seiner einzelnen Texle folgender diejenigen, die in
diesem Leben stehen, aus dem Zustande des Elendes herauszulocken und
sie.zum Zustand des Gliickes zu fithren . .. Denn nicht um Spekulationen zu
betreiben, sondern um zu Taten anzuregen, ist das Ganze wie seine Einzel-
teile ausgedacht“ — Mit diesen Worten ist die ethische und religitse Ziel-
setzung der ,,Commedia“ klar zum Ausdruck gebracht; wer diese nicht be-
achtet, sondern nur mif einem &sthetischen oder kulturgeschichtlichen Inter-
esse an die Lektiire herangeht, wird nie zu einem wirklichen Verstindnis
der ,,Commedia“ gelangen.

‘Dieser Gliickszustand (status felicitatis), zu dem Dante durch sgine ,,Com-
media“ fithren will, ist nicht eine Befindlichkeit des Gemiites, sonderh er ist
ein bestimmtes S 0- S ein des Menschen und besteht darin, da der Mensch
sein eigentliches Wesen als Mensch und Gotteskind in gréftmoglicher Voli-
kommenhelt verwirklicht, daB3 er seirrer natiirlichen Begabung und iiber-

‘natiirlichen Berufung in moghchst vollkommener Weise gerecht wird. Aus
dieser Z1elsetzung heraus wird die ,,Commedla“ zu einer Darstellung des
Wachstums und Reifens christlichen Lebens von Grund auf bis zu seiner
hochsten Vollkommenheit; der Aufstiegsweg Dantes in der ,,Commedia“
. fithrt aus dem dunklen Wald der Venrrungen bis zur Anschauung des drei-
einigen Gottes. '

Die Lehre vom Anfang, dem Fortschntt und der Vollendung des Men-
schen als sittlich-religiéser Person ist in der Offenbarung grundgelegt sie
wurde zu allen Zeiten im Vollzug des christlichen Lebens verwirklicht und

“'im Lauf der Jahrhunderte von den groBen Lehrern der Kirche durchdacht
und formuliert; im hohen ‘Mittelalter war sie als die ,Lehre von den drei
' Wegen* Gemeingut der Christenheit geworden. Sie-gewinnt,in der ,,Com-
. media“ in kiinstlerisch vollendeter Weise Gestalt und Leben.





