
( • 

C-  ... 
Über Heilige, Heiligkeit und Heiligsprechung 

Von Wilhelm Schamoni1, Hagen-Delstern 

Der Heilsplan Gottes mit dem Menschengeschlecht ist beherrscht, so darf 
man auf Grund der Offenbarung und auch der Erfahrung sagen, vom Ge- 
setze des Gebetes: Wer bittet, der empfängt. Was Gott und nur er uns geben 
kann, sollen wir nach seinem Willen nicht passiv empfangen, sondern soll 
zugleich eine Frucht unseres Gebetes sein. Das Gebet ist deshalb wirksam, 
weil es im Namen Jesu, d. h. in ihm, letztlich von ihm gebetet wird. Denn 
in dem geheimnisvollen Leibe, dessen I^ebeiisprinzip Christus ist • nicht 
mehr ich lebe, sondern Christus lebt in mir (Gal 2,20) •, muß man alles 
mehr dem zuschreiben, der in allen wirksam ist, als denjenigen, durch die 
er es istÄie Heiligen sind in einem ganz vorzüglichen Sinne im Namen Jesu 
versammelt. Sie haben in einer besonderen Weise die Berufung, Beter zu 
sein und Fürbitter der Menschen, eine Aufgabe, welche sie hier auf Erden 
schon so augenscheinlich hatten, und die bei ihnen so wesentlich war, daß sie 
sie auch im Himmel nicht verlieren, sondern überhaupt erst dort vollkom- 
men erfüllen können. 

Ein Sinnbild dieser ihrer Aufgabe ist in dem geheimnisvollen Traum zu 
sehen, durch welchen Judas der Makkabäer seine Männer zum Kampfe 
stärkte. In dem heiligen Bericht heißt es von •diesem ganz glaubwürdigen 
Traume": •Das Gesicht, das er darin hatte, war dies: Der frühere Hoheprie- 
ster Onias, ein edler und trefflicher Mann, bescheiden im Umgang, sanft von 
Sinnesart, würdevoll in seiner Rede und von Jugend auf stets tugendbeflis- 
sen, habe mit ausgestreckten Händen für die gesamte Judengemeinde ge- 
betet. Hierauf sei ein anderer Mann erschienen mit grauen Haaren und von 
majestätischem Aussehen, umstrahlt von wunderbarer, herrlicher Hoheit. 
Onias habe das Wort ergriffen und gesagt: Dieser ist der Brüder Freund, 
der so viel für das Volk und die heilige Stadt betet, Jeremias der Prophet 
Gottes. Dann habe Jeremias die Rechte ausgestreckt und dem Judas ein 
goldenes Schwert gegeben und die Übergabe mit folgenden Worten be- 
gleitet: Nimm das heilige Schwert als ein Gottesgeschenk! Damit sollst Du 
die Feinde schlagen" (2 Makk 15,11-16). 

Alles, was der Stellung der Heiligen als ^Türbitter, dieser ihrer Aufgabe 
im göttlichen Heilsplan gemäß ist, muß ihnen bekannt sein. Von den Engeln,' 
besonders von den Schutzengeln, wissen wir aus der Offenbarung (z. B. 
Hebr 1,14), daß sie über die Menschen und ihre Schicksale Kenntnis haben. 
Von den Heiligen, die ja auch •vor Gott stehen", muß man ebenfalls an- 
nehmen, daß sie in seinem Lichte all das schauen, was auf sie und ihre Auf- 
gabe'im Reiche Gottes Bezug hat. Die Menschen sind ja keine Monaden, die 

1 Der bekannte Verfasser, des Buches •Das wahre Gesicht der Heiligen" be- 
reitet im Augenblick eine entsprechende Sammlung der Porträts der Seligen und 
Seligzusprechenden vor. (Die Schrif Weitung.^ . 



18' Wilhelm Schamoni 

unter sich keine Beziehungen haben, sondern Glieder eines Ganzen, und 
ihre Liebe leidet, wenn sie einander nicht dienen. Darum wäre die Selig- 
keit der in Gott Vollendeten nicht vollkommen, wenn ihre Liebe nicht für 
die tätig sein könnte, von denen sie ja in Gott nicht getrennt sind. •Im 
ewigen Worte also erkennen sie die Wünsche und die-Andacht und die Ge- 
bete der Menschen, die ihres Beistandes bedürfen"2. 

Die von der Kirche Heiliggesprochenen haben als ihre besondere Sendung 
die Aufgabe, weithin leuchtende Abbilder, vorbildhafte Darstellungen des 
Herrn auf unserer Erde zu sein, der •einherging Wohltaten spendend". Weil 
sie Bilder sind, sollen sie gesehen^ werden. Darum sind sie in den Ruf der 
Heiligkeit gekommen, ist ihr Leben und Sterben mit auffallenden wunder- 
baren Zeichen und äußeren Gnadengaben umgeben, darum hat Gott nach 
ihrem Tode den Ruf der Heiligkeit und ihre Bedeutung als Vorbild «testätigt. 
Man versteht, daß, wenn Menschen eine solche Mission von Gott erhalten 
haben, sie für die Augen der Mitmenschen irgendwie ausgezeichnet und 
hervorgehoben sein müssen. Man darf dabei'aber nicht vergessen, daß 
solche äußeren Gnaden wie Gesichte, Wundmale, Verzückungen und Wun- 
der keineswegs zum Wesen der Heiligkeit gehören. Sie sind in der Regel 
nur Begleiterscheinungen bei jenen seiner Diener und Dienerinnen, die 
Gott auf den Leuchter stellen will. Die wesentliche Heiligkeit besteht in der 
durch, die Gaben des Heiligen Geistes zur Vollendung gebrachten und zur 
Lebensnorm gewordenen göttlichen Tugend^der Liebe. So kann es voll- 
endete Heiligkeit geben ohne alle mystischen Randerscheinungen, wie 
es umgekehrt wunderbare äußere Erscheinungen geben kann bei Menschen, 
die keineswegs heilig sind: man denke an die Damaskusstunde des heiligen 
Paulus. Verborgene Heiligkeit ist ohne Zweifel die gewöhnliche. 

Jeder Mensch ist ja für die Vereinigung mit Gott bestimmt. Warum soll 
sie nicht manchmal auf Erden schon sehr innig sein? Wen geht das anders 
an als Gott und die Seele? E i n Pfeil aus dem Köcher Gottes genügt, um 
uns die Richtung zu weisen. Eine Wolke von Pfeilen würde nur verdecken, 
was gezeigt werden soll. Darum zieht Gott die Wenigen ans Licht und läßt 
die Vielen im Dunkel. Zu jeder Zeit gibt es sicherlich Legionen von •Klei- 
nen Seelen" (Hl. Theresia vom Kinde Jesu), die nicht den Beruf hatten, als 
Vorbilder über Jahrhunderte hin zu wirken. Sie führen ein wirklich mysti- 
sches Gebetsleben, welches jedoch in keiner Weise nach außen in Erschei- 
nung tritt. Sie sind in einer beständigen Vereinigung mit dem im Grunde 
ihrer Seele gegenwärtigen Gott. Ohne zu wissen, was Mystik ist, sind diese 
Unbekannten zu hohen mystischen Gnaden erhoben. Erleuchtet von Gott, 
erkennen sie sich als Nichts in ihrer geschöpflichen Gebrechlichkeit. Sie 
sind mit dem letzten Platz zufrieden. Aber sie lieben Gott kindlich durch 
den Geist der Liebe, der in ihre Herzen ausgegossen ist, und darum sind sie 
die Auserwählten, welche einmal die Ersten sein werden. Manche aus den 

8 Thomas von Aquin, Supplem. q. 72 a. 1. 



Über Heilige, Heiligkeit und Heiligsprechung 19 

Scharen dieser Ungenannten, welche ihr Leben mit Christus in Gott ver- 
borgen leben, können durch ihre größere Liebe in Wirklichkeit durchaus 
heiliger sein als berühmte kanonisierte Heilige. . 

Sie sollten Vorbilder werden, die leuchtenden Blutzeugen der Märtyrer- 
zeit, die großen Hirten und Lehrer der Väterzeit, die machtvollen Bischöfe 
und Fürsten des Mittelalters, die heiligen Gründer von Ordensfamilien. 
Warum Gott aber gerade diese und nicht jene anderen Seelen dazu aus- 
ersehen, warum er das Licht dieser und nicht jener anderen aus ihrer Ver- 
borgenheit hervorgeholt und allen sichtbar gemacht hat, wissen wir nicht. 
Die Gnadenwege Gottes und die Ratschlüsse seiner Wahl sind uns nicht 
bekannt. 

Weil, die' Orden in der Befolgung der evangelischen Räte in Armut, 
Keuschheit und Gehorsam der kürzeste Weg zur Erreichung der Ganz- 
hingabe an Gott sind und das beste Mittel zu ihrer Bewahrung, werden sich 
bei ihnen auch besonders viele Heilige finden, deren Vorbildlichkeit sich 
deshalb jedoch keineswegs auf ihre Orden beschränkt. Man versteht auch, 
daß die Orden besonders in ihrer ersten Zeit Menschen haben mußten, 
welche in strahlender und weithin leuchtender Weise ihre Ideale darlebten. 
Und wenn man manches Mal den Eindruck hat, daß Orden mit dem Älter- 
werden auch müde geworden seien, ist man doch immer wieder über die 
verborgene Heiligkeit innerhalb ihrer Reihen überrascht, die oftmals in 
ihrer wahren Größe nicht einmal von den eigenen Hausgenossen, von den 
eigenen Mitbrüdern und Mitschwestern in demselben Hause erkannt wurde. 

Neue Zeiten verlangen immer wieder neue Heilige, welche den ver- 
änderten Zeiten in neuer Weise die Nachfolge Christi vorleben. Wir leben 
heute nicht mehr im Zeitalter des Feudalismus, der uns in Staat und Kirche 
so hervorragende Heiligengestalten geschenkt hat.* Wie die menschliche 

• Natur durch die Heiligkeit ihrer Träger in ihrem ererbten und erworbenen 
Besitz nicht verkürzt, sondern vollendet wird, und wie sie in der Mannig- 
faltigkeit ihrer Ausprägungen die unerschöpfliche Fülle der einen Heilig- 
keit offenbart, so kann man auch für die verschiedenen Zeitalter ein ver- 
schiedenes Frömmigkeitsideal feststellen und. verschiedene Typen der Hei- 
ligkeit unterscheiden. Der Frömmigkeitstyp unserer Zeit dürfte in einzig- 
artiger Weise von der heiligen Theresia vom Kinde Jesu verwirklicht sein. 
Von den scheinbar klassischeren Formen der Heiligkeit unterscheidet sich 
ihre Innerlichkeit ganz deutlich dadurch, daß alles Beiwerk fallen gelassen 
ist:- •keine außergewöhnlichen Abtötungen, keine besonderen Gnaden- 
gaben, keine besondere Gebetsmethode, keine auffallenden Taten". Was 
bleibt, ist •die Liebe: lieben, sich von der Liebe lieben lassen und über die 
Erde gehen, um die Liebe lieben zu lehren"3. 

s Vgl. M. M. Philipon, Ein neues Zeitalter innerlichen Lebens. Stimmen der 
Kath. Welt, 1947, Heft 4, S. 259•274, übersetzt aus La Vie Spirituelle, Oktober 1946, 
S. 397 ff (414 f), und Ida Friederike Görres, Das verborgene Antlitz, Eine Studie 
über Theresia von Lisieux, Freiburg 1946. 

T A 



20 Wilhelm Sehamoni 

Die Botschaft des Evangeliums, daß Gott unser Vater ist und wir seine 
Kinder, daß wir diesem Vater gegenüber nichts Besonderes sein^ müssen 
und mit leeren Händen vor ihn hintreten, hat durch die heilige Theresia 
vom Kinde Jesu neues Feuer auf unsere Erde geworfen. Zahllose, ganz ge- 
wöhnliche Menschen, die nie etwas Besonderes leisten können, •Kleine 
Seelen", die sich auf nichts bei sich selbst stützen, sondern sich einzig auf 
ihren himmlischen Vater verlassen, Normalseelen, wie wir sie alle sind, 
haben es erkannt, daß Gott sie heilig haben will und das nicht erst 
nach einem jenseitigen Fegfeuer der Sühne, sondern jetzt schon, in einem 
diesseitigen brande der Liebe. 

So dürfen wir sicher sein, daß in diesem •neuen Zeitalter innerlichen 
Lebens" auch neue Heiligengestalten uns als Vorbilder geschenkt werden, 
Menschen, die unter den gewöhnlichen Verhältnissen des täglichen Lebens 
sich von der Gnade ergreifen und erfüllen lassen, Männer und Frauen, 
Väter und Mütter, die in Fabrik und Büro und im öffentlichen Leben ihre 
Aufgaben haben, und auch Kinder. 

> Wenn bei der Ausdeutung Von Statistiken immer schon große Vorsicht 
angebracht ist, dann ganz besonders bei zahlenmäßigen Aufstellungen über 
kanonisierte Heilige. Es ist einsichtig, daß die lehrende Kirche in besonderer 
Weise Vorbild sein muß und sich bei ihr deshalb besonders viele Heilig- 
gesprochene finden, überhaupt, daß die Führenden im Heiligenkalender 
stärker vertreten sind als die Geführten. Es ist aber ebenso klar, daß sich 
statistische Rückschlüsse aus dieser Tatsache verbieten. Man kann nicht 
einmal hinter den tatsächlich Heiliggesprochenen das Ergebnis einer wohl- 
überlegten Auswahl der Kirche sehen. Denn ein Heiligsprechungsverfah- 
ren kann nur dann eröffnet werden, wenn in sorgfältigen Vorverfahren 
einwandfrei erwiesen» wurde, daß derjenige, dessen Heiligsprechung von 
irgendwelchen Kreisen angestrebt wird, im Rufe der Heiligkeit und der 
Wunder steht, Feststellungen, die ja nicht bloß das Ergebnis des Bemühens 
der Menschen, sondern viel wesentlicher des Wirkens Gottes sind. Wie in 
dem Urteil, welches einen Kanonisationsprozeß abschließt, das Urteil Got- 
tes über seinen Auserwählten nachgesprochen wird, so dürfen wir über- 
haupt in der Auswahl der uns zur Verehrung und Nachahmung Vorgestell- 
ten weniger menschliche Bemühung als eine Wahl Gottes sehen. 

Es besteht durchaus die Möglichkeit, daß wirkliche Heilige von den Men- 
schen, die es angegangen wäre, nicht beachtet wurden, und daß sie wie 
Sterne, deren Bahn man nicht verfolgte, eine Zeitlang leuchteten, um dann 
ins Dunkel der unerkannten Heiligkeit einzugehen. Das wird vor allem in 
jenen Zeitenwenden der Fall sein, welche ganze Kulturen versinken sahen, 
aber auch in glaubensarmen, rationalistischen Zeitaltern, ferner bei Völ- 
kern, bei denen das Mittelmaß innerer und äußerer Korrektheit als so 
golden empfunden wurde, daß Sinn und Begeisterung für die große Heilig- 
keit nur schwer aufkommen konnten. Die echte Ergriffenheit von erlebter 



t 
> ... 
Über Heilige, Heiligkeit und Heiligsprechung 21 

k r 

Heiligkeit läßt viele Schwierigkeiten äußerer Art für die Durchführung 
eines Heiligsprechungsprozesses überwinden. So führt man manchmal die 
Kosten dieser Riesenprozesse (vor dem zweiten Weltkrieg vielleicht 200 000 
RM.) als Hindernis an. Viele Personen sind jahrelang mit ihnen beschäftigt. 
Das gesamte Aktenmaterial einschließlich alles Schriftlichen, das aus der 
Feder eines Dieners Gottes stammt, muß für die mit der Führung der Pro- 
zesse betrauten Kardinäle und die verschiedenen Untersuchungskommis- 
sionen gedruckt und vielfach vorher noch in die zugelassenen Sprachen 
(Latein, Italienisch, Französisch) übersetzt werden. 

Manchmal zeigen allerdings die Zeitverhältnisse, daß ein Kanonisations- 
verf ahren auch mit dem besten Willen nicht vorbereitet werden konnte, so 
daß man nicht von Versäumnissen sprechen darf. In anderen Fällen mußten 
die Zeiten für eine Heiligsprechung gewissermaßen erst reif geworden sein. 
Die Heiligen waren zu ihrer Zeit nicht selten stärk umkämpft. Ihre Ent- 
scheidungen mußten in der. späteren Geschichte erst als richtig erkannt und 
anerkannt werden. Dann wurden sie oft sogar zu einem Symbol, und die 
Heiligsprechung fand allgemeine Anteilnahme. Bisweilen konnte Rom jahr- 
hundertelang zögern, ein Verfahren zum Abschluß zu bringen, wenn man 
es etwa vermeiden wollte, durch eine Heiligsprechung einen Konfliktstoff 
zur Explosion zu bringen. In dieser Weise würde sicherlich die Kanonisation 
Bellarmins, der als Exponent einer katholischen Staatslehre heftig angegrif- 
fen war, im Zeitalter des Absolutismus und besonders bei den bourboni- 
schen Höfen gewirkt haben. So spiegelt sich in der Geschichte der Heilig- 
sprechungen «in/ gut Stück Kirchengeschichte. Aber auch-hier dient das 
Menschenwerk nur dazu, das Wirken Gottes in seiner Kirche sichtbar zu 
machen. 

Was ist nun über Heiligkeit und Wunder außerhalb der katholischen Kir- 
che zu sagen? Man könnte etwa antworten: Christus hat sich durch seinen 
Tod die gesamte Menschheit erworben. Alle Menschen sind sein Eigentum 
geworden, weil er allen als neues Haupt gegeben wurde. Von diesem Haupte 
gehen alle Gnaden aus, durch welche Gott seinen großen Heilsplan verwirk- 
licht. Er will, daß alle Menschen selig werden (1 Tim 2,4). Darum gibt er 
allen, welche mit Hilfe der*zuvorkommenden Gnade sich redlich bemühen, 
nach ihrem Gewissen zu leben, die notwendigen Gnaden, durch die sie 
Christus verbunden werden und mit ihrem neuen Haupte einen geheimnis- 
vollen Leib bilden. Außerhalb dieses unsichtbaren Leibes des Herrn gibt es 
kein Heil und keine Heiligkeit. Diese unsichtbare Gemeinschaft, welche alle 
umfaßt, die sich von der Gnade ergreifen lassen • also sicherlich ein sehr 
größer Teil der Menschheit •, entspricht aber nicht der ganzen Größe des 
göttlichen Heilsplanes. Gott will nicht, daß die Menschen" bloß in unsicht- 
barer Weise, ohne es häufig selbst zu wissen und in Unkenntnis seiner für 
sie so wünschenswerten Offenbarurigen über sein Wesen und über seine 
Absichten mit dem Menschengeschlecht, Christus verbunden sind, sondern 



22 ~ Wilhelm Schamoni 

daß sie Ihm auch, in sichtbarer Weise angehören, weil er für alle der Weg, die 
Wahrheit und das Leben ist (Jo 14, 6) und nur in der sichtbaren einen, heili- 
gen, katholischen und apostolischen Kirche sein Werk fortsetzt; Es ist darum 
der ausdrückliche Wille Gottes, daß die, Menschen sich nicht mit der un- 
sichtbaren Zugehörigkeit zur Kirche Christi begnügen. Sie hören auf, guten 
Willens zu sein, wenn sie von Gott an die Schwelle der sichtbaren Kirche 
geführt werden und sich weigern einzutreten. 

Die Glaubenslehre von der alleinseligmachenden Kirche besagt also: alle 
Menschen, die zum Heil kommen, erlangen es nur im mystischen Leibe des 
Herrn, in der katholischen Kirche, welche allein von Christus die Sendung 
hat, sein Werk fortzusetzen kraft des nur an die Apostel ergangenen und 
nur ihren rechtmäßigen Nachfolgern vermachten Auftrages. Dieser katholi- 
schen Kirche gehören unsichtbar, ihrem inneren Verlangen nach, aber 
durchaus wirksam, die von ihr getrennten Christen und Nichtchristen an, 

- die sich von der Gnade tragen lassen und dem in ihrem Gewissen sich kund- 
gebenden Heilswillen Gottes folgsam sind; im Vollsinne gehören der allein- 
seligmachenden Kirche nur diejenigen an, die auch Glieder ihrer sichtbaren 
Gemeinschaft sind. » 

Zwar ist die Kirche schon an sich, wie das Vatikanische Konzil erklärt 
(Denz. 1794), •durch 'ihre wunderbare Ausbreitung, ihre hervorragende 
Heiligkeit, ihre unerschöpfliche Fruchtbarkeit in allem Guten, wegen ihrer 
katholischen Einheit und ihrer unbesiegbaren Festigkeit ein unzerstörbarer 
Beweis für ihre göttliche Sendung und ein unter den Völkfern aufgerichtetes 
Zeichen" (Is 11,12). Das hindert sie aber nicht, auch außerhalb ihrer sicht- 
baren Mauern Gnaden, hohe Gnaden, wahres Martyrium und wirkliche 
Heiligkeit anzuerkennen. Und wenn sie auch bei jenen, die •draußen" sind, 
Mängel und Irrtum entdeckt, so will sie dennoch in keiner Weise den guten 
Willen und die heilige Gesinnung jener Begnadeten schmälern und erst 
recht nicht den'Reichtum des Gebers aller guten Gaben, der reich ist für 
alle, die ihn anrufen (Rom 10,12); sie sieht vielmehr darin nur einen Beweis 
für den gewaltigen Vorzug ihrer eigenen Kinder, welche die ganze Wahr- 
heit haben, unverfälscht und unverkürzt, nicht bloß mehr oder weniger 
Wahrheitstrümmer, sowie alle vom Herrn der" Kirche geschenkten Heili- 
gungsmittel. Und wenn Gott außerhalfc der römischen Kirche auf die Für- 
bitte von wahren Heiligen Wunder gewirkt hat, so sieht sie in diesen selte- 
nen, aber doch wohl geschichtlich feststehenden Fällen keinen Wahrheits- 
beweis für das Schisma oder die Irrlehre, sondern nur ein Mittel für das 
Wachstum des Reiches Gottes in den Seelen und eine Einladung, den Heili- 
gen nachzuahmen, überzeugt, daß eine solche Nachahmung die gelebteij 
Vorurteile gegen die wahre Kirche auflöst und dadurch (unter veränderten, 
günstigeren Umständen, bei Folgerichtigkeit des Denkens und bei Folgsam- 
keit des Gewissens) zu einem Wege zur katholischen Kirche wird. Die Kirche 
kann z. B. nur wünschen, daß alle Orthodoxen so sein möchten wie der ortho- 



Über Heiiige, Heiligkeit und Heiligsprechung      x 23 

doxe Heilige Seraphim von Sarow (geb. 19. VII. 1759, gest. 2. I. 1833, auf 
Antrag des heiligen Synod kanonisiert durch Ukas Zar Nikolaus II. am 
26.1.1903). Dann wäre die Wiedervereinigung mit den orthodoxen Kirchen 
kein Problem mehr. Und auch die katholische Kirche ihrerseits kann nur 
den Wunsch haben, daß alle ihre Mitglieder so katholisch wären wie dieser 
heilige Seraphim von Sarow. Denn sie betrachtet die Kirchenspaltung 
auch als eine Züchtigung Gottes, die aufhört, wenn die Kirche aufhört, die 
Züchtigung zu verdienen. Die Kirche möchte unter keinen Umständen, daß 
ihre Kinder über jene, die •draußen" sind und die doch ebenso gut ihre 
wirklichen Kinder sind, so denken, wie der ältere Bruder über den ver- 
lorenen Sohn dachte (Lk 15, 25 ff). Wenn sich auf Fürbitte des heiligen Sera- 
phim gewirkte Wunder beweisen lassen, dürfte einmal die Zeit kommen, 
daß die Kirche ihn offiziell als Heiligen anerkennt. Denn wen Gott selbst 
beglaubigt, den muß auch die Kjrche gut und heilig heißen. 

Mancher, der Heiligkeit anerkennt und bewundert, steht vor einem psy- 
chologischen oder gar theologischen Rätsel, wenn er an die Demut der Hei- 
ligen denkt. Demut kann doch gar jiichts anderes sein als Wahrheit und 
Wahrhaftigkeit in der Beurteilung seiner selbst. Wie kann darum z. B. der 
heilige Paulus von-Sündern sprechen und dabei sagen, daß er selbst deren 
größter sei (1 Tim 1,15), und auf der anderen Seite mit Recht von sich fest- 
stellen, daß die Gnade Gottes in ihm nicht unwirksam geblieben (1 Kor 15^ 
10), und nichts ihn trennen könne von der Liebe Christi (Rom 8, 3)? Liegt 
darin kein Widerspruch? Nur scheinbar! Das möge durch folgende Über- 
legung dargetan werden. 

Die christliche Grundwahrheit, daß alles, was außer Gott ist, von Ihm 
geschaffen wurde, daß also das Geschaffene nichts aus sich hat, sondern alles 
durch Gott ist, in dem wir leben, uns bewegen und sind, kann von der Seele , 
nicht bloß durch den gläubigen Verstand, also eines ihrer Vermögen auf- 
genommen werden, es kann von ihr auch in ihrem tiefsten Grund dort 
also, wo der personale Kern die Erfahrungen der ganzen Seele integriert, 
innerlich erfahren und erschütternd erlebt werden. Wenn nur der gläubige 
Verstand es erfaßt, pflegt der Schein erhalten zu bleiben, als sei der Mensch 
doch noch etwas aus sich selbst. Erfährt dagegen der Mensch nicht nur in 
eineni Vermögen seiner Seele, sondern in ihrem innersten personalen 
Grunde, in ihrem Wesen, was er ist, dann sieht er gleichsam unmittelbar 
seine Nichtigkeit und erlebt sich als •denjenigen, der nicht ist" Demjenigen 
gegenüber, •der da ist". Und wie er erkennt, daß alles'Geschaffene von Gott 
gehalten und getragen werden muß, um nicht wieder ins Nichts zu ver- 
sinken, so erkennt er auch, daß er selbst und all sein Tun ständig von Gott 
getragen und gehalten ist, daß zumal auch sein Wille nur durch Gott wol- 
lend sein kann. 



24 Wilhelm Schamoni 

Unter dem Einfluß einer für sie selbst sehr dunklen Erleuchtung erkennen 
" sich die Heiligen als das, was sie sind: daß sie aus sich nichts sind, nichts 

haben, nichts können. Und je größer ihnen die absolute Reinheit und Heilig- 
keit Gottes wird, desto drückender spüren sie, daß sie nur Staub sind; sie 
fühlen sich belastet mit tausend Erbärmlichkeiten, verwickelt in tausend 
Nichtigkeiten, hingezogen durch die Begierlichkeiten zu tausend bösen 
Wünschen. Die Heiligen leben in der ständigen Erkenntnis ihres Elends 
und ihrer Kleinheit. Das Gefühl von dem, was sie in Wahrheit sind, eben 
nichts, ist ihnen • durch eine sehr hohe Gnade • sozusagen zur zweiten 
Natur geworden. Sie leben in dem ständigen Anblick ihrer Schwachheit. 
Um diese festzustellen, haben sie keine Bücher, keine Überlegungen nötig.. 
Ihre persönliche, tägliche, allstündliche Erfahrung sagt ihnen genug. Ihr 
ganzes Tun ist begleitet von dem Bewußtsein, daß es unzulänglich und feh- 
lerhaft ist. So hoch Gott sie auch erhoben hat, stets haben sie ihre Natur 
vor Augen mit ihren Empörungen, Schwächen und Neigungen, diese Natur, 
die nicht stirbt, die sie nicht umschaffen können. Sie spüren es, daß sie 
alles, was sie sind, durch Gott sind Sich selbst überlassen, gäbe es keine 
Sünde, die sie nicht tun könnten. Für sie sind es nicht nur fromme Worte, 
sondern ist es evidente Wahrheit: wenn Gott jenem Verbrecher die gleichen 
Gnaden gegeben hätte, würde er vielleicht treuer mit der Gnade mitgewirkt 
haben. Dieser Blick auf sich selbst, auf ihre Natur, auf all das, was aus ihr 
hervorgehen kann, macht es den Heiligen schwer, sich Wesen vorzustellen, 
die weniger erbärmlich wären als sie. Dahingehende Äußerungen wird man 
aus ihrem Munde besonders in jenen geistlichen Prüfungszeiten vernehmen, 
in denen Gott die Seele läutert, indem er sie mit diesem grenzenlosen Miß- 
trauen in ihre menschliche Schwachheit durchdringt, um ihr ein ebenso 
grenzenloses Vertrauen auf seine erbarmende und alles verzeihende Güte 
zu schenken4. ; 

Welches sind denn nun die Fehler und Unvollkommenheiten, durch wel- 
che Gott die Heiligen zu ihrer wahren Selbsterkenntnis, d. h. zur Demut 
führt? Freiwillige, bewußte, mit klarer Überlegung begangene Sünden kön- 
nen es nicht sein. Denn solche Sünden, wenn es sich um eine wichtige Sache 
handelt, trennen von Gott, löschen die Liebe zu ihm in der Seele aus; die 
Abkehr von Gott wird nur nach reuiger Umkehr vergeben. Aber auch 
wirklich freigewollte Verfehlungen in unbedeutenden Dingen sind etwas 
Enormes und kommen bei Heiligen kaum vor, geschehen in den letzten 

i Jahren und Jahrzehnten ihres Lebens vielleicht nicht ein. einziges Mal mehr. 
Ihre Fehler und Unvollkommenheiten sind dagegen die tägliche Nahrung 
ihrer Demut. Nach der klaren Lehre der Kirche besteht pin Wesensunter- 
schied zwischen Sünde und Versuchung zur Sünde, zwischen der Einwilli- 
gung in die Sünde, d. h. zwischen dem Ruhen des Willens in dem verbotenen ' 
Scheingut und der Verlockung zur Sünde, mag sie noch so groß sein und 

4 Vgl. C. A. Kneller S. J., Fehler der Heiligen, In dieser Ztschr. 15 (1940), §. 72 ff. 



Über Heilige, Heiligkeit und Heiligsprechung 25 

Leib und Geist des Menschen noch so sehr erregen und aufwühlen: solange 
der Mensch in klarer Erkenntnis des Unerlaubten mit seinem Wollen der 
Versuchung nicht nachgibt, geschieht keine Sünde. 

Wenn aber auch von keiner Sünde die Rede sein kann, wo die Einwilli- 
gung des Willens fehlt, so können doch Unvollkommenheiten vorkommen, 
weil es an Wachsamkeit gefehlt hat. In dem Mangel an Wachsamkeit wirkt 
sich die Unvollkommenheit der Liebe aus. Die Liebe könnte noch größer 
sein. Vollkommen wäre sie, wenn sie sich überhaupt keine Möglichkeit ent- 
gehen ließe. Es werden aber immer wieder Unterlassungen vorkommen. 

'.. Eine gänzliche Unsündlichkeit gibt es hier auf Erden nicht, es sei denn durch 
ein besonderes Gnadenprivileg Gottes, das sich aber nach dem heutigen 
theologischen Sprachgebrauch nicht auf die innere Unsündlichkeit, sondern 
auf die Befestigung in der Gnade bezieht. Die innere Sammlung, das 
mit dem Herzen Bei-Gott-Weilen, wird unterbrochen, man läßt sich durch 
die Augen, die Ohren im Verkehr mit Gott stören, man spricht mehr als 
nötig ist, spricht ohne Notwendigkeit von sich selbst, man verliert Zeit, ist 
langsam bei derJJrfüllung seiner Pflichten, man gefällt sich bei der Arbeit, 
die man getan hat, all diese Gefühle und Gedanken des Wohlgefallens an 
sich, der Selbstbespiegelung, des Sich-Vergleichens mit anderen, so unüber- 
legt und flüchtig sie auch sind, all diese unüberlegten, halbfreiwilligen Re- 
gungen, besonders auch zur Ungeduld und zum Mißtrauen gegen Gott, 
welche von den Heiligen mit einer unerhörten Feinheit des Gewissens im- 
mer wieder gespürt und erlebt werden, zeigen ihnen, daß sie nur Staub sind 
und daß es keine Sünde gibt, deren sie nicht fähig wären, wenn Gott sie 
nicht hielte. 

Das Geheimnis ihrer Heiligkeit besteht nun gerade darin, daß sie sich 
abgefunden haben mit ihren Schwachheiten, daß sie sich selbst freudig mit 
ihren Fehlern ertragen, sie natürlich, selbstverständlich finden, sich nicht 
über sie wundern, nicht mißmutig und verärgert dagegen revoltieren, son- 
dern in der beherzten Anerkennung, daß sie nur Staub sind, von dem man 
nichts anderes erwarten kann und sogar nur Schlimmeres befürchten muß, 
aus der Tiefe ihres Selbstmißtrauens sich emporschwingen zu größtem Ver- 
trauen auf Gottes unbegrenzte und allmächtige Güte. So mißtrauen sich 
die Heiligen, aber sie bleiben nicht dabei stehen, sondern erheben sich sofort 
zum größten Vertrauen auf Gott. Sie benützen ihre Unvollkommenheiten, 
um mit ihnen das Feuer der Liebe zu Gott in ihren Herzen zu nähren und 
zu entflammen, sie lassen sich durch sie nicht traurig machen und nieder- 
ziehen, sondern sie erheben sich an ihnen zu Gott. Die Unvollkommenheiten 
sind bei den Heiligen eine Leiter, auf der sie zu Gott steigen. Andere Men- 
schen steigen auf dieser Leiter hinab in das Elend der Sünde, oder sie blei- 
ben traurig und entrüstet über ihre Schwachheiten stehen. Die Heiligen 
werden über sie nicht traurig, sie sind es zufrieden, daß sie so schwach und 
elend sind, und freudigen Herzens wenden sie sich ab von dem, was hinter 



26 Wilhelm Schamoni 

ihnen liegt, und strecken sich aus nach dem, was vor ihnen liegt. Das Eigent- 
liche bei ihren Kämpfen sind gar nicht, wie man das gewöhnlich meint, ihre 
Fehler und Unvollkommenheiten, sondern ihr Glaube an die Liebe Gottes 
und ihr Vertrauen auf seine Liebe wird ins Heroische emporgeläutert durch 
Anfechtungen, welche jenen harmlos erscheinen, die keine Ahnung davon 
haben, mit welcher Evidenz und Stärke die Heiligen ihr eigenes Nichts 
erkennen und wie allgewajtig und fordernd Gottes Heiligkeit ihnen vor der 
Seele steht. Bei den Heiligen beschaulicher Orden sind diese Kämpfe mehr 
von innen, bei denen des tätigen Apostolates mehr •in den Bedrängnissen 
von außen, in vielerlei Mühsal, in den Verfolgungen von Heiden und fal- 
schen Brüdern, in dem täglichen Andrang, der Sorge um die Gemeinden" 
(2 Kor 11, 26-28). Die Art der Kämpfe ist verschieden, die Sache ist die- 
selbe5. * ' ' ' 

Solche Überlegungen eröffnen einen Zugang in das Seelenleben der 
Heiligen. Persönlichkeit und Lebensführung, die manchmal so uneinfühlbar 
wirken können, erscheinen in einem anderen Lichte. Gewiß wird es, wo doch 
so viele Menschen irgendwie psychopathisch sind, auch^Ieilige gegeben 
haben, deren Seelenleben vom seelenärztlichen Standpunkt aus nicht ge- 
sund war. Gottes Gnadenwahl wird auch solche Menschen zu Heiligen em- 
porgewandelt haben, schon um den Irrtum zu zerstören, als ob der Mensch 
von sich aus etwas sein könne oder etwas mitbringen müsse, um sein Freund 
zu werde», 51s ob Heiligkeit etwas anderes sein könne als ein Geschenk 
Gottes, ein Geschenk, das jedem, der in den Himmel kommt, zuteil wird, 
wenn auch gewöhnlich erst nach selbstverschuldeten Sühneleiden. 

Aber auch bei sonst nicht psychopathischen Heiligen kann es zu psychi- 
schen Störungen an gewissen Entscheidungsstellen ihres Weges zu Gott 
kommen. Solche neurotischen Erscheinungen dürften sich besonders dann. 
einstellen, wenn die Heiligen nicht so in ihre Krise hinein- und auch nicht 
so durch sie hindurchgingen, wie Gott sie führen wollte, um sie von den 
erbsündlichen Auswirkungen ihrer Natur zu befreien. Die tägliche Erfah- 
rung zeigt ja (und dieser Gedanke könnte manchen Leidenden trösten), daß 

«licht wenige Menschen eben deshalb seelisch krank sind, weil sie nicht so 
zu Gott kommen, wie Gott sie haben will: wenn sie sich mehr von Gott 
erlösen ließen, wieviel gelöster, erlöster würden sie sein; wieviel innere 
Verkrampfung würde sich entspannen, wieviel Zwangsgedanken würden 
sich in ihr Nichts auflösen, wenn die Liebe jenen Grad erreicht hätte, daß 
sie anfinge, überallhin wohltuende Wärme auszustrahlen. 

So mag man Neurotisches in den •dunklen Nächten", durch welche die 
Heiligen geführt werden, feststellen. Mit solchen seelenärztlichen Fest- 
 ^  

5 Diesen Ausführungen über die Demut und die Fehler der Heiligen liegt zu 
Grunde besonders das IV. Kapitel von •Soeur Benigna Consolata, Religieuse de 
la Visitation Sainte-Marie (Come-Lombardie) 1885•1916, d'apres la Vie italienne 
par M. le chanoine Boccardo", Tome I, Lyon 1929, S. 249•274. 



Über Heilige, Heiligkeit und Heiligsprechung 27 

.. Stellungen ist man jedoch noch weit ab von der eigentlichen Frage. Die er- 
klärt die mystische Theologie von Grund auf, nämlich von ihrem letzten 
Grunde her, von Gott aus, der im tiefsten der Seele lebt und wirkt. Die 
Ausführungen über die Demut der Heiligen mögen als Beispiel dienen. Der 
Theologe^ wird keine Einwendung erheben, wenn sich ausgesprochen ner- 
vöse Krankheitszüstände als solche bei Heiligen finden. Er wird aber, be- 
sonders wenn sie durch mystische Erscheinungen, deren Echtheit er nicht 
bezweifeln kann, beendet werden, mehr in ihnen sehen. Und wenn er selbst 
schon schwere und lebensgefährliche Krankheiten durchgemacht hat, wel- 
che für ihn heilsamer waren als die besten Exerzitien, dann wu;d er auch in 
nervösen Leiden bei Heiligen gern Heilmittel erkennen, welche aus der 
Apotheke Gottes stammen. Wie er ferner weiß, daß kein-Haar vom Haupte 
fällt ohne den Willen des Vaters, so ist er auch überzeugt, daß Gott mit 
einer ganz besonderen Vorsehung über seine Heiligen wacht. Sie stehen in 
seiner Hand. 

Theologisch ist es somit grundsätzlich zu bejahen, daß nervöse Seelen- 
leiden mit heiligem Leben durchaus vereinbar sind, ja, daß das Ringen um 
Heiligkeit sogar zu seelischen Störungen führen kann. 

Was aber die letztlich bestimmende Haltung der Seele angeht, die 
sich nur in ihren tiefsten Schichten kundtut, so wird der Theologe oft anders 
urteilen als der Psychiater. Wenn der heilige Johannes vom Kreuz untaug- 
lich war, ein Handwerk zu erlernen, weil er so nach innen gesammelt mit 
seinem Sinnen bei Gott war, daß er nicht, die nötige Aufmerksamkeit für 
seine Arbeit aufbringen konnte, so mag das vom seelenärztlichen Stand- 
punkt aus abnorm sein. Der Psychiater mag von Spaltung der Persönlich- 
keit sprechen. Der Theologe findet nichts darin. Denn wir sind ja alle für 
die Vereinigung mit Gott bestimmt, und glücklich ist, wer eine innige Ver- 
einigung mit seinem Schöpfer schon auf Erden erreicht! 

Oder wenn der heilige Josef von Cupertino dauernd in Gott so versunken 
war, daß er sich in den Arm kneifen mußte, um aufzumerken, was ihm be- 
fohlen wurde, und dann doch statt schwarzem Brot weißes brachte, so • 
konnte er wohl bei seinem Küchendienst den Bruder Koch zur Verzweiflung 
bringen. Und so mag ihn ein Nervenarzt, weil er durch seine Seelenverfas- 
sung andere Menschen gestört und ihnen zu tragen gegeben hat, einen 
Psychopathen nennen, in Wirklichkeit ist er ein •Theopath". Und der Hei- 
lige selbst hat unter seinem •abnormen" Verhalten gelitten. (Das Leiden 
unter seinen Abnormitäten und das anderen aus dieser Verfassung heraus 
Zuleidengeben machen ja wohl den Begriff des Psychopathen aus.) Denn 
als man ihn wegen Untauglichkeit aus dem Kloster entließ, und er das 
Ordenskleid wieder ausziehen mußte, da war es ihm, als ob •ihm die Haut 
abgezogen und das Fleisch von den Knochen gerissen würde". Darin wie- 
derum könnte ein Mediziner eine hochgradige Abnormität erblicken. Aber 
der Theologe würde abermals nichts Beanstandenswertes darin finden. 



28 Wilhelm gchamoni 

Wenn man nun manchmal tatsächlich in dem Leben der Heiligen etwas 
findet, für das man den Nervenarzt in erster Linie zuständig halten möchte, 
so ist mir doch kein einziger Fall bekannt, wo ein Heiliger gegen Ende 
seines Lebens als psychisch krank angesprochen werden könnte. Wirkliche 
Heiligkeit verlangt, bewirkt und ist hohe seelische Gesundheit. Denn Hei- 
ligkeit ist Losgelöstheit von sich selbst; ist vollendete Selbstlosigkeit, gerade- 
zu, wie die Mittelalterlichen sagten, Entselbstetheit, ein Sichverlieren in 
der Güte Gottes und an die Güte Gottes, ein völliges Loskommen von sich 
selbst, von seinen Kämpfen, seinen großen und kleinen Sorgen und Nöten, 
sie enthemmt die Urteilskraft und verfeinert doch das Gewissen in kaum 
faßbarer Weise. 

Solange freilich die Gnade noch nicht aus dem Menschen ihr ganz gefügi- 
ges Werkzeug gemacht hat, solange können sich Reibungen und Schwierig- 
keiten auf dem Gebiete der seelischen Gesundheit ergeben. Wenn aber die 
Gnade der •umwandelnden. Vereinigung mit Gott" das Gefäß der Aus- 
erwählung zu einem neuen Menschen verwandelt hat • diese höchste aller 
Gnaden dürfte den meisten kanonisierten Heiligen zuteil geworden sein 
•, dann gibt es keine Behinderung mehr von seiten der menschlichen 
Natur. Womit der Mensch sich dann auch beschäftigt, die Arbeit7 wird bes- 
ser, richtiger und schneller verrichtet als in den aktivsten Zeiten seines 
Lebens, und doch tritt er nicht aus ,dem Frieden und der beständigen Her- 
zensvereinigung mit Gott heraus, die viel tiefer sind als vordem, wo die 
noch ungeläuterte und unvollkommene Natur unter der Gnaden Überlast 
sozusagen unfähig und ungeschickt zu den verschiedensten Tätigkeiten sein 
konnte. 

Heiligkeit ist Hingabe des Menschen an Gott und Hingabe Gottes an den 
Menschen, ist jene Umwandlung des Menschen in Gott, durch welche er 
gottgemäß und gottförmig wird. Durch diese Umwandlung hört nicht das 
Menschsein auf, sondern die Menschlichkeiten. Das Menschsein wird gerade 
durch das Aufhören der Menschlichkeiten vollendet^vollkommen. Was Ida 
Friederike Coudenhove in ihrem schönen •Gespräch um die Heilige Elisa- 
beth" von dieser großen Frau sagt, gilt von jedem Heiligen: •Die Heilige 
ist sozusagen die höchste Steigerung des Menschen Elisabeth, ist Elisabeth 
im Extrem,» ausgeschöpft und gewagt bis in ihre letzten Wesensmöglich- 
keiten'". Und: •Das Menschlichste an Elisabeth war, daß sie eine große 
Liebende war, ein geniales Herz von unerhörter Kraft der Selbstverschwen- 
dung. Das ist die Liebe der Heiligen, die sich jedem schenken will und doch 
keinem gehören als Gott'". 

Das Lebensende der Heiligen zeigt geradezu unwiderleglich, daß minde- 
stens da von Psychopathischem bei ihnen keine Rede sein kann. Menschen, 
über deren Lebensabend man das Wort der großen heiligen Therese schrei- 
ben könnte, daß sie •sterben, weil sie noch nicht sterben", um bei dhristus 

« Frankfurt a. M.2, 1932, S. 10.       " ibid. S. 63. . 



Die ethisch-religiöse Wesensverwirklichung des Menschen 29 

zu sein, in, denen ist nichts Ungelöstes, Unerlöstes mehr. Und Menschen, die 
bei^ ihrem Tode mit so vielen bitteten Tränen und zugleich doch auch so 
süßen beweint werden, haben niemandem mehr zu tragen gegeben, sondern 
haben selbst alle getragen in der Liebe Christi. 

Die ethisch-religiöse Wesensverwirklichung 
des Menschen 

im Lichte der Jenseitswanderung Dantes 
Von Dr. ^Carl D e u r i n g e r, Gaggenau/Murgtal 

In seinem Widmungsbrief bei Übersendung der ersten Gesänge des •Para- 
diso" an Can Grande della Scala, den kaiserlichen Statthalter von Verona, 
sagt Dante über den Zweck der •Commedia": •.. .kurz gesagt ist der Zweck 
des Gesamtwerkes wie seiner einzelnen Teije folgender: diejenigen, die in 
diesem Leben stehen, aus dem Zustande des Elendes herauszulocken und 
sie zum Zustand des Glückes zu führen ... Denn nicht um Spekulationen zu 
betreiben, sondern um zu Taten anzuregen, ist das Ganze wie seine Einzel- 
teile ausgedacht". • Mit diesen Worten ist die ethische und religiöse Ziel- 
setzung der •Commedia" klar zum Ausdruck gebracht; wer diese nicht be- 
achtet, sondern nur mit einem ästhetischen oder kulturgeschichtlichen Inter- 
esse an die Lektüre herangeht, wird nie zu einem wirklichen Verständnis 
der •Commedia" gelangen. 

Dieser Glückszustand (status felicitatis), zu dem Dante durch seine •Com- 
media" führen will, ist nicht eine Befindlichkeit des Gemütes, sondern er ist 
ein bestimmtes S o - S e i n des Menschen und besteht darin, daß der Mensch 
sein eigentliches Wesen als Mensch und Gotteskind in größtmöglicher Voll- 
kommenheit verwirklicht, daß er seiner natürlichen Begabung und über- 
natürlichen Berufung inTnöglichst vollkommener Weise gerecht wird. Aus 
dieser Zielsetzung heraus wird die •Commedia" zu einer Darstellung des 
Wachstums und Reifens christlichen Lebens von Grund auf bis zu seiner 
höchsten Vollkommenheit; der Aufstiegsweg Dantes in der •Commedia" 
führt aus dem dunklen Wald der Verirrungen bis zur Anschauung des drei- 
einigen Gottes. .•'.-' 

Die Lehre vom Anfang, dem Fortschritt und der Vollendung des Men- 
schen als sittlich-religiöser Person ist in der Offenbarung grundgelegt; sie 
wurde zu allen Zeiten im Vollzug des christlichen Lebens verwirklicht und 
im Lauf der Jährhunderte von den großen Lehrern der Kirche durchdacht 
und formuliert; im hohen Mittelalter war sie als die •Lehre von den drei 
Wegen" Gemeingut der Christenheit geworden. Sie gewinn^ in der •Com- 
media" in künstlerisch vollendeter Weise Gestalt und Leben. 




