
Die ethisch-religiöse Wesensverwirklichung des Menschen 29 

zu sein, in, denen ist nichts Ungelöstes, Unerlöstes mehr. Und Menschen, die 
bei^ ihrem Tode mit so vielen bitteten Tränen und zugleich doch auch so 
süßen beweint werden, haben niemandem mehr zu tragen gegeben, sondern 
haben selbst alle getragen in der Liebe Christi. 

Die ethisch-religiöse Wesensverwirklichung 
des Menschen 

im Lichte der Jenseitswanderung Dantes 
Von Dr. ^Carl D e u r i n g e r, Gaggenau/Murgtal 

In seinem Widmungsbrief bei Übersendung der ersten Gesänge des •Para- 
diso" an Can Grande della Scala, den kaiserlichen Statthalter von Verona, 
sagt Dante über den Zweck der •Commedia": •.. .kurz gesagt ist der Zweck 
des Gesamtwerkes wie seiner einzelnen Teije folgender: diejenigen, die in 
diesem Leben stehen, aus dem Zustande des Elendes herauszulocken und 
sie zum Zustand des Glückes zu führen ... Denn nicht um Spekulationen zu 
betreiben, sondern um zu Taten anzuregen, ist das Ganze wie seine Einzel- 
teile ausgedacht". • Mit diesen Worten ist die ethische und religiöse Ziel- 
setzung der •Commedia" klar zum Ausdruck gebracht; wer diese nicht be- 
achtet, sondern nur mit einem ästhetischen oder kulturgeschichtlichen Inter- 
esse an die Lektüre herangeht, wird nie zu einem wirklichen Verständnis 
der •Commedia" gelangen. 

Dieser Glückszustand (status felicitatis), zu dem Dante durch seine •Com- 
media" führen will, ist nicht eine Befindlichkeit des Gemütes, sondern er ist 
ein bestimmtes S o - S e i n des Menschen und besteht darin, daß der Mensch 
sein eigentliches Wesen als Mensch und Gotteskind in größtmöglicher Voll- 
kommenheit verwirklicht, daß er seiner natürlichen Begabung und über- 
natürlichen Berufung inTnöglichst vollkommener Weise gerecht wird. Aus 
dieser Zielsetzung heraus wird die •Commedia" zu einer Darstellung des 
Wachstums und Reifens christlichen Lebens von Grund auf bis zu seiner 
höchsten Vollkommenheit; der Aufstiegsweg Dantes in der •Commedia" 
führt aus dem dunklen Wald der Verirrungen bis zur Anschauung des drei- 
einigen Gottes. .•'.-' 

Die Lehre vom Anfang, dem Fortschritt und der Vollendung des Men- 
schen als sittlich-religiöser Person ist in der Offenbarung grundgelegt; sie 
wurde zu allen Zeiten im Vollzug des christlichen Lebens verwirklicht und 
im Lauf der Jährhunderte von den großen Lehrern der Kirche durchdacht 
und formuliert; im hohen Mittelalter war sie als die •Lehre von den drei 
Wegen" Gemeingut der Christenheit geworden. Sie gewinn^ in der •Com- 
media" in künstlerisch vollendeter Weise Gestalt und Leben. 



30 Karl Deuringer   , 

Bereits Augustin lehrt, daß der Aufstiegsweg des Christen zur "Voll- 
kommenheit in dreifacher Stufung emporführe: von den Anfangenden über 
die Fortschreitenden zu derfVollk-ommenen. Diese Lehre wird in der Form 
und Begründung der •Mystischen Theologie" des Pseudp-Dionysius Areopa- 
gita zu einem Grundbestandteil der aszetisch-mystischeri Tradition. 

In diesen Rahmen fügt sich die •Commedia", wenn sie den Menschen auf 
seinem Wege zu Gott durch die drei Reiche des Jenseits führt: Das Inferno 
entspricht dem Weg der Reinigung, das Purgatorio dem Weg der Erleuch- 
tung, das Paradies dem Weg der Einigung. 

# 

I. Der Weg durch das Inferno als Weg der Reinigung 

Der Mensch, der uns am Anfang des Inferno begegnet, ist verirrt im 
•dunklen, wilden Wald" der Sünde: 

•Es war inmitten uns'res Lebensweges, 
da fand ich mich in dunklem Walde wieder, 
weil mir der rechte Weg verloren war. 

Ach, es zu sagen, wie er war, ist hart, 
ein Wald so wild und rauh und dicht verwachsen, 
daß im Erinnern sich die Furcht erneut". (Inf. 1,1•6) 

Dante ist bereits voll guten Willens, aus dieser Verirrung herauszufinden 
und macht sich von naivem Optimismus beseelt auf den Weg; ja er glaubt 
bereits der Gefahr entronnen zu sein: 

•Nunmehr war jene Angst ein wenig ^stiller, 
die in dem Grund des Herzens mir geblieben, 
da ich die Nacht verbrachte voller Jammer. 

Und gleichwie einer, der, noch schweren Atems, 
dem Meer entronnen an das rettend Ufer, 
sich rückwärts wendet zur Gefahr und spähet, 

so wandte sich mein Geist, noch immer fliehend, 
zurück, den Pfad noch einmal zu besehen, 
der bisher keinen lebend ließ entrinnen". '   (Inf. 1,19•27) 

Dieser erste Elan des •anfangenden Menschen" (Seuse) muß aber bald 
einhalten vor der Macht böser Gewohnheiten, die dem Menschen die leichte 
Erreichung seines Zieles, der religiös-sittlichen Wesensverwirklichung, un- 
möglich machen. Der Mensch ist zu tief der Gewalt des Bösen verfallen, als 
daß er ihr so leichthin entrinnen könnte, er ist durch ein Leben der Un- 
ordnung Sklave des Bösen geworden (Jo 8, 34-36; Rom 6, 6). Dante deutet 
diesen Zustand der Hörigkeit gegenüber der Sünde in den Symbolgestalten 
der drei Tiere, des Pardels, des Löwen und des Wolfes an. Nach der ver- 



Die ethisch-religiöse Wesensverwirklichung des Menschen 31 

breitetsten Deutung sind die drei Tiere die Symbole der Unkeuschheit, 
des Stolzes und der Habsucht. 

Um aus dieser Welt des Bösen zu entrinnen, braucht es die höhere Macht 
der Gnade, die stark und sacht in das Leben Dantes eingreift. Die göttliche 
Gnade ist verkörpert in der'Gestalt Beatricens, die sich Dantes annimmt, 
um nicht mehr von ihm zu lassen, bis sie ihn vor das Antlitz des dreieinigen 
Gottes geführt hat. - 

Zunächst freilich begegnet Dante noch nicht Beatrice selber, jener Bea- 
trice, die, ursprünglich ein Florentinermädchen aus Fleisch und Blut, für 
ihn zur Verkörperung alles Menschlich-Edlen und Schönen und zugleich 
zum Symbol der übernatürlichen Ordnung der Offenbarung und Gnade 
geworden ist. Zunächst ist es die Kraft menschlich-vernünftigen Überlegens 
und guten Wollens, die Dante auf den Weg der sittlichen Freiheit führt. Der 
im Mittelalter so hochverehrte römische Dichter Vergil wird zum Sinnbild • 
dieser natürlich-guten Kräfte. Beatrice aber schickt diesen Vergil, damit er 
Dante aus dem Wald seiner Verirrungen heraushelfe. Damit wird zum Aus- 
druck gebracht, daß die zuvorkommende Gnade dem fruchtbaren Überlegen 
und dem wirksamen guten Wollen des Menschen vorausgeht und dieses 
anregt. 

Aber nachdem der erste, mit naivem Selbstvertrauen unternommene Ver- 
such, von der Verfallenheit an das Böse sich einfach loszusagen, gescheitert 
ist, fällt es Dante schwer, an die Möglichkeit einer Rettung überhaupt noch 
zu glauben: 

•Die Wölfin aber ward mir so beschwerlich 
/ mit jener Furcht, die mir ihr Anblick gab, 

daß ich des Aufstiegs Hoffnung ganz verlor". (Inf. 1, 52•54) 

Dante zögert zunächst, den Vorschlag anzunehmen, den Vergil ihm macht: 

•Drum halte ich gewiß es für dein Bestes, 
daß du mir folgst und ich dein Führer bin 
und dich von hier durch ew'ge Stätten ziehe, / 

wo du die Schreie der Verzweiflung hörst 
und schauen wirst in ihrem Schmerz die Geister, 
die ein jeder nach dem zweiten Tode schrein, 

und schauen sollst du jene, die zufrieden 
im Feuer, weil sie vertraun, wann es auch sei, 

.   zum sel'gen Himmelsvolke zu gelangen. 
\ 

Wenn du zu ihm empor dann steigen willst, 
kommt eine Seele, würdiger als ich, 

- mit ihr werd' ich dich lassen, wenn ich scheide; 

der Kaiser, der als König droben herrscht, 
will nicht, daß man durch mich, der sein Gesetz 
verschmähte, nun in seine Stadt gelangt". (Inf. 1,112•126) 



32 Karl Deuringer «" 
t 

Gegen diese Verheißung wendet Dante noch unter dem Eindruck seines 
eben erlebten Unvermögens ein: 

•. . . Poet, der du mich führst, 
schau an die Kraft in mir, ob sie genügt, 
bevor du solchem Weg mich anvertraust". (Inf. 2,10•12) 

Vergil muß Dante erst dessen gewiß machen, daß seine Führung angeregt 
und getragen ist durch die Gnade Gottes, daß Maria, die •Mutter der gött- 
lichen Gnade", und Lucia, die besondere Patronin Dantes, die nun ver- 
klärte Geliebte seiner Jugend, Beatrice, veranlaßt haben, ihm Vergil zu 
Hilfe zu senden. Erst die Gewißheit, daß das gute Planen und Wollen, das 
über ihn gekommen ist, aus Gottes Gnade stammt und daß von dort her die 
Verheißung des Gelingens gegeben ist, läßt in Dante jenen Mut und jenes 
Selbstvertrauen aufwachen, die für den schweren Weg notwendig sind: 

•Was ist denn nun? Was stehst du zögernd da? 
Und warum nährest Feigheit du im Herzen, 
warum hast du nicht kühnen freien Mut? 

Wo doch die drei gebenedeiten Frauen 
am Himmelshof um Dich bekümmert sind 
und wo mein Wort so großes Gut verheißt? 

Gleichwie die Blümlein, die der Tau der Nacht 
darniederbeugte und verschloß, bei Sonne 
sich weitgeöffnet auf dem Stiele recken, 

so ging es mir mit meiner müden Kraft, 
und froher Mut drang mir nunmehr ins Herz".    (Inf. 2,121•131) 

Die beiden ersten Gesänge des Inferno sind die feinsinnige Darstellung 
der Bekehrung eines Menschen mit all den Vorgängen und wirkenden 
Kräften, wie sie Theologie und Psychologie verstehen lassen: 

l.Der Mensch ist verängstigt uncT unzufrieden in seinem Leben der 
Knechtschaft gegenüber der Sünde (vgl. die Unruhe des •Faust"). 

2. Ein erster Elan des guten Willens scheitert, weil die Sünde als Schild, 
und Gewohnheitsmacht weiterwirkt. 

3. Erst die Gnade als gratia praeveniens erleuchtet und stärkt die guten 
Kräfte im Menschen und befähigt diesen, sich in langer, mühevoller 
Anstrengung von der" Sünde zu befreien. 

Der •Weg der Reinigung", den Dante bei seinem Abstieg in den Höllen- 
trichter geht, löst ihn aus der sündhaften Verfallenheit an die Scheinwerte 
der Welt, durch die er sich einem Nicht-Wirklichen, einem Trugbild ver- 
schrieben hat, wie Beatrice im Purgatorio Dantes Schuld zusammenfaßt: 

•Die Schritte wandte er auf falsche Wege, 
den Bildern folgend, die das Gute logen, 
jedoch Versprochenes nicht wirklich hielten. .\ 

/ 



Die ethisch-religiöse Wesens Verwirklichung des Menschen 33 

So tief war er gefallen, daß die Mühe, 
sein Heil zu wirken, ganz verloren war, 
bis daß man ihm der Hölle Anblick zeigte".    (Purg. 30,130•138) 

In seinem Schuldbekenntnis antwortet Dante auf diese Anklage Bea- 
tricens, darin bestehe seine Schuld: 

•. . . greifbare Dinge lockten 
mit trügerischer Lust mich von dem Wege".        (Purg. 31,34•35) 

In der Sünde als Verkehrung der Schöpfungsordnung unterwirft sich der 
Mensch mit seiner Per son-Würde geschaffenen Dingen und läßt diese 
über sich verfügen, sei es, daß er Höriger seiner Triebwelt wird, die als 
Funktion des Animalischen am Menschen eigentlich seinem Geiste gehor- 
chen müßte, sei es, daß er dem Zauber der Weltdinge unterliegt: in jedem 
Fall verfällt er durch die Sünde der Unfreiheit (Par. 7, 79). Dieser Be- 
griff der Unfreiheit muß bei der Beschäftigung mit der •Commedia" sehr 
wohl beachtet und festgehalten werden, weil von da aus der ganze Weg 
Dantes durch die Jenseitsreiche als ein Ringen um die Freiheit, die sittliche 
Freiheit, die Wiedereinsetzung der Person in ihre herrscherliche Stellung 
über Trieben und Weltdingen verständlich wird. In diesem Sinn sagt Vergil 
zu Gato, dem Wächter des Purgatorio, daß Dante •unterwegs ist, die Frei- 
heit zu suchen" (libertä va Cercanco, Purg. 1, 70). 

Zunächst gilt es für den ringenden Menschen, das Grundsätzliche der 
richtigen Ordnung tief und wirksam zu erfassen. Dies geschieht bei Oante 
im Abstieg Von Höllenkreis zu Höllenkreis, die, nach ihrer Schwere ab- 
gestuft, ,;des Weltalls ganze Schuld umschließen" (Inf. 7,18). Dante erlebt 
dabei, daß hier, wo die Herrschaft der Triebe und Weltdinge über den Men- 
schen unwiderrufliches, ewiges Schicksal geworden ist, in eben dieser Um- 
kehrung der Ordnung die Höllenstrafe im Grunde schon gegeben ist1. Das, 
was der von Gottes Ordnung emanzipierte Mensch wollte oder zuließ, ist für 
ihn nunmehr zum ewigen Leid geworden. Besonders deutlich wird dies im 
Canto 5 des Inferno, wo die Menschen, die sich ihrer sexuellen Triebwelt 

.hemmungslos überlassen haben, nunmehr ruhelos und ziellos vom •hölli- 
schen Sturmwind" durch die Nacht der Hoffnungslosigkeit gerissen werden 
(Inf. 5,28-33), ein Symbol für die schweifende ruhelose Unstetigkeit des 
Sexus; die den Menschen, der sich ihm hingibt, unaufhörlich im Kreise 
herumtreibt, ohne daß die erlangte Befriedigung die Gier jemals wirklich 
stillte*. , 

Dante erlebt bei seinem Abstieg in die Hölle, wie die Verkehrung der 
sittlichen Ordnung im •contrapasso" (Inf. 28, 142) sich am Menschen selber 
rächt.. Die Tiere und die Dinge, die die Verdammten belästigen und ihre 
 . « 

1 Vgl.* S. Aug. Conf. I, 12: •iussisti enim et sie est, ut poena sua sibi sit omnis 
inordinatus animus". 

1 Vgl. Faust: •So tauml' ich von Begierde zu Genuß | und im Genuß ver- 
schmacht' ich vor Begierde". 



34 Karl Deuringer 

Höllenqual bereiten, sind vielfältige Symbole dafür, daß die vom Menschen 
auf den Kopf gestellte Ordnung diesen nunmehr vernichtet (vgl. Sap. 5,18). 
Je tiefer er in diese dunkle, trostlose Welt vorstößt, um so mehr wächst in 
ihm, theologisch ausgedrückt, die Einsicht in das Wesen der schweren Sünde 
und durchdringt läuternd und befreiend sein ganzes Wesen. 

II. Der Weg durch das Purgatorio als Weg der Erleuchtung 

Nachdem Dante auf seinem Weg durch die Hölle das Böse in seiner bru- 
talsten Gestalt geschaut hat und im Schauen davon frei geworden ist, führt 
sein Weg und sein Leid in 

/ ' 
.,,. . . jenes zweite Reich, 
in dem der Menschengeist von Schuld sich läutert     '      - 
und würdig wird zum Himmel aufzusteigen". (Purg. 1,4•6) 

Im Purgatorio handelt es sich für Dante darum, die volle sittliche Frei- 
heit zu gewinnen, sein Wesen durch und durch zu läutern und jene positi- 
ven Dispositionen in sich zu schaffen, die für die Einigung mit Gott Vor- 
aussetzung sind. Das Purgatorio fiat die Gestalt eines durch neun Terrassen 
gegliederten Berges, der als Insel mitten aus unzulänglichem Meer aufragt: 

_  der Berg ist so beschaffen, - 
daß es am Anfang Last ist aufzusteigen; , 

^ doch Wenn man höher kommt, wird's immer leichter. 

Erst dann jedoch, wenn er dir süß erscheint, * 
so daß aufwärts zu steigen wird zur Lust ' 
wie einem Schiffe das Flußabwärtsfahren: 

dann erst bist du am Ende deines Pfades, 
dort erst erwarte Ruhe von den Mühen. (Purg. 4,88•95) 

•Der Berg löst im Besteigen uns vom Bösen". 
i 

Dantes Aufstieg auf den Läuterungsberg ist nicht bloß Schauen, sondern 
es ist zugleich Mitbüßen mit den Menschen, die hier, nach Art und Schwere" 
der Schuld geschieden, in 9 Stufen sich reinigen. Im Kreis der Stolzen beugt 
sich Dante, wohl wissend, daß eine seiner hervorstechendsten Charakter- 
eigenschaften sein maßloser Stolz ist", unter das schwere Gewicht, das auf 
dem Nacken der sühnenden Seele lastet: 

•Gleichwie zwei Ochsen unterm Joche gehen, 
ging ich mit jener schwerbeladenen Seele, 
solange es mein lieber Meister litt". (Purg. 12,1•3) 

Im letzten Kreis des Läuterungsberges tilgt das Feuer die Schuld un- 
beherrschter Liebesleidenschaft; ihm sich auszusetzen, fällt Dante beson- 

3 Vgl. Boccaccio, Trattatello in laude di Dante XII. 



Die ethisch-religiöse Wesensverwirklichung des Menschen 35 

ders schwer • um dies zu verstehen, denke man hur an die Andeutungen 
der Commedia z. B. Purg. 24, 37; 31,59, ferner an die sog. Steinkanzonen, an 
die Schilderung Boccaccios in seinem Trattätello. •SDante scheut vor dem 
läuternden Feuer zurück, bis ihn Vergil lockt: 

 nun schau, mein Sohn, 
von Beatrice trennt dich diese Mauer". (Purg. 27,35f) 

Jetzt erst läßt er sich in das Feuer, in dem die Schuld sinnlicher Liebes- 
leiderischaft gebüßt wird, hineinführen: 

•Doch als ich drinnen war, in glühend Glas 
wpllt' ich mich stürzen, um mich zu erfrische»; 
denn wahrlich ohne Maß Schien mir da,s Brennen". 

(Purg. 27,49•51) 

Nun erst ist Dante ganz und gar ausgerichtet gemäß den ewigen univer- 
salen Ordnungen, die grundgelegt sind im Wesen Gottes und die geschicht- 
lich verwirklicht sind in der Schöpfung. Jetzt steht er in einer nicht instinkt- 
haft mitgegebenen, sondern durch sittliche Anstrengung erworbenen Har- 
monie mit der Natur und ihrem Schöpfer. Die sittliche Freiheit ist jetzt in 
ihrem ganzen Umfang verwirklicht4. Damit hat sich-der nunmehr geläuterte 
Mensch injene Situation zurückgefunden, die am Anfang der Schöpfung 
vor dem /Sündenfall beim ersten Menschenpaar vorhanden war. In der 
•Commedia" ist dies symbolisch dadurch dargestellt, daß Dante auf dem 
Gipfel des Läuterungsberges das •irdische Paradies" vorfindet, jene Stätte 
friedsamen Einvernehmens "des Menschen mit Gott und der Natur, die 
durch den Sündenfall verloren gegangen ist. 

Nachdem Vergil seinen Schützling bis auf diese Höhe, bis zur vollen 
Reife seiner sittlichen Freiheit geführt hat^eht er sich zurück, nachdem 
er denkwürdige Abschiedsworte an JJante gerichtet hat: 

•So sehr ward nun der Wille in mir stark, ' 
am Ziel zu sein, daß ich bei jedem Schritt 
Zum Flug die Schwingen in mir wachsen fühlte. 

Als nun die Treppe uns zu Füßen lag 
und wir anlangten auf der letzten Stufe, 
da richtete Vergil auf mich die* Augen 

'und sprach: zeitliche und ew'ge FeueY 
hast du geschaut, mein Sohn, und bist nun da, 

' wo ich durch mich nichts weiter mehr vermag. 

i Mit List und Kunst wardst du hierher geführt, 
fortan jedoch soll dein Gelüst dich leiten, 
du hast die steilen Wege hinter dir.   ^ 

4 Vgl. S. Thomas Aqu., S. th. II. II. q. 184 a 3 ad 2: cum aliquis transit-de 
peccato in gratiam, transit de servitute in libertatem. 



36 Karl Deuringer 
f ' • Schau, wie die Sonne auf die Stirn dir leuchtet, 

du siehst die Gräser, Blumen und diä Büsche, 
die hier das Land aus sich allein erzeuget. 

Bis jene schönen Augen dir erscheinen, 
die durch ihr Weinen dir zu Hilf mich sandten^ 
magst du hier ruhen oder magst lustwandeln. 

Nicht warte mehr auf Wort und Wink von mir, 
denn frei, gerad und heil ist jetzt dein Wille, .    . 
und Schaden wärs, nicht ihm gemäß zu handeln. 

Drum kröne ich dich über dich zum Herren". (Purg. 27,121•142) 

In seinem Dank an Beatrice spricht Dante den inneren Sinn seiner Jen- 
seitsfahrt in ähnlicher Weise aus: 

•Hehre Frau, in der mein Hoffen grünet, , 
die du es littst um meiner Rettung willen, 
selbst in der Hölle deine Spur zu lassen, 

in soviel Dingen, die ich schauen durfte, 
seh ich durch deine Macht und deine Güte, 
was sie an Gnade bargen und an Tugend.' 

Du zogst aus Sklaverei mich in die Freiheit 
auf all den Wegen und durch all die Weisen, 
die zu bewirken du an mir vermochtest. 

• 
Bewahr du deine Großmut gegen mich, 
so daß mein Geist, den du gesund gemacht, 
dir wohlgefällig von dem Leibe scheide". (Par. 31, 79•90) 

III. Dantes Gang durch das Paradiso als Weg der Einigung 

Beim Gang durch Inferno und Purgatorio wirkt zwar als letzte treibende 
Kraft die göttliche Gnade, die, in Beatrice verkörpert, überhaupt erst den 
Anstoß gibt für Dantes Läuterungsweg. Die übernatürliche Kraft Gottes 
greift auch gelegentlich augenscheinlich ein, wo Dante mit Vergil zusammen 
nicht mehr gegen die Macht des Bösen aufkommt (Inf. 9; Purg. 9, 52 ff), aber 
das Wirken der göttlichen Gnade ist hier doch mehr latent. Im Vordergrund 
steht, von der Gnade angeregt und getragen, Wagnis und Tat der eigenen 
guten Kräfte im Menschen. Nachdem jedoch die volle sittliche Freiheit er- 
rungen ist, steht das menschliche Vermögen am Ende (vgl. Purg. 27, 128 f),. 
Vergil hat seine Aufgabe erfüllt: - " v 

•und willst du aufwärts dann zu ihnen steigen, 
braucht's eine Seele würdiger als ich, 
mit der ich dich bei meinem Scheiden lasse".     (Inf. 1,121•123) 

Fortan übernimmt die Gnade eindeutig und sichtbar die Führung. Was 
Dante nun noch zu durchschreiten bleibt, ist der Weg der mystischen Gott- 



Die ethisch-religiöse Wesensverwirklichung des Menschen 37 

einigung, für die er durch die voll errungene sittliche Freiheit zwar dispo- 
niert ist, deren Erlangung aber menschiichervBerechnung und eigenem Be- 
mühen entzogen ist. 

Auf dem Weg der Einigung wird der zur sittlichen Freiheit gelangte 
Mensch durch die Gnade von Stufe zu Stufe empor zur Einigung mit Gott 
geführt; vom Menschen her ist es ein •trasumanare", ein •Hinauswachsen 
des Menschen über sich selber" (Par. i, 70). 

Dante schaut in die Augen der geliebten Frau, die ihrerseits ihre Augen 
zum ewigen Licht hinlenkt. So trifft Dante durch die Vermittlung Beatri- 
cens der Strahl göttlichen Lichtes, und ohne dessen-zunächst gewahr zu 
werden, steigt er empor. Beatrice erklärt ihm, dieses Emporsteigen sei nun- 
mehr, nachdem alle Hindernisse beseitigt sind, für ihn ebenso naturgemäß 
wie für das Feuer, daß es aufwärts lodere (Par. 1,136-142). 

Dante steht jetzt im Zauber der unergründlichen Schönheit Gottes, die 
ihm zunächst im Antlitz der Geliebten von Himmelssphäre zu Himmels- 
sphäre strahlender aufgeht, bis er am Ende des Para,diso durch die Mittler- 
schaft Mariens für Augenblicke der unmittelbaren Schau Gottes teilhaftig, 
wird-Die beiden Prinzipien der Einigung mit Gott, Erkenntnis und Liebe, 
wachsen ständig im Aufstieg zu den höheren Sphären. Gott wird immer 
mehr als der alles überragende Wert begriffen und gewinnt immer mehr 
Kraft über die Seele. Die Erdkugel, die Dante nun aus unendlicher Ferne 
winzig klein sieht, erscheint ihm so, daß er •lächeln mußte ob des geringen 
Anblicks" (Par. 22,134). Immer mehr wird Erinnerung und Sprache macht- 
los, die Fülle des Geschauten wiederzugeben (Par. 23, 58-63; 30, 28*33). 

In Gott als ihrem Ursprung wird die Ordnung aller Dinge, wie sie in sich 
sind und wie sie zueinander sich verhalten, geschaut: 

•In seiner Tiefe sah ich, daß sich eint, 
v verbunden durch die Liebe ganz in eins, 

was durch das Weltenall hindurch verstreut".       (Par. 33,85•88) 

In dieser Schau wird Dante zu intuitiver Gewißheit, was der hl. Thomas 
schreibt5: •ea quae sunt divisim et multiplreiter in creaturis, in Deo sunt 
simpliciter et unite." Wie sehr das, was Dante hier schildert, sich dem Be- 
reich mystischer Gotteserfahrung nähert, zeigt ein Vergleich mit einer 
Vision der hl. Theresa von Avila': •Eines Tages hatte ich beim Gebet eine 
Vision von sehr kurzer Dauer,, in der mir gezeigt wurde, wie man in Gott 
alle Dinge schaut und wie er alle Dinge in sich enthält .~. es ist eine der 
großen Gnaden, die Gott mir zuteil werden ließ". 

Gott, begriffen als der höchste Wert, als das summum verum, summüm 
bonum, summum pulchrum, als derjenige, der in analogieloser Fülle und 
personaler Konkretheit die ganze Herrlichkeit des Seins besitzt, gewinnt 

5 S. th. I. q. 14 a. 1 "ad 2: alles, was in der Schqpfung geteilt Und vielfältig ist, 
ist JH* Gott einfach und geeint. ' 

• Vida de su misma 40, 9. 



38 Joh. B. Lotz S.J. 

nun solche Macht über die Seele, daß diese vor ihm jeden Willen zur Selbst- 
behauptung verliert und, ohne daß ihr geschaffenes'Personsein dadurch 
vernichtet würde, ihm sich ganz hingibt. Dadurch tritt gleichsam eine Anti- 
zipation der endzeitlichen Ordnung ein, die darin besteht, •daß Gott alles 
in allem ist" (1 Kor 15, 28). 

•Hier endete die hohe Phantasie; 
indesen wandte mir Begier und Wollen, 
so wie ein Rad sich wendet Speien' um Speiche, 
die Liebe, die beweget Sonn'_ und Sterne".      (Par. 33,142•145) 

Das Personale oder Existenzielle in deF Gegenwart 
und die christliche Verwirklichung 

Von Joh. B. Lotz S. J., Pullach bei München 

Unsere Frage bedarf von Anfang an einer scharfen Umreißung. Es geht 
hier nicht um das Wesen des Personseins im Gegensatz zur bloßen Einzel- 
natur, dessen Klärung bei der spekulativen Durchdringung des Geheim- 
nisses der Menschwerdung angestrebt wird. Auch handelt es sich nicht in 
erster Linie um das, was die Person seinshaft zur Person macht und sie 
wesentlich über das untermenschliche Einzelding erhebt, selbst wenn etwa 
geistige Umnachtung das Personhafte verdunkelt. In diesem seinshaften 
Sinn ist der Mensch durch seine Geistnatur eine Person; ihr kommen kraft 
ihrer geistigen Wesensart Verstand und freier Wille sowie persönliche Un- 
sterblichkeit zu. Was unsere Frage zunächst meint, ist die Verwirk- 
lichung des Personhaften, insofern der Mensch aus eigener Ent- 
scheidung seinen Weg bestimmt und sein Dasein verantwortlich über- 
nimmt, insofern er erst durch seinen eigenen Einsatz zu dem wird, was er 
ist. Damit wird der Gegensatz zu aller Ver-sach-lichung des Personhaften 
aufgerichtet, wonach die Person wie ein Ding bloß da wäre und sich treiben 
ließe. Allerdings greift dieser Gesichtspunkt der Verwirklichung auch auf 
das Seinshafte über, wie sich im einzelnen noch zeigen wird. Nach dem Ge- 
sagten ist klar, warum der obige Titel beim Christlichen die Verwirklichung 
akzentuiert. 

I 
Das Personale oder Existenzielle erwacht in der Gegenwart als Gegen- 

schlag gegen den Rationalismus, der das neuzeitliche Menschenbild 
auf weite Strecken ttjn entscheidend bestimmt. 

Das Mittelalter ging mit dem Aufstand der Natur gegen die Übernatur, 
insbesondere mit der Empörung der Vernunft (ratio) gegen den Glauben 




