
Literaturbericht 69 

Prüfung von Wundern für die Heiligsprechung: 
Cöngreg. Antepraeparatoria: 
26.  6.: Sei. Vinzehz Maria Strambi C. P., Bischof von JVIacerata und Tolentino, 

gest. 1. 1. 1824 in Rom. 
Congreg. Praeparatoria: s •' 
16.  6.: Sei. Vinzenza Gerosa, Mitstifterin (mit der sei. Bartolmäa Capitanio), 

der Schwestern de« Liebe, gest. 29. 6. 1847 in Lovere. 
8.  7.: Sei. Johanna de Lestonnac, Stifterin der •Töchter* U. L. Frau", gest. 2. 2. 

1640 (im Alter von 84 Jahren) in Bordeaux. 

LITERATURBERICHT 

Religionspsychologie. Von Hubert Thurn S. J., München 

l.Trillhaas Wolf garig, Grundzüge der Religionspsychologie. München, Chr. 
Kaiser Verlag 1946, 168 S., 8°. 
2. Spranger Eduard, Die Magie der Seele, Tübingen, J. C. B, Mohr (Paul 
Siebeck), 1947, VIII, 8°, RM. 3.20. 

1. Ein sehr anregendes, wertvolles Buch, 
dem auch wir Katholiken in den meisten 
der behandelten Fragen zustimmen. Das 
Inhaltsverzeichnis zeigt folgende Über- 
sicht: 1. Vorfragen, 2. Von der religiösen 
Anlage, 3. Probleme des Glaubens und 
des Zweifels, 4. Das Gebet, 5. Das Gewis- 

. sen, 6. Über Selbständigkeit und Unselb- 
ständigkeit des religiösen Lebens, 7. Die 
Geschlechter und die Religion, 8. Die Le- 
bensalter, 9. Kranke Religiösitätf 10. Re- 
ligionsverfall. 

1. In den Vorfragen werden zwei- 
Fragekomplexe besprochen: Der Gegen- 
stand der Religionspsychologie und deren 
Methode. Als Gegenstand wird die- 
jenige Überzeugung von wirkenden 
Mächten bestimmt, die im wesentlichen 
Glauben ist. Diese Mächte werden als 
•existenziell" bedeutsam erlebt und zwar 
im doppelten Sinn der Abhängigkeit Und 
der Norm. Als Methode wird die phäno- 
menologische gewählt: mit"Recht betont 
T., daß die induktive Methode durch den 
Hinweis auf eine große Anzahl von Fäl- 
len nicht sehr viel mehr gewinnt, als 
das, was die die einfache Reflexion des 

. beobachtungsfähigen Menschen fasseh 
kann. 

2. Die religiöse Anlage wird 
ausdrücklich als Kategorie a priori ab- 
gelehnt, da der Glaube wesentlich gegen- 
standsbezogen ist.' Damit wird jedoch 
nicht behauptet, daß Typen und Gegen- 
sätze religiöser Auffassungen und Rich- 
tungen nicht seelisch verankert seien. Als 
Typen werden beispielsweise der weib- 
liche, rezeptive und der männliche, ak- 
tive genannt. Der männliche stellt sich 
der persönlichen Entscheidung, 
während der weibliche in schlichter Tra- 
ditionsgebundenheit verweilt. Grund der 
Unterscheidungsmöglichkeit ist natürlich 
eine seelische Veranlagung. Die Frage 
nach den Voraussetzungen der heutzu- 
tage so auffallenden Glaubenslosigkeit, 
der unbedenklichen Metaphysiklosigkeit 
beantwortet T. mit dem Hinweis auf 
den •sensus numinis", der im Falle des 
Arreligiösen gar nicht oder nur schwach 
entwickelt ist. Dieser sensus numinis 
wird nach Analogie anderer •Sinne", wie- 
etwa des Sinnes für Kunst oder für Zah- 
len verstanden. So verlockend dieser Ge- 

. danke ist, so bietet er doch die Schwie- 
rigkeit, sich diesen Menschen als Torso 
denken zu müssen: Torso in ungleich 
schlimmerem Ausmaße als etwa im Falle 



70 Literaturbericht 

mangelnden Schönheitssinnes oder eines 
Unvermögens, mit Zahlen umgehen zu 
können. 

3. Im Abschnitt •Probleme des Glau- 
bens und des Zweifels" wird betont, daß 
die Schwierigkeiten, den christlichen 
Glauben zu beschreiben, beträchtlich 
sind. Schwierigkeiten sind nach Auffas- 
sung des Autous: 1. Per Glaube ist 
Gnade, Gabe Gottes, er wird also von 
Gott gewirkt. Damit entzieht er sich 
aber in seinen tiefsten Gründen der Be- 
obachtung und der Beschreibung, also der 
psychologischen Analyse. 2, Glaube ist 
•inkommensurabel", weder angreifbar 
noch beweisbar. Das ist allerdings eine 
protestantische These; überspitzt formu- 
liert sagt sie, daß der Glaube irrational 
ist. Das Vatikanische Konzil erklärte im 
Gegensatz hierzu, daß der Glaube ver- 
nünftig sei, also seine Voraussetzungen 
(in den praeambula fidei) einsichtig ge- 
macht werden können und müssen. Als 
weitere Schwierigkeiten werden genannt 
3. der Charakter des (protestantischen) 
Fiduzialglaubens, sowie 4. die Tatsache, 
daß Luther den Glauben als einziges 
•Werk" gelten läßt, das gerecht mache. 
•Der Fiduzialglauben widerstreitet dem 
Verlangen des modernen Menschen, Got- 
tes Dasein zu beweisen, der Glaube als 
Werk scheint wieder j|er absoluten Er- 
wählung des Menschen zu widersprechen. 
Psychologisch bedeutsam, also Fragen 
der Religionspsychologie, werden diese 
Zusammenhänge, insofern der (seelische) 
Akt des Glaubens hier entscheidend be- 
rührt wird. Kernstück der Überlegungen 
ist die Auseinanderfaltung der Bedeu- 
tungen- des •Glaubens". Der religiöse 
Glaube ist Fürwahrhalten eines" Unsinn- 
lichen, Nicht-wahrnehmbaren in ver- 
trauender Zuversicht, die vertrauende 
Hingabe ist, in der die jedem Menschen 
einwohnende existenzielle Angst über- 
wunden wird. Auch die Stellung des Wil- 
lens innerhalb des Glaubens(-aktes) 
wird erwähnt: der Wille kann etwas im 
Glauben festhalten, auch wenn die Evi- 
denz schon geschwunden ist, und muß 
bei vorhandener Evidenz den eigent- 
lichen Akt des Glaubens setzen. 

4. Ausgezeichnet sind die Gedanken 
über das Geltet. Die Ruhe als Folge 
des Gebetes, das Gebet der Zuversicht, 
dasvGebet als •Dienst" (Liturgie!), das 
Gebet als Macht (über Gottes Macht), 
das Gebet als Kampf, als •pneumatische" 

Erleuchtung werden eindringlich heraus- 
gearbeitet. 

5. Bei den Ausführungen über das 
Gewissen' werden die Fragen, die 
Tatsache des Gewissens betreffend, von 
denen seiner Artung unterschieden. In 
der Feststellung der Tatsache liegt ja 
manche schwierige Frage eingeschlossen: 
so die schlichte, was dena das Gewissen 
sei? Die •Stimme Gottes"? Wie ist das 
zu verstehen? Diese Stimme ist ja kei- 
neswegs etwas Gleichmäßiges, Unver- 
rückbares, vielfach im Gegenteil etwas 
Wandelbares, sogar von Mensch zu 
Mensch Veränderliches, sogar Unzu- 
verlässiges: es gibt ein laxes und ein 
feines Gewissen, ein. nachfolgendes 
und ein perplexes usf. Aufschlußreich 
sind die Reflexionen über die •Gottes- 
meidung^', den Gotteshaß • und seine 
Gründe. Hier ist das nicht auszutilgende 
Wissen vor dem Heiligen Gott unent- 
rinnbar zu stehen und ihm verfallen zu 
Sein (tremendum und fascinans) der Sta- 
chel im Fleisch. 

6. Im Abschnitt über •Selbständigkeit 
und Unselbständigkeit des religiösen Le- 
bens" wird auf die Tatsache der Mode, 
der Nachahmung und der Tradition ver- 
wiesen. Besonders lehrreich sind die 
Ausführungen über das Wachstum des 
Glaubens: der Ernst des Kindes, das den 
Vater oder die Mutter bei ihren religiö- 
sen Handlungen beobachtet und nach- 
ahmt, ist Grundlage des religiösen Le- 
bens. Aber was trägt denn dieses Nach- 
ahmen? Eine gewisse Leere, die aus-_ 
gefüllt werden möchte, Sehnsucht nach" 
feierlichem Gehaben, tief gründende Ehr- 
furcht? "Wichtig ist der Hinweis auf das 
Rollenspielen, das mit der Nachahmung 
gegeben ist: viele Menschen fügen sich 
widerspruchslos einem Schema religiöser 
Haltung ein, ohne zu prüfen oder prüfen 
zu können, ob diese Rolle ihnen ansteht. 
Treffend ist die Analyse der Nach- 
ahmung als Nachfolge, in der der Zu-' 
stand der Unselbständigkeit überwunden 
wird (Heiligenverehrung!). 

7. Die Erwägungen über die •Unter- 
schiede der Geschlechter" sind insofern 
lehrreich, als das Vorurteil der Bevor- 
zugung und besseren Religiosität der 
Frau angegangen und geklärt wird. Die 
leichtere Gefühlsansprechbarkeit der 
Frau, ihre größere Anschlußfreudigkeit, 
die Leichtigkeit der Gefolgschaft, ihre 
stärkere Anpassungsfähigkeit legen die 



Literaturbericht ,       71 

Vermutung   tieferer  Religiosität  nahe, des gelebten Lebens zu erkennen. Hier 
Der   Mann   ist   jedoch   verschlossener, ist dann die Krisis der Enttäuschung zu 
eigenständiger, schwerfälliger und eigen- überwinden: Bejahung des vergangenen 
williger, wird weniger leicht berührt • Lebens ist zugleich Bejahung des Todes, 
vor allem dringt vieles nicht nach außen: wenn dieses seinen Sinn,  seine Erfül- 
die Scham verschließt ihm den Mund. lung   gefunden  hat.   Und  dieser  Sinn 

8. Die Gedanken über die •Lebens- wird selbst in einem verfehlten Leben 
alter" und deren charakteristische- Hai- oder trotz manchen Versagens gefunden 
turig der Religion gegenüber sind beson- • in der religiösen Verklärung der Welt, 
ders   aufschlußreich.  Die  Religion  des 9 Als kranke Religiosität bezeichnet T. 
Kindes ist ganz auf Autorität und damit zunächst  die  Religiosität  psychopathi- 
auf Suggestion gegründet: es ahmt nach. scher und psychotischer Menschen. Bei 
Dabei ist die religiöse Welt •anthropo- seelisch Erkrankten sind Reaktionen, die 
morph" beschaffen. Die Bedeutung der man als gesunder Mensch •verstehen", 
•Vaterimago"  verdient besonders her- ^so nachvollziehen kann, von solchen zu 

-vorgehoben zu werden. Die Religion des trennen, die grundsätzlich nicht mehr 
Kindes ist optimistisch,darin rührend ein- nacherlebt werden können. Sehr zu Recht 
fältig. Für den Pubescenten ist die kriti- wird geltend gemacht, daß psychopathi- 
sche Haltung charakteristisch. Wenn auch sche Menschen oft auch im religiösen Be- 

, manches Kind seme religiösen Pflichten reidl zu Leistungen befähigt sind. Es 
sehr ernst mmmt, an dem Versagen schon ^^ auf Kretschmers •Geniale Men- 
schwer tragen kann • dann sollte der sdlenu verwiesen, ein Buch, in dem die 
Erwachsene das Kind ernster nehmen! Abnormitat großer Geister Gegenstand 
• so beginnt der eigentliche Kampf mit der Untersuchung ist. Als kranke Reli- 
den religiösen Vorstellungen Pflichten giosität wird. Vor allem eine Haltung be- 
und Aufgaben in den Entwicklungsjah- stimmt die aus dem Ressentiment er- 
ren. Vielfach führen getauschte, magische wächst wörtlich heißt es Seite 152 ff:- 
Erwartungen also Gebete, deren Erfolg Maßgebend dafur, ob es sich um eine 
ausblieb, mtellektuelle Zweifel, sittliche Erscheinung des Ressentiments handelt, 
Schwiengkeiten den Bruch - herbei. Inr bleibt zweierlei: Das eine Kennzeichen 
toleranz und Emspannertum charakteri- des Ressentiments ist die Entstehung 
sieren sowohl das allgemeine Benehmen einer seelischen Regung oder auch einer 
des Jugendlichen wie auch sein Verhal- vermeintlichen Tugend, einer Beurteilung 
ten im religiösen Bereich. Sehr treffend oder Bewertung usw. aus dem Gefühl 
sind die Gedanken über die Religiosität der eigenen Unterlegenheit. J)ie Trieb- 
des voll ausgereiften, vom Leben geprag- feder sicher Entstehungen ist zunächst 
ten und geformten Menschen,* der •hart" das Bedürfnis, sich selbst in seiner Be- 
geworden ist. Der Mensch hat sich in nachteiligung zu rechtfertigen, sodann 
diesem Alter in der Welt eingerichtet • <jie Absicht, sich zur Geltung, ja seine 
und mit ihr seinen Frieden gemacht. Das eigene Bewertungsweise oder Gefühls- 
Trachten nach einer jenseitigen Welt weise zur allgemeinen Herrschaft zu 
liegt ihm wenig. Die Pflichten rufen, bringen. Das andere Kennzeichen, das 
und die Tat wird gefordert. •In gewis- gerade bei ressentimentgeborener Reli- 
sem Sinn ist es ein der Welt zu- und von gion von Bedeutung ist, besteht ^arin, 
Gott abgewendetes Alter..." (S. 129). daß es zu keiner unbefangenen, aus- 
Die besonders" ausgeprägte Tatkraft die- schließlichen Hingabe an den religiösen 
ses Lebensabschnittes läßt die Letdabge- Gegenstandsbereich kommt, sondern daß 
wandtheit entstehen, die das Verstehen das ganze Gefühlsleben, daß alle Stre- 
der Welt aus religiösen (christlichen) bungen geladen sind mit Seitenblicken, 
Gründen aufschiebt, beschwerlich oder mit Nebenabsichten, daß auch in den 
unmöglich macht. Für das höhere Alter scheinbaren positiven Urteilen heimlich 
sind Passivität, Angst vor dem Tode, negative Stellungnahmen mitschwingen 
Güte, Stille, Abgeklärtheit bezeichnend, oder geradezu bewußt darin eingewickelt 
Alle diese Zuständlichkeiten und Eigen- sind..." x 
arten sind der Religiosität sehr förder- Auch der Aberglaube wird als krank- 
lich. Die •Welt" im Sinne der Heiligen hafte Religiosität gewertet, was insofern 
Schriften wird lebendiges Bewußtsein, zu Recht besteht, als der Glaube hier zu 
Im Alter verlangt der Mensch den Sinn Magie  wird,  darin  unvernünftig  und 



72 Literaturbericht 

widervernünftig zu ebensolchen Taten, 
Beschwörungen u. ä. Unsinnigkeiten ver- 
leitet. Während ,dem echten Glauben 
Vertrauen eignet, lebt der Aberglauben 
aus einem gewissen erregenden Probie- 
ren und Versuchen: es könnte gelingen, 
was ich vorhabe ... Andererseits ist der 
Aberglaube ohne ethische Konsequenz! 
Während der Glaube zur Erfüllung der 
Gebote Gottes anhält, abstrahiert der 
Aberglaube von derlei Zusammenhän- 
gen völlig. 

10. Der letzte Abschnitt •Religionsver- 
fall" beschäftigt sich mit einigen Tat- 
sachen der Religionsentfremdung. Eng 
hängt diese mit der Entwurzelung des 
Menschen, seiner Heimatlosigkeit infolge 
der Vermassung und Proletarisierung zu- 
sammen. (Es gibt auch Gebildete, die" 
proletarisch sind, weil sie entwurzelt 
sind!) Der Mensch der Masse verliert das 
Zusammengehörigkeitsgefühl, das der 
Religion notwendig oder nützlich ist. 
•Für die Religion ist je länger, desto we- 
niger Raum in der proletarischen Welt. 
Der reale Kampf ums Dasein ergreift 
den Menschen schon mit seinem Schul- 
austritt. Steht die Kirche mit ihrer 
•Feierlichkeit", mit ihrer Kanzelrethorik 
schon beziehungslos neben dem bürger- 
lichen Leben, so vollends ohne Beziehung 
zum Dasein des Industriearbeiters. Er 
hat keinen Zugang mehr zu der •Mytho- 
logie", zu der Wunderwelt der Religion. 
Das Dasein ist. unsäglich primitiv, un- 
geistig, "metaphysiklos geworden. Die 
meist aus bürgerlichen Verhältnissen ge- 
bürtigen Vertreter der Kirche haben oft 
keine Ahnung von der eigentlichen Welt 
des Arbeiters, und dieser sucht seine 
innere Welt auch geflissentlich vor den 
Vertretern der anderen Welt zu verber- 
gen..." 

Es gibt allerdings für den Entfremde- 
ten eine Wiedererweckung, Neuanknüp- 
fung • dann, wenn er die Heimatlosig- 
keit, das •Verlassen-am-Wege-liegen" 
erfährt und zu deuten versteht. Das Ge- 
meindeleben in Vorstadtgemeinden weist 
häufig eine große Zahl solcher lebendig 
gewordener, hellsichtig gewordener Chri- 
sten auf. die eine Periode des Unglau- 
bens in ihrem Leben aufzuweisen haben. 
Gerade sie wenden sich gerne einer per- 
sönlichen Form frommen Innenlebens 
zu..." 
1 Tröstlich ist der Schlußgedanke, daß 
die •Dekadenz", die Anlaß zum Pessi- 
mismus werden könnte, vor Gott in 
einem anderen Licht erscheint. In eine 
morbide, verfallene Welt hinein wur- 
de zum ersten Male die Frohbotschaft 
verkündet. Und sind nicht alle Zeiten 
von den religiösen Erweckem als •ver- 
fallene" erlebt worden? Und sind dem 
Walten, und Wirken Gottes Ende und 
Grenze gesetzt? Kann sich der Herr nicht 
aus Steinen Kinder Abrahams erwecken 
und aus Toten Lebendige machen?*" 

Der Überblick konnte lediglich einige 
tragende Gedanken herausstellen. Nur 
ein eingehendes Studium des Werkes 
selbst vermag die Fülle von Anregungen, 
Einsichten und Zusammenhängen an- 
sichtig werden zu lassen, zu denen es 
hinführen möchte  

Hervorgehoben zu werden verdient 
noch, daß die Ausführungen des Verfas- 
sers in den allermeisten Fällen mit den 
katholischen Auffassungen über die see- 
lischen Voraussetzungen des Glätibens- 
lebens übereinstimmen. Die dogmati- 
schen Verschiedenheiten, die nur an eini- 
gen wenigen Stellen zutage treten, spielen 
für die hier behandelten Fragen der 
praktischen Religiosität in ihren all- 
gemeinen Umrissen ein geringere Rolle. 

2. In diesem Buch veröffentlicht Spran- 
ger zwei Vorträge, die er in den Jahren 
1942 und 1943 gehalten hat. 

Der erste von ''hnen fand vor Psycho- 
therapeuten, einer Gesellschaft von Ber- 
liner Seelenärzten, statt. Das Thema 
•Zur Psychologie des Glaubens" bedeu- 
tete zu jener Zeit ein Ereignis. Wenn sich 
auch damals schon erste Konturen kom- 
mender Katastrophen abzuzeichnen be- 
gannen, so war doch der Siegestaumel 
noch allgemein, und der Hinweis auf die 

tieferen Gründe der menschlichen Seele, 
die Ursachen ihrer Erkrankung ein Wag- 
nis. Zumal dann, wenn der tragende 
Grund der Seele •Glauben", zu Sittlich- 
keit verpflichtender Glaube genannt und 
die seelische Krankheit als Abfall von 
diesem Glauben erkannt wird. 

Sprangers Gedankengänge sind etwa 
diese: Es gibt vier Tatsachen, die dem 
menschlichen Seelenleben als solchem 
eigentümlich sincf:' das Glücksstreben, 
das SucherT nach dem Sinn der Welt, die 



Literaturbericht 73 

moralische Bindung und die •Kämpfe an 
t den äußersten Grenzen der Seele". Keine 

dieser Gegebenheiten vermag ohne 
•Glauben" zu sein, verstanden oder be- 
standen zu werden, wobei unter Glaube 
•diejenige Art von Gewißheit über welt- 
anschaulich bedeutsame Sachverhalte" 
verstanden wird, •mit -der die persön- 
liche Existenz steht und fällt" (2). Spr. 
will damit eine Worterklärung, keine 
Sachdefinition geben; sie soll, unabhängig 
vom jeweiligen gegenständlichen welt- 
anschaulichen, Gehalt, für jeden religiö- 
sen Glauben in Bezug auf seine subjek- 
tiv erfahrbare Seite gelten. 

Das Glücksstreben: Der Mensch 
sucht in verschiedenen Objekten, die je- 
weils verschiedenen Schichten der Seele 
zugeordnet sind, sein Glück: in sinnlicher 
Lust, in den Werten des Wahren, Guten 
und Schönen usf. Sein Glück ist •viel- 
dimensional". In jedem Fall muß er glau- 
ben, daß ihn die Verwirklichung der 
Werte glücklich macht, d. h. er muß auf 
die Werte selbst vertrauend, sie mit seiT 
ner-ganzen Seele umfassen. Er setzt dar- 
um seine Person irgendwie ganz ein, 
wenn er sie zu verwirklichen sucht. Aus 
dem Glauben an die jeweiligen Werte 
erwächst erst die Kraft, sie zu erreichen. 

Das Suchen nach dem Sinji_der 
Welt: Der Besitz des •Glückes" ent- 
täuscht sehr oft, zumal letztlich der Tod 
alles in Frage stellt. So wird das mensch- 
liche Leben zu einem Suchen nach sei- 
nem Sinn. Die Welt als von uns erfah- 
rene Wirklichkeit gibt diesen Sinn nicht 
her. Ihre Kreise bleiben fragmentarisch. 
Erst der gläubige Mensch rundet sie ab. 
Im Glauben fügt sich ihm die Welt" zu 
einem Sinngefüge zusammen, so daß er 
die rauhe und zunächst unverstandene 
Wirklichkeit von innen her zu verklären 
und so zu überwinden vermag. 

Moralische Bindung: Jeder 
erfährt sie als eine unbedingte Forde- 
rung der Mitwelt, der man sich nicht 
entziehen kann. •Beweisen kann man 
den Geltungsanspruch der moralischen 
Normen nicht" (17), man muß an ihn und 
seine Sanktion •glauben". Insbesondere 
ist die christliche "Forderung der Liebe, 
die von niemandem restlos verwirklicht 
werden kann, ohne Glauben an einen 
ewigen und letzten Urgrund der Liebe 
undenkbar. Aber daß •alles aus Liebe 
sei", ist kein aufweisbarer Sachverhalt, 

... sondern eine Kraft des Sehens, die 
man aus sich heraufholen muß" (20). 

•Kämpfe an den äußersten 
Grenzen d.er Seele" : Es gibt •Of- 
fenbarungen des Inneren", die in der 
•einsamen Stimme'" {auch Gewissen, bes- 
seres Ich, Anruf Gottes genannt) ver- 
nommen werden, von denen aber •mit 
zureichenden Gründen nichts beweisbar 
ist" (21), die einfach da sind. Sie erinnern 
uns immer Wieder an unsere letzten 
Grenzen. Man kann sie daher •metaphy- 
sische Grundgefühle" nennen. Ohne 
Glauben an ihren inneren Sinn führen 
sie-den Menschen ins Nichts, erst der 
Glaube entwickelt aus ihnen ungeahnte 
Kräfte der Seele. Dieser •Glaube hat 
also nichts für sich, als die Dynamik der 
tieferlebten Widersprüche, die eine Lö- 
sung fordern" (23); beweisen läßt er sich 
nicht. Nur die heilenden Kräfte, die er 
hervorbringt, und ohne die unser Leben 
sinnlos und unerträglich wäre, sind seine 
Rechtfertigung. Unbeweisbar, aber auch 
unangreifbar (deshalb!), lediglich innerer 
Erfahrung der Notwendigkeit und inne- 
rem Wagnis zugänglich, steht er • in 
seiner Vorstellungswelt ein •Mythi- 
sches", in seiner Strahlungsfähigkeit und 
-kraft ein •Magisches" • der rationie- 
renden Vernunft entrückt, als Anfang, 
als neuer Beginn in dem Menschen, der 
ihn •gefunden" hat. Er ist so rätselhaft 
für den nur vernünftigen' Menschen, 
•daß eine bestimmte theologische Rich- 
tung erklärt: der Glaube kann nur von 
Gott geschenkt, nicht vom Menschen auf- 
gebracht werden" (23). 

Kritik: Spr. will seine Analyse des 
Glauben? auf das rein" Psychologische 
beschränken (vgl. S. 24), das also auf 
jeden echten religiösen Glauben zutref- 
fen soll. Die Wahrheitsfrage liegt außer- 
halb des Kompetenzbereiches der Psy- 
chologie. An sich ein fruchtbarer Ansatz- 
punkt, der manche Erkenntnis zutage 
fördert, die den Glaubensmetaphysikern 
verborgen bleibt. Wahn und wie der 
Glaube ins Bewußtsein steigt, daß er die 
Welt von innen her verwandelt, daß er 
Kräfte und Energien zur Auslösung 
bringt, die der Nichtglaubende nicht 
kennt, • das im einzelnen zu zeigen, ist 
Spr. in hervorragendem Maße gelungen. 
Es fragt sich nur, ob nicht die psychologi- 
sche Betrachtungsweise stillschweigend 
schon eine bestimmte metaphysische 
Struktur des Glaubens voraussetzt, die 



74 Literaturbericht 

nicht jeder anerkennen wird. Und das 
ist hier tatsächlich der Fall. Für Spr. ist 
religiöser •Glaube in seinem Kern seeli- 
sche Energieentfaltung" (25), aber kein 
Wissen um eine Wahrheit. Für uns kann 
der Glaube keine Kräfte entfalten, wenn 
wir nicht wissen, daß Gott zu uns ge- 
sprochen hat, und sein Zeugnis von ab- 
soluter Wahrhaftigkeit ist. Der Glaube 
ist seinem Wesen nach intentional ge- 
richtet und zwar auf die Wahrheit des zu 
erfassenden Gegenstandes. Darum gibt 
es für uns keine absolute Trennung von 
Glaube und Wissen. Christlicher Glaube 
ist kein blindes Sichhineinstürzen in Un- 
begreifliches, sondern ein klares Wissen 
um die Vernünftigkeit seiner Grund- 
lagen und darum auch um die absolute 
Wahrheit seines Inhaltes, ohne daß da- 
mit das ihm innerlich ebenso anhaftende 
wesentliche Dunkel einfach aufgehellt 
und darum sein Wagnis aufgehoben 
würde^ Der christliche Glaube kennt da- 
her •Evidenz", eine eindringliche, bei 
großen Bekehrungen geradezu unauf- 
schiebbare, aufdringliche Klarheit. Er- 
lebt es der Seelsorger nicht immer wie- 
der, daß Menschen, die aus dem Unglau- 
ben zurückfinden, von ihrer Vernunft 
geleitet, den Zugang zur Welt des Glau- 
bens finden, und daß die Vernunft 
viele, den Zugang zu ihm verwehrende 
•Rätsel auflöst? Daß die Vernunft, 
besser der vernünftige Mensch mit Stau- 
nen und Ergriffenheit den Sinn dort be- 
greift, wo er ihn ohne Glauben nicht 
sehen noch finden konnte. Vor der^gläu- 
bigen Vernunft erscheint also auch 
der Inhalt des Glaubens selbst als w a h r 
und gut, als Lösung und Erlösung aller 
Wirrungen. 

So genaue und tiefe Analysen darum 
Spr. auch für die einzelnen Betätigungs- 
weisen des Glaubens herausgearbeitet 
hat, so sehr er erwiesen hat, wie nur der 
•gläubige" Mensch die Welt meistern 
und •Berge versetzen" kann, so unheil- 
voll muß sich doch die radikale Tren- 
nung von subjektivem Glaubensakt und 
seinem intentionalen Gegenstand aus- 
wirken. Wer wollte leugnen, daß auch 
viele'Nationalsozialisten im Sinne Spran- 
gers ^gläubig" gewesen sind und echte 
seelische Energien aus sich heraufgeholt 
haben! Spr. irrt sich sehr, wenn er meint, 
er habe sich nur auf dem Gebiete der 
Psychologie bewegt. Seine Ausführungen 
sind voll von metaphysischen Aussagen, 

die doch offenbar den Anspruch absolu1- 
ter Wahrheitsgeltung haben sollen. Spr. 
kommt zu sehr vom protestantischen 
Glaubensbegriff und seiner allmählichen 
Umformung in der Geistesgeschichte der 
Neuzeit her, um einen inneren Zugang 
zum katholischen und für uns einzig 
wahren Glaubensbegriff finden zu kön- 
nen. Was wir aber anerkennen müssen, N 
ist der existenzielle Ernst und die abso- 
lute Aufrichtigkeit, die nur das sagen, 
wozu sich der Autor selbst durchgerun- 
gen hat. Und gerade darum; bleiben seine 
Ausführungen ein Bekenntnis zum Chri- 
stentum, das wir dankbar hinnehmen. 

Derz w'e iteVortrag hat als The- 
ma •Die Schicksale des Christentums in 
der modernen Welt". 

Spranger führt hier zunächst aus, wie 
das Christentum als geschichtliche Er- 
scheinung und Wirklichkeit an •dem un- 
heimlichen Schwanken" der mensch- 
lichen Welt Anteil hat. Gefährlichste Er- 
schütterungen des Geistes in Vergangen- 
heit und_ Gegenwart haben auch an sei- 
nen Festen gerüttelt und Verwirrung in 
die heiligen Räume getragen. Wenn sich 
der Autor dennoch klar zu diesem Chri- 
stentum bekennt, dann deshalb, weil er 
weiß, daß es allein fähig ist, •die tragen- 
den 'Fundamente unserer (abendländi- 
schen) Kultur" zu erhalten. Er meint, daß 
die Frage nach der Erhaltung dieser Kul- 
tur •jeden von uns im tiefsten bewegen 
müßte". Der christlichen Weltanschau- 
ung muß ein wahrer Wesenskern ein- 
wohnen, wenn sie eine solche Kultur 
hervorbringen konnte, mag auch dieser 
Kern nicht mehr verstanden werden. Die 
geänderte Bewußtseinsverfassung und 
das damit zusammenhängende neue totale v 
Weltbild hindern das Verständnis der 
alten Wahrheiten. Die Einlagerung der 
Erlebnisweisen in das Ganze der Seelen- 
struktur ist verändert, nicht nur Sprach- 
bau und Wortschatz der neuen Zeit. Wir 
denken anders, weil wir andere Erfah- 
rungen haben als ehedem, und wir füh- 
len anders, weil wir andere Denkinhalte 
in uns tragen. Dies Anderssein wird be- 
sonders in der Entwicklung der letzten 
200 Jahre • seit und infolge der Aufklä- 
rung • spürbar und greifbar. Von da an 
sind die Versuche, das Christentum im- 
mer wieder neu zu sehen, zu •interpre- 
tieren", nicht mehr abgebrochen. Nach 
Sprangers Ansicht sind diese Verstehens- 
versuche Neugestaltungen des Ur- 



Literaturbericht 75 

"Christentums, das selbst jn den Bereich 
•der uralten magisch-mythischen Denk- 
weise" hineinrage. Die Neugestaltungen 
sind das rationale, das moralistische, das 
spekulative und das historische Christen- 
tum. Spranger fügt diesen Ausgestaltun- 
gen eine letzte Form hinzu, die er einen 
eigenen Deutungsversuch nennt. • Skiz- 
zieren wir kurz die einzelnen Phasea in 
der Entwicklung des christlichen Ver- 
ständnisses, wie der Vf. sie sieht. 

1. Das Urchristentum. Es fiel 
seiner Entstehung na* in eine Zeit, die 
seinen Inhalt lediglich auf den als neu 
und einzigartig empfundenen Bedeu- 
tungsgehalt, den Bedeutungskern hin 
prüfte bzw. unter dieser Rücksicht Stel- 
lung zu ihm nahm. •Die äußeren Zeichen, 
unter denen es kam, fielen jedoch nur in 
wenigen Punkten aus dem vertrauten 
Weltbild heraus ..." (35). Heute ist die 
Situation die, daß •sein Grundgehalt so 
allgemein bekannt ist, daß in weiten 
Kreisen ein gefährliches Verblassen 
durch Gewohnheit eingetreten ist, wäh- 
rend das äußere Geschehen, das viel- 
leicht nur auf die Seite der Ausdrucks- 
formen gehört, durchweg als Wunder- 
werk erscheint" (35). Für das Altertum 
war die Vorstellung, daß ein Gott sich 
in einen Menschen verwandle, durchaus 
nicht unerhört. Ferner war es nichts Un- 

• gewöhnliches, daß sich Gott im Traume 
oder im Wachen dem Menschen, dem er 
etwa Entschlüsse oder Befehle gab, mit- 
teilte. Auch daß sich Steine in Brot oder 
Wasser in Wein verwandelten, war der 
Vorstellung des mythisch-magischen 
Menschen ^nichts Unmögliches, Denk- 
fremdes, y. 

2. Die rationale Neugestal- 
tung des Christentums: •Die wichtigste, 
aber" in ihren Folgen zunehmend ver- 
hängnisvolle Übersetzung, die das Chri- 
stentum erfuhr, war die in die Sprache 
der Wissenschaft..." (37). Wissenschaft 
will in allgemein gültigen Begriffen 
Wahrheit mitteilen. •Deshalb bindet sie 
sich an sorgsam durchdachte, festgelegte 
Methoden und strebt nach begrifflich 
eindeutiger Fassung ihrer Sätze" (38). 
Schon die Apologeten und Kirchenväter 
entljehen  der  spätantiken  Philosophie 

'"mindestens das Begriffsmaterial, um Ge- 
halte des Christentums auszudrücken 
und der zeitgenössischen Denkweise an- 
zugleichen. Ein zweiter ganz großer Ver- 
such in dieser Richtung war die Schola- 

stik" (38). Die Aufklärung, um die es dem 
Vf. hier ausschließlich geht, stellte als 
höchstes Prinzip die Vernunft auf, vor 
der sich auch Gott und seine Offenbarung 
zu verantworten hatten. Es gibt deshalb 
keine übernatürliche Offenbarung mehr, 
sondern nur mehr ein •lumen naturale". 
Was ihm entspricht, kann angenommen 
werden, was ihm widerspricht, kann 
nicht wahr sein, was über dieses hin- 
ausgeht, kann mindestens nicht ver- 
pflichten. Die Folge des Wagnisses, die 
Offenbarung •aus eigener Vernunft unch 
Kraft zu kritisieren", ist die Leugnung 
des •Übervernünftigen" der Offenba- 
rung: ist das rationalreduzierte Christen- 
tum. Damit Avar der XJbergang zu einem 
autonom-menschlichen Weltbild voll- 
zogen. Der menschliche Stolz, der sich an 
die Kritik, die zerfetzende1 Kritik der 
Offenbarung wagte, modelte das Chri^ 
stentum nach menschlichen Maßstäben 
um. 

3. Die Umgestaltung des Christentums 
durch den Moralismus: •Die Reli- 
gion wird ausschließlich durch die Sitt- 
lichkeit bedingt, sie wird zu einem bloßen 
Anhang der Moral" (43) (Kant). •Das Da- 
sein Gottes wird gleichsam durch das 
sittliche Bewußtsein garantiert" (43). 
Gott wird einzig und allein in der Stim- 
me des Gewissens faßbar. Mehr als die- 
sen im Gewissen befehlenden Gott 
braucht der Mensch nicht. Chrjstus wird 
•eine praktische Idee". Seine historische 
Existenz ist für den aufgeklärten Morali- 
sten nicht das Wesentliche. Christus ist 
das Musterbeipiel eines absolut sittlichen 
Wandels. Seine Sittenlehre und sein 
Wandel bis zum Tode sind das Entschei- 
dende. Andere Geheimnisse sind an ihm 
nicht zu finden. Jesus ist also durchaus 
menschlich • entweder nur ein reiner 
irdischer Lehrer der Moral, ein histori- 
sches Tugendwunder•oder eine a priori 
entworfene praktische Vernunftidee des 
Gewissensverkünders. Im Pietismus wird 
dann das gefühlsbewegte Innere des 
Menschen zum Leitstern sittlicher Be- 
stimmung. Jesus Christus kann dann 
noch mit liebevoller Sympathie als das 
Vorbild eines reinen Herzens umfaßt 
werden... 

Thesenförmig ist •diese rein morali- 
sche Umdeutung des Christentunis in der 
Aufklärungszeit" durch folgende Sätze 
gekennzeichnet (45): 1. •Religion ist im 
wesentlichen ,mnerweltlich', die innere 



76 Literaturbericht 

Offenbarung durch das Gewissen ge- 
nügt". 2. •Nur auf das Moralische in der 
Religion kommt es an". 3. •Auch Gott 
kann nicht gegen die Moral, deren Fol- 
gen sich klar im menschlichen Bewußt- 
sein bezeugen". 4. Die Folge von alledem: 
•W i r Menschen entscheiden vermöge 
eines in uns gegebenen Kriteriums über 
das, was von Gott sein kann. Die ewige 
Idee des Idealmenschen in uns ist also 
wichtiger als der historische Jesus Chri- 
stus". 

4. Das spekulative Christen- 
tum: Das Zeitalter der großen spekula- 
tiven Systeme (Fichte, Schelling, Schleier- 
macher und Hegel) stellt gegenüber den 
bisher genannten Deutungsversuchen des 
Christentums in gewissem Sinne einen 
Rückschlag dar: Man begann wieder von 
Gott auszugehen, dem •Geist" schlecht- 
hin, nachdem ' im Rationalismus der 
Mensch das Maß aller Dinge gewesen 
war. Zusammengedrängt gibt Spranger 
das Grundanliegen des •gewaltigen phi- 
losophischen Mythos" der spekulativen 
Zeit nach dem •kühnsten und allseitig- 
sten Denker", Hegel, wieder. Er führt 
aus: •Der Mensch, man kann es nicht 
leugnen, scheint aus der Natur heraus- 
zukommen. Wie.könnte aber die Natur, 
die in ihren untersten Schichten tot ist, 
zu Bewußtsein gelangen, wenn das Gei- 
stige, und somit Bewußtseins f äVh i g e, 
nicht keimhaft schon in den vormensch- 
lichen Stufen drinläge? Auch die Natur 
ist also eine Manifestation des Allgeistes, 
jedoch noch ohne Bewußtsein. Im Tier 
leuchtet Empfindung auf, die erste Wahr- 
heit der Natur. Im Menschen läutert sich 
dies Licht empor zum Denken. Da das 
Denken aus Gott sein muß, wird es auch 
bis zu jener höchsten Stufe hinlangen, 
wo es die letzten Gedanken des Gottes 
denkt, der ohne d_e,n Menschen ewig in 
sich verschlossen bliebe. In dieser Mit- 
gift, die der Allgeist dem 'denkfähigen 
Menschen verliehen hat, hat sich der Ur- 
grund der Welt zur Genüge geoffenbart, 
und zwar in dem Sinn, daß er durch den 
Menschen hindurch zum vollen Bewußt- 
sein seines unendlichen Wesensgehaltes; 
hindurchgedrungen ist" (52). 

Was ist aber nun mit dem Christen- 
tum, fragt der V^. Seine Antwort lautet: 
Es bedeutet einen historischen Mythos, 
der (den) ewigen Weltprozeß in heiligen 
Bildern ausspricht. Christliche Offenba- 
rung ist also Verbildlichung gött- 

lichen Seins und Wirkens im Weltprozeß. 
Was ist also das Ergebnis dieser Ent- 
wicklung? •1. Das rationalistische Prin- 
zip des Vorranges der ewigen inneren 
Offenbarung vor der zeitlichen, angeb- 
lich von der Überwelt her vermittelten, 
bleibt erhalten. Insofern steht die speku- 
lative Philosophie in der Linie, die von 
der Mystik herkommt. 2. Das moralische 
Kriterium der Echtheit der Offenbarung 
bleibt auch erhalten, aber im Gegensatz 
zum Standpunkt des kalten Sittengeset- 
zes vertieft zum Geist der Liebe (aus der 
der Welt-prozeß nur zu verstehen ist!), 
die -^ wie bei Goethe • das höchste 
Gleichnis Gottes ist. 3. Es findet sogar 
eine Art von Rückgang zur Magie statt. 
Denn die dialektische Logik trägt noch 
Spuren von ihr ... Es gibt für den Men- 
schen ein Partizipieren am Göttlichen, 
das sich von der verschleierten Identität 
bis zur Wesensverschmelzung im reinen 
Denken erhebt..." (51). 

5. Das historische Christen- 
tum: Die grundlegenden Gedanken sind 
etwa diese: •Die Quellen, auf die «ich der 
christliche Glaube stützt, gleichviel ob 
kanonisiert oder der sonstigen Literatur 
zugehörig, unterscheiden sich in ihrem 
Ursprung nicht von den Erzeugnissen 
ähnlicher Art bei anderen Religionen. 
Sie sind nicht das alleingültige Wort Got- 
tes selbst, sondern Denkmäler frommer 
Erregungen, die aus rein menschlichen 
Erlebnissen und Vorstellungen hervor- 
gegangen sind. Wörtliche Inspiration 
kommt erst recht nicht in Frage. Auch 
Jesus selbst war ein Mensch wie andere 
Menschen, und also in seinem Erdenwal- 
len allen Gesetzen unterworfen ... Im- 
merhin, er war ein einzigartiges religiö- 
ses Genie, der unbestreitbar größte 
Gottsucher und Gottverkünder, den wir 
im Abendland kennen. Dieser hervor- 
ragenden Bedeutung, in^der Religions- 
geschichte entspricht die eminente Nach- 
wirkung in der christlichen Gemeinde, 
die es psychologisch verständlich macht, 
daß man ihn selbst als Gottessohn an- 
gebetet hat" (54). Diese Konstruktion des 
Historismus ist geistesgesichtlich einmal 
als Rückschlag gegen das spekulative 
Zeitalter zu werten, aber auch als Folge- 
erscheinung der pösitivistischen Wissen- • 
schaftsauffassung. Spranger verfolgt die 
Entwicklung des Historismus in seinen 
verschiedenen Arten und Entwicklungs- 
phasen • eine sehr aufschlußreiche Dis- 



Literaturbericht 77 

Hussion, der wir hier aber nicht folgen 
können. 

6. Einen neuen; •Verstehens- 
versuch" desChristentums legt 
nun Spranger selbst vor. Man könnte ihn 
das •magische Christentu m" 
nennen. 

Was versteht E. Spranger in diesem 
Zusammenhang unter •Magie"? •Magie- 
ist ursprünglich eine Praxis, eine Art 
der tätigen Einwirkung auf die Welt" 
(66). •Der primitive Mensch will sich 
gegenüber der Welt erhalten; er glaubt 
Mitte^ zu besitzen, durch die er sich die 
verborgenen Mächte, die sein Dasein un- 
heimlich umgeben, gefügig machen kann. 
Magie ist eine altertümliche Vorstufe der 
Technik" (66). Erkenntnistheoretische 
Voraussetzung des magischen Weltbildes 
ist die Auffassung, daß der Mensch in 
der Welt, in den Dingen der Welt, •wil- 
lensartigen, affekterfüllten Wesen", •Dä- 
«monen" gegenübersteht, die er zu be^ 
schwichtigen, zu gewinnen sich unter- 
tänig machen will. Das Mittel ist die Ma- 
gie. •Das Verhältnis des Menschen zur 
Welt ist also ein allgemeines Ich-Du- 
Verhältnis. Ein Lebend-Beseeltes trifft 
auf Lebend-Beseeltes" (67). Im Kampf 
ums Dasein versucht der magisch-den- 
kende Mensch Gewalt zu erlangen über 
das ihm entgegenstehende Du der "Welt. 

Die Methode des magischen Tuns ist 
der Ritus. In bestimmt festgelegten Bräu- 
chen, Vorschriften will man einen Erfolg 
erzwingen. Nach Sprangers Auffassung ist 
nun die eigentlich^, unmittelbare Folge 
des Ritus nicht die Änderung1 von äuße- 
ren Dingen, etwa. <Jes Wetters, sondern 
eine Kraftgewinnung dessen, der die ma- 
gische Übung vollzieht. Der Magier emp- 
fängt durch den magischen Ritus eine 
Kraft, durch die erst eine Beeinflussung 
äußerer Umstände möglich wird Deshalb 
nennt Spranger den magischen Ritus eine 
Art methodischer Seelenpflege, durch die 
sich der Magier zu göttlicher Kraft emr 
porsteigerte. •Er blieb nicht der Qual des 
bloßen stillen Leidens ausgesetzt. Er 
kompensierte nach innen, was ihm an 
äußerer Macht abging" (72). Die Magie 
wird deshalb wesentlich getragen von 
einem leidenschaftlichen Wunsch, von 
einem faustischen Sich-Aufbäumen gegen 
ein, vernichtendes Schicksal. •In der Ma- 
gie ringt die Seele mit ihren tiefsten An- 
sprüchen gegen das Schicksal" (74). Und 

diese   tiefsten   Ansprüche   sind   Sich- 
behaupten, Herrschaft in der Welt. 

Und nun das Christentum? Blieb in 
ihm etwas von der Magie zurück? Die 
Grundhaltung des Menschen: sich-be- 
haupten zu wollen, die Welt zu beherr- 
schen ist die gleiche geblieben. Magisch 
kann die Haltung des Menschen zum 
Menschen sein • der ein Du ist, mit desr 
sen Kräften man sich mißt; magisch das 
Verhältnis zum eigenen Ich, das sich 
wunderbarerweise spalten läßt, wie dies 
so .anschaulich in Seelenkämpfen in Er- 
scheinung tritt; magisch das Verhältnis 
zur •Seeie", die man wandeln kann und 
wandeln will. Gewöhnlich geht aller- 
dings der moderne Mensch den Weg ra- 
tionalen Verarbeitens und Bearbeitens. 
Aber •in aufwühlenden Lebenslagen, die 
äußerste Anpassung erfordern" (80) bit- 
tet auch der. Mensch •die geheimen 
Mächte um K r a f t" (86). Und dieses Tun 
steigert seine Kraft. Und diese Kraft 
empfängt stärksten Auftrieb durch den 
•Glauben" (87). Und der Glaube wächst 
durch das Bitten. Eine Art der Wand- 
lung, der inneren Kraftsteigerung ist das 
Wunder: eine innere Wandlung, die 
Errechnetes übersteigt, es zunichte macht. 
Der Mensch, getragen vom Glauben, der 
Kraft, die er sich erbat, greift in geheim- 
nisvolle Räume des Seelischen, di^ dem 
nur überlegenden Menschen nicht zu- 
gänglich sind. Als magisch deutet Spran- 
ger das im Christentum so entscheidende 
Phänomen der •Begegnung", der Begeg- 
nung des Menschen mit Gott, das ein 
Hineingreifen und -langen *in Kraftfel- 
der oft ungeahnter Mächtigkeit bedeu- 
tet. Magisch ist die tiefe Einfühlung mit 
dem Du in der Liebe", magisch endlich 
die •Teilhabe" am Göttlichen. Grundlage 
der Teilhabe und des Einswerdens ist 
die •Reinheit" der Seele. •Alle Magie ist 
im Christentum sittliche Magie". 
•Wer aus der Reinheit des Herzens her- 
aus existiert, lebt aus der Kraft des 
Einen, allein guten Gottes heraus" (78). 

Die •Reinheit" des Herzens in der 
Liebe ist ein Leer-werden von sich selbst, ' 
damit Gottes Kraft einziehen kann. Und 
diese Kraft wandelt die Seele, daß ihr 
alles zum Besten gereicht, das Negative 
zum Positiven gewandelt wird. Die Kraft 
ist das Ergriffensein von der Liebe Got- 
tes, der die Liebe zu Gott antworten soll. 
•Der Sinn der christlichen Botschaft liegt 
darin, daß die Seele still und stark ge- 



78 Literaturbericht 

macht wird, alles zu tragen, was das Le- 
ben an Leiden auferlegt; aber mehr als 
dies, sie soll gerade an diesen negativen 
Daseinsinhalten der Wahrheit inne wer- 
den, daß sie in ihrem ewigen Kern von 

\ solchen unberührbar ist, soll also die 
Welt überwinden. Dies ist die.Sendung 
Jesu; insofern er Mensch ist, daß Äußer- 
ste zu leiden, das dem Menschen wider- 
fahren mag; insofern er Göttliches in sich 
trägt,, durch die Tat zu erweisen, daß die 
Seele nicht um ihr Ewiges gebracht wer- 
den kann" (105). •In der Welt • über 
tder Welt" ist die Losung des Christen. 

Kritik: Versuchen wir zunächst ein- 
mal Sprangers Gedanken unter reli- 
gionspsychologischer Rücksicht zu sehen. 
• Wenn der sprachliche Ausdruck eben- 
so wie die gedankliche^Konzeption auf 
den Katholiken befremdlich wirken • 
Christentum und Magie, magisches Chri- 
stentum, magische Kraft usf. •, so wird 
ein ruhiges Überdenken dennoch zu dem 
Ergebnis kommen, daß hier sehr Tiefes 
und Hohes gesagt wird. Es gibt im Chrir 
sten, je mehr er aus seinem Glauben 
lebt, geheimnisvolle Kräfte, Kräfte des 
Widerstandes, Kräfte des Aufschwungs 
und innerlicher Freude, Kräfte des •den- 
noch" bei aller Verzagtheit, Kräfte, die 
eine eigene Hintergründigkeit haben, die 
da sind und dennoch nicht gesehen, ja 
vom NichtChristen nicht einmal geahnt, 
viel weniger erkannt und begriffen wer- 
den können • das ist ihre Tiefe. Und zu- 
gleich sind diese Kräfte subtil, fein, zart; 
sie kommen von oben her; geheimnisvoll 
ist ihr Kommen und Gehen. Der Geist 
weht eben, wann und wo er will... Des- 
halb sind diese Kräfte etwas Hohes, etwas 
Heiliges, etwas Göttliches. Mag man 
auch das Wort •Magie" in unserem Zu- 
sammenhang mit Recht ablehnen • es 
handelt sich beim christlichen Glauben 
und seiner Hauptbetätigung im Gebet 
um mehr als um eine Selbsthilfe, um 
mehr als um eine durch Techniken und 
Riten bewirkte automatische Heraufstei- 
gerung eigener Kraft (was IVtagie doch 
sagen will) •, weil trotz anderer Sinn- 

gebung ein unchristlicher Rest bleibt, so 
wird man den rein psychologischen Ana- 
lysen Sprangers doch in vielem folgen 
können und dem Vf. dankbar sein, daß 
er den Menschen der Jetztzeit neue Zu- 
gänge zum •Glauben" erschließt. Denn 
dieser Mensch hat es verlernt, mit ande- 
ren Kräften als denen der physikalisch- 

technischen Welt zu rechnen. Schon dß 
geistigen Kräfte gelten bei ihm nicht 
viel, von den religiösen weiß er schon 
gar nichts. Nun wird er hier, von der 
einfachen inneren, gläubigen Erfahrung 
her, auf Kräfte hingewiesen^ die man 
nicht wägen, noch zählen noch messen 
kann, die aber nichtsdestoweniger Mäch- 
te sind, mit deren Hilfe das Leben be- 
standen, ja mit denen die Welt umge- 
staltet wird. Diese langsame und gleich- 
sam absichtslose Einführung an eine 
rieue, vielen unbekannte Welt, in einer 
einfachen, allen verständlichen Sprache, 
ohne das Rüstzeug der theologischen 
Terminologie, wird manche mehr'über- 
zeugen als eine unmittelbar christliche 
Unterweisung und könnte für viele der 
erste Schritt sein^ den sie wieder in die 
religiöse Welt hinein tun. 

Auch die Gedanken über das rationa- 
le, das moralische, spekulative und histo- 
rische Christentum werden manchem 
Gebildeten zeigen, aus welchen Quellen 
sein eigener •Glaube" zum großen Teil 
stammt, werden ihn darum skeptisch 
gegen sich selbst und damit aufgeschlos- 
sen für ein neues Suchen machen. Denn 
es ist ja gerade die Absicht Sprangers, 
zu zeigen, wie alle jene Versuche, das 
Christentum neu zu sehen und zu ge- 
stalten, nur Durchgangsstadien waren, 
tastende Versuche, sich einen ewigen 
Gehalt anzueignen, und je mehr sie sich 
absolut letzten, sdesto mehr von dem ur- 
sprünglichen Verständnis dieses Gehal- 
tes abwichen. Es ist um so wertvoller, 
den modernen Menschen darauf hinzu- 
weisen, je mehr jene geschichtlichen Er- 
scheinungsformen des Christentums auch 
heute noch durchaus lebendig sind. Es 
wäre allerdings zu betonen gewesen, daß 
die Einflüsse dieser geistigen Strömun- 
gen den Katholizismus weit weniger be- 
rührten als den Protestantismus. Einmal 
weil hier die Verkündigung des Glau- 
bens, selbst wenn sie dem Zeitgeist ver- 
fiel, dennoch immer noch im Rahmen der 
traditionellen Lehre blieb, während der 
protestantische Geistliche in seiner Be- 
rufsausbildung, vielfach wenigstens, auf 
Männer hingewiesen war, die völlig unter 
dem Einfluß^der jeweiligen philosophi- 
schen Strömungen standen. Zum anderen 
war das Offenbarungsgut in den Dogmen 
so klar, fest und eindeutig -verankert, 
wurden Lehrmeinungen, die in der Spra- 
che der Zeitphilosophie auftraten, einer 



Literaturbericht 79 

solch scharfen Kritik unterzogen, vor 
allem an der Tradition gemessen, und 
wenn sie ihr nicht entsprachen,, so be- 
dingungslos verworfen, daß eine sub- 
stantielle Gefährdung des Glaubensgutes 
nicht in Frage kam. Anders im Prote-. 
stantismus: Durch einen fortdauernden 
Rationalismus hat man den eigentlichen 
Kern des christlichen Glaubens immer 
mehr aufgelöst, so daß von ihm nichts 
mehr übrig blieb als ein paar dürre Da- 
ten der Vernunft. Der moderne Mensch 

\ 
kriterium ist ihm dabei nicht die innere 
Einsicht in die Grundlagen und die Vor- 
Stellungswelt des christlichen Glaubens, 
sondern die Tatsache, daß seine Auffas- 
sung in einzigartiger Weise wieder jene 
Kräfte wachrufe, von denen oben die 
Rede war. Ein Kriterium, das wir nicht 
annehmen können, weil es uns in keiner 
Weise aus dem Subjektivismus der Ver- 
gangenheit herausführt. So sehr wir da- 
her den Versuch Sprangers'schätzen, in 
ehrlichem Suchen wieder zu den Grund- 

ist so dogmenfeindlich geworden, daß es  lagen des Christentums zurückzufinden, 
schwer halten wird, auch nur die Grund- 
wahrheiten der christlichen Offenbarung 
in der Sprache der heutigen Zeit wieder 
verständlich zu machen. • Was- den Mo- 
ralismus angeht, so ist es immerhin lehr- 
reich, daß gerade; das protestantische 
Christentum, das im Protest gegen die 
Werkgerechtigkeit begann, weithin in 
einem reinen Ethizismus endigte.•Nicht 
weniger ist die Folge der betont anti- 
philosophischen Haltung der. evangeli- 
schen Theologie eine wilde Spekulation 
auf dem Gebiete der christlichen Offen- 
barung, wie die Christian Science, die 
Theosophie und die Anthroposophie je- 
dem zeigen. Und endlich ist erst heute 
die allgemeine Relativierung des Glau- 
bens durch das historische Christentum 
die populäre Religion des Durchschnitts- 
gebildeten, der sich nicht weiter binden 
will. 

Von hierher gesehen bringt uns~auch 
Spranger keine Überwindung der oben- 
genannten -ismen. Auch für ihn sind die 

so müssen wir doch seinen Weg als un- 
genügend ablehnen. Es würde, hier zu 
weit führen, all die philosophischen und 
theologischen stillschweigenden Voraus- 
setzungen aufzuzeigen, die Spranger zu 
seiner Lösung kommen ließen. 

Eines müssen aber auch wir aus sol- 
chen Bemühungen lernen. Auch die 
katholischen Christen sind weitgehend 
von jenen Zeitströmungen, die Spränger 
zu überwinden sucht, geformt. Auch für 
uns gilt es, den Menschen von heute das 
Christentum wieder als Neuheitserlebnis 
zu vermitteln, also in ihrer Sprache und 
in ihrer Vorstellungswelt zu verkünden. 
Diese Aufgabe wird bei uns noch gar 
nicht ernst genug angepackt, weil sie 
nicht klar genug gesehen wtrd. Wieviel 
Bilder und Vorstellungskomplexe der 
Heiligen Schrift wie der Tradition sind 
für den Menschen von heute •leer" und 
nichtssagend geworden und haben den 
Zugang zur Welt ihrer Gefühle verloren. 
Es ist hier nicht mit einer betont moder- 

verschiederien Ausgestaltungen des Chri-  nen Sprache getan. Die ewigen Wahrhei- 
stentums gültige Betrachtungs- und Auf    *•• • -J>-••'-•'•    -•••*-->-"< •-> 
fassungsweisen desselben, die nur da> 
durch von seinem ursprünglichen Gehalt 
immer mehr abwichen, daß sie sich ab- 
solut setzten und folglich starr wurden. 
Grundsätzlich kann aber jede Zeit nur 
unter einer Rücksicht den ewigen Ge- 
halt des Christentums wiedergeben, wo- 
bei jede sich darüber klar sein muß, daß 
sie nur annäherungsweise die Wahrheit 
erfaßt. Spranger selbst meint mit einem 
•magischen" Christentum seinem ur- 
sprünglichen Verständnis und damit sei- 
nem Wahrheitsgehalt wieder bedeutend 
näher zu kommen, als es den vergange- 
nen ' Versuchen gelang. Das Wahrheits- 

ten müssen vielmehr •umgedacht" und 
in die Vorstellungswelt des modernen 
Menschen übersetzt, werden. Dazu muß 
man selbst in dieser Welt ganz zu Hause 
sein-. Wie schwer diese Aufgabe zu lösen 
ist, ohne dabei die absolut gültige Wahr- 
heit der Offenbarung und des Dogmas 
anzugreifen, zeigen die heftigen Ausein- 
andersetzungen in der französischen 
katholischen Theologie der vergangenen 
Jahre. Und dennoch muß diese Aufgabe 
angepackt werden, je eher desto besser. 
Denn davon wird menschlich gesprochen 
die Rechristianisieruhg des Abendlandes 
zu einem guten Teil abhängen. 




