- Literaturbericht

69

Priifung von Wundern fir die Heiligsprechung:

- Cbngreg. Antepraeparatorla

26. 6. Sel. Vinzenz Maria Strambi C. P, BlSChOf von Macerata ‘und Tolentino,

gest. 1. 1. 1824 in Rom.
Congreg. Praeparatoria:

N

16. 6.: Sel. Vinzenza Gerosa, Mitstifterin (mlt der sel. Bartolmaa Capitanio),
der Schwestern des Liebe, gest. 29. 6. 1847 in Lévere.

8. 7.: Sel. Jochanna de Lestonnac, Stifterin der ,,Téchter U. L Frau“ gest. 2. 2.
1640 (im Alter von 84 Jahren) in Bordeaux.

LITERATURBERICHT

.

Religionspsydhologie. Von Hubert Thurn S. J., Miinchen

1.Trillhaas Wolfgang, Grundziige der Religionspsychologie_.' Miinchen, Chr.

Kaiser Verlag 1946, 168 S., 8°.

2. Spranger Eduard, Die Magie der- Seele Tublngen, J. C. B. Mohr (Paul

S1ebeck), 1947, VIII, 8°, RM 3.20.

1. Ein sehr anregendes, wertvolles Buch,
dem auch wir Xatholiken in den meisten
der:-behandelten Fragen zustimmen. Das
Inhaltsverzeichnis zeigt folgende Uber-
sicht: 1. Vorfragen, 2. Von der religitsen
Anlage, 3. Probleme des Glaubens und
des Zweifels, 4. Das Gebet, 5. Das Gewis-
.sen, 6. Uber Selbstindigkeit und Unselb-
stindigkeit des religisen Lebens, 7. Die
_.Geschlechter und die Religion, 8. Die Le-
‘- bensalter, 9. Kranke Religitsitdt?® 10. Re-
. ligionsverfall.

1. In den Vorfragen werden zwei-

~ Fragekomplexe besprochen: Der Gegen-
stand der Religionspsychologie und deren
Methode. Als Gegenstand wird die-
iénige Uberzeugung von wirkenden
Michten bestimmt, die im wesentlichen
Glauben ist. Diese Michte werden als
»existenziell“ bedeutsam erlebt und zwar
im doppelten Sinn der Abhiangigkeit und
der Norm. Als Methode wird die phéno-
menologische gewihlt: mit"Recht betont
T., daB die induktive Methode durch den
Hinweis auf eine grofie Anzahl von Fil-
. len nicht sehr viel mehr gewinnt, als
das, was die die einfache Reflexion des
_ beobachtungsfahigen Menschen fassen
kann.

2. Die religitse Anlage wird
ausdrticklich als Kategorie a priori ab-.

gelehnt, da der Glaube wesentlich gegen- .

standsbezogen ist." Damit wird jedoch
nicht behauptet, da Typen und Gegen-
séitze religioser Auffassungen und Rich-
tungen nicht seelisch verankert seier Als

Typen werden beispielsweise der weib- -

liche, rezeptive und der ménnliche, ak-
tive genannt. Der minnliche stellt sich
der persdnlichen Entscheidung,
wihrend der weibliche in schlichter Tra-
ditionsgebundenheit verweilt. Grund der’
Unterscheidungsméglichkeit ist natiirlich
eine seelische Veranlagung. Die Frage
nach den Voraussetzungen der heutzu-
tage so auffallenden Glaubenslosigkelt,
der unbedenklichen Metaphysiklosigkeit
beantwortet T. mit dem Hinweis auf
den ,,sensus numinis®, der im Falle des
Arreligitsen gar nicht oder nur schwach

entwickelt ist. Dieser sensus numinis

wird nach Analogie anderer ,,Sjnne*, wie-
etwa des Sinnes fiir Kunst oder fiir Zah-
Jen verstanden. So verlockend dieser Ge-’

- danke ist, so bietet er doch die Schwie-

rigkeit, sich diesen Menschen als Torso’
denken zu miissén: Torso in ungleich
schlimmerem AusmaBe als etwa im Falle



70

mangelnden Schénheitssinnes oder eines
Unvermdgens, mit Zahlen umgehen zu
kénnen.

3. Im Abschnitt ,,Probleme des Glau-
bens und des Zweifels* wird betont, da

+ die. Schwierigkeiten, den christlichen

Glauben zu beschreiben, betrichtlich
sind. Schwierigkeiten sind nach Auffas-
sung des Autons: 1. Der Glaube ist
Gnade, Gabe Gottes, er wird also von
Gott gewirkt. Damit entzieht er sich
aber in seinen tiefsten Griinden der Be-
-obachtung und der Beschreibung, also der
psychologischen Analyse. 2. Glaube ist
minkommensurabel“, weder angreifbar
noc¢h beweisbar. Das ist allerdings eine
protestantische These; {iberspitzt formu-
- liert sagt sie, daB der Glaube irrational
ist. Das Vatikanische Konzil erkldrte im
Gegensatz hierzu, daB der Glaube ver-
niinftig sei, also seine Voraussetzungen
(in den praeambula fidei) einsichtig ge-
macht werden kénnen und miissen. Als
weitere Schwierigkeiten werden genannt
3. der Charakter des (protestantischen)
Fiduzialglaubens, sowie 4. die Tatsache,
dafl Luther den Glauben als einziges
»Werk® gelten 14Bt, das gerecht mache.
~ Der Fiduzialglauben widerstreitet dem
Verlangen des modernen Menschen, Got-
fes Dasein zu beweisen, der Glaube als
Werk scheint wieder der absoluten Er-
wihlung des Menschen zu widersprechen.
Psychologisch bedeutsam, also Fragen
der Religionspsychologie, werden diese
Zusammenhinge, insofern der (seelische)
Akt des Glaubens hier entscheidend be-
rithrt wird. Kernstiick-der Uberlegungen
ist die Auseinanderfaltung der Bedeu-
tungen- des ,,Glaubens®“. Der _religidse
Glaube ist Fiirwahrhalten eines Unsinn-
lichen, Nicht-wahrnehmbaren in ver-
trauender Zuver51cht die vertrauende
Hingabe ist, in der d1e jedem Menschen
einwohnende existenzielle Angst iiber-
wunden wird. Auch die Stellung des Wil
lens innerhalb des Glaubens(-aktes)
wird erwdhnt: der Wille kann etwas im
Glauben festhalten, auch wenn die Evi-
denz schon geschwunden ist, und muB
bei vorhandener Evidenz den eigent-
lichen Akt des Glaubens setzen. .

4. Ausgezeichnet sind die Gedanken
‘liber das Ge t. Die Ruhe als Folge
des Gebetes, das Gebet der Zuversicht,
das“Gebet als ,Dienst (Liturgie!), das
Gebet als Macht (iiber Gottes Macht),
das Gebet als Kampf, als ,,pneumatische®

Literaturbericht

Erleuchtung werden eindringlich heraus—
gearbeitet.

5. Bei den Ausfithrungen iiber das
Gewissen' werden die Fragen, die
Tatsache des Gewissens betreffend, von
denen seiner Artung unterschieden. In
der Feststellung der Tatsache liegt ja
manche schwierige Frage eingeschlossen:
so die schlichte, was denn das Gewissen -
sei? Die ,,Stimme Gottes*? Wie ist das
zu vérstehen? Diese Stimme ist ja kei-
neswegs etwas GleichmiBiges, Unver-
riickbares, vielfach im Gegenteil etwas
Wandelbares, sogar von Mensch zu
Mensch Verdnderliches, sogar Unzu-
verldssiges: es gibt ein laxes und ein
feines Gewissen, ein.  nachfolgendes
und .ein perplexes usf. AufschluBireich
sind die Reflexionen iiber die ,,Gottes-
meidung”, den GotteshaB -und seine
Griinde. Hier ist das nicht auszutilgende
Wissen vor dem Heiligen Gott unent-
rinnbar zu stehen und ihm verfallen zu
sein (tremendum und fascmans) der Sta-
chel im Fleisch.

6. Im Abschnitt iiber ,,Selbstandigkeit
und Unselbstidndigkeit des religiosen Le-
bens*“ wird auf die Tatsache der Mode,
der Nachahmung und der Tradition ver-
wiesen. Besonders lehrreich sind die
Ausfiihrungen iiber das Wachstum des
Glaubens: der Ernst des Kindes, das den
Vater oder die Mutter bei ihren religit~
sen Handlungen.beobachtet und nach-
ahmt, ist Grundlage des religiosen Le-
bens. Aber was tragt denn dieses Nach-
ahmen? Eine gewisse Leere, die aus~
gefiillt werden méchte, Sehnsucht nach”
feierlichem Gehaben, tiefgriindende Ehr-
furcht? *Wichtig ist der Hinweis auf das
Rollenspielen, das mit der Nachahmung
gegeben ist: viele Menschen filigen sich
widerspruchslos einem Schema religidser
Haltung ein, ohne zu priifen oder priifen
zu kdnnen, ob diese Rolle ihnen ansteht.
Treffend ist die Analyse der Nach-
ahmung als Nachfolge, in der der Zu-~~
stand der Unselbstindigkeit {iberwunden-
wird (Heiligenverehrung!).

7. Die Erwidgungen iiber die ,,Unter-
schiede der Geschlechter® sind insofern
lehrreich, als das Vorurteil der Bevor-
zugung und besseren Religitsitit der
Frau angegangen und geklirt wird. Die
leichtere Gefiihlsansprechbarkeit ~der
Fran, ihre griBere AnschluBfreudigkeit,.
die Leichtigkeit der Gefolgschaft, ihre
stirkere Anpassungsfihigkeit legen die

. "

5



f

Literaturbericht -

-

Aermutung tieferer Religitsitdt nahe.
Der Mann ist jedoch verschlbssener,
eigenstindiger, schwerfilliger und eigen-

- williger, wird weniger leicht beriihrt —

vor allem dringt vieles nicht nach auflen:
die Scham verschlieBt ihm den Mund.

8. Die Gedanken {iiber die ,Lebens-
alter* und deren charakteristische Hal-
turig der Religion gegeniiber sind besori~
ders aufschlulreich. Die Religion des
Kindes ist ganz auf Autoritdt und damit
auf Suggestion gegriindet: es ahmt nach.
Dabei ist die religiose Welt ,,anthropo-
morph* beschaffen. Die Bedeutung der
»Vaterimago*“ verdient besonders her-

.vorgehoben zu werden. Die Religion des

Kindes ist optimistisch,darinriihrend ein-
faltig.- Fir den Pubescenten ist die kriti-
sche Haltung charakteristisch. Wenn auch
,manches Kind seine religidsen Pilichten
' sehr ernst nimmt, an dem Versagen schon
schwer tragen kann — darin sollte der
Erwachsene das Kind ernster nehmen!
— so beginnt der eigentliche Kampf mit
den religidsen Varstellungen, Pflichten
und Aufgaben in den Entwicklungsjah-
ren. Vielfach fiithren getduschte, magische
Erwartungen, also Gebete, deren Erfolg
ausblieb, intellektuelle Zweifel, sittliche
Schwierigkeiten den Bruch-herbei. Ins
toleranz und Einspénnertum charakteri-

> sieren sowohl das allgemeine Benehmen

des Jugendlichen wie auch sein Verhal-
ten im religiosen Bereich. Sehr treffend
sind die Gedanken tiiber die Religidsitét
des voll ausgereiften, vom Leben geprig-
fen und geformten Menschen,.der ,hart*
' geworden ist. Der Mensch hat sich in
diesem Alter in der Welt eingerichtet —
und mit ihr seinen Frieden gemacht. Das
Trachten nach einer jenseitigen Welt

liegt ihm wenig. Die Pflichten rufen, j

und die Tat wird gefordert. ,In gewis-
sem Sinn ist es ein der Welt zy- und von
Gott abgewendetes Alter...“ (S. 129).
Die besonders ausgeprigte Tatkraft die-
ses Lebensabschnittes 146t die Leidabge-
waridtheit entstehen, die das Verstehen
der Welt aus religidsen (christlichen)
Griinden aufschiebt, beschwerlich oder
unmdiglich macht. Fiir das héhere Alter
sind Passivitdat, Angst vor dem Tdde,
Giite, Stille, Abgekliirtheit bezeichnend.
Alle diese Zusténdlichkeiten und Eigen-
arten sind der Religivsitét sehr férder-
lich. Die ,,Welt“ im Sinne der Heiligen
Schriften wird lebendiges BewuBtsein.
Im Alter verlangt der 'Mensch den Sinn

-

des gelebten Lebens zu erkennen. Hier
ist dann die Krisis der Entt8uschung zu -
iiberwinden: Bejahung des vergangenen
Lebens ist zugleich Bejahung des Todes,
wenn dieses seinen Sinn, seine Erfiil-
lung gefunden hat. Und dieser Sinn
wird selbst in einem verfehlten Leben
oder trotz manchen Versagens gefunden
— in der religiésen Verkldrung der Welt.

9. Als kranke Religitsitdt bezeichnet T.
zuniichst die Religiositdt psychopathi-
scher und psychotischer Menschen. Bei
3eelisch Erkrankten sind Reaktionen, die
man- als gesunder Mensch ,,verstehen®,
also nachvollziehen kann, von solchen zu
trennen, die grundsitzlich nicht mehr
nacherlebt werden kénnen. Sehr zu Recht
wird geltend gemacht, daB psychopathi~
sche Menschen oft auch im religidsen Be- -
reich zu Lelstungen befdhigt sind. Es
wird auf Kretschmers ,,Geniale Men-
schen* verwiesen, ein Buch, in dem die
Abnormitét groBer Geister Gegenstand
der Untersuchung ist. Als kranke Reli~

-giositit wird vor allem eine Haltung be-

stimmt, die aus dem Ressentiment er-
wichst. Wortlich heiBt es Seite 152ff:.
»MaBgebend dafiir, ob es sich um eine
Erscheinung des Ressentiments handelt,
bleibt zweierlei: Das eine Kennzeichen
des Ressentiments ist die Enistehung -

einer seelischen Regung oder auch einer o

vermeintlichen Tugend, einer Beurteilung
oder Bewertung usw. aus dem Gefiihl
der eigenen Unterlegenheit. Die Trieb-
feder solcher Entstehungen ist zun#chst
das Bediirfnis, sich selbst in seiner Be- -
nachteiligung zu rechtfertigen, sodann
die Absicht, sich zur Geltung, ja seine
eigene Bewertungsweise oder Geflihls~
weise zur allgemeinen Hersschaft zu-
ringen. Das andere Kennzeichen, das
gerade bei réssentimenigeborener.-Reli~
gion von Bedeutung ist, besteht .darin, -
daB es zu keiner unbefangenen, aus-
schlieBlichen Hingabe an den religiésen
Gegenstandsbereich kommt, sondern dag
das ganze Gefiihlsleben, daB alle Stre-
bungen geladen sind mit Seitenblicken, -
mit Nebenabsichten, da auch in den
scheinbaren positiven Urteilen- heimlich
negative Stellungnahmen mitschwingen
odes' geradezu bewuBt darin e1ngew1cke1t
sing

Auch der Aberglaube wird als krank-
hafte Religiositit gewertet, was‘insofern
zu Recht besteht, als der Glaube hier zu
Magie wird, darin unverniinftig und



72

widerverniinftig zu ebensolchen Taten,
Beschwortngen u. 4. Unsinnigkeiten ver-
leitet. Wahrend dem echten Glauben
Vertrauen eignet, lebt der Aberglauben
aus einem gewissen erregenden Probie-
ren und Versuchen: es konnte gelingen,
was ich vorhabe ... Andererseits ist der:
Aberglaube ohne ethische Konsequenz!
Wihrend der Glaube zur Erfiillung der
Gebote Gottes anhilt, abstrahiert der
Aberglaube von derlei Zusammenhén-
gén vollig.

10. Der letzte Abschnitt ,,Religionsver-
fall“ beschiftigt sich mit einigen Tat-
sachen der Religionsentfremdung. Eng
hingt diese mit der Entwurzelung des
Menschen, seiner Heimatlosigkeit infolge
der Vermassung und Proletarisierung zu-
sammen. (Es gibt auch Gebildete, die”
proletarisch sind, weil sie entwurzelt

sind!) Der Mensch der Masse verliert das -

Zusammengehorigkeitsgefithl, das der
Religion notwendig oder niitzlich ist.
,,Fur die Religion ist je ldnger, desto we-
niger Raum in der proletarischen Welt.
Der reale Kampf ums Dasein ergreift
den Menschen schon mit seinem Schul-
austritt. Steht die Kirche mit ihrer
,Feierlichkeit®, mit ihrer Kanzelrethorik
schon beziehungslos neben dem biirger-
lichen Leben, so vollends ohne Beziehung
zum Dasein des Industriearbeiters. Er
hat keinen Zugang mehr zu der ,,Mytho-
logie®, zu der Wunderwelt der Religion.
Das Dasein ist. unsiglich primitiv, un-
geistig, metaphysiklos geworden. Die
meist aus biirgerlichen Verhiltnissen ge-
biirtigen Vertreter der Kirche haben oft
keine Ahnung von der eigentlichen Welt
des Arbejters, und dieser sucht seine
innere Welt auch geflissentlich vor den
Vertretern der anderen Welt zu verber-
gen...“

- -

2. In diesem Buch verdffentlicht Spran-
ger zwei Vortrage, die er in den -Jahren
1942 und 1943 gehalten hat.

Der er$te von *hnen fand vor Psycho-
therapeuten, einer Gesellschaft von Ber-
liner Seelenérzten, statt. Das Thema
»Zur Psychologie des Glaubens® bedeu-
tete zu jener Zeit ein Ereignis. Wenn sich
auch damals schon erste Konturen kom-
mender Katastrophen abzuzeichnen be-
gannen, so war doch der Siegestaumel
noch allgemein, und der Hinweis auf die

Literaturbericht - -

Es gibt allerdings fiir den Entfremde-
ten eine ‘Wiedererweckung, Neuankniip-
fung — dann, wenn er die Heimatlosig-
keit, das ,Verlassen- ~-am-Wege-liegen*
erfihrt und zu deuten versteht. Das Ge-
meindeleben in Vorstadigemeinden weist
h3ufig eine groBe Zahl solcher lebendig

-gewordener, hells1cht1g gewordener Chri-

sten auf. die eine Periode des Unglau-
bens in ihrem Leben aufzZuweisen haben.
Gerade sie wenden sich gerne einer per-
sonllchen Form frommen Innenlebens
Zu.

! Trosthch ist der SchluBgedanke, daB
die ,,Dekadenz®, die AnlaB zum Pessi-
mismus werden koénnte, vor Gott in
einem anderen Licht erscheint. In eine
morbide, verfallene Welt hinein wur=
de zum ersten Male die Frohbotschaft
verkiindet. Und sind nicht alle Zeiten
von den religiosen Erweckern als ,,ver-
fallene* erlebt worden? Und sind dem
Walten, und Wirken Gottes Ende und
Grenze gesetzt? Kann sich der Herr nicht
aus Steinen Kinder Abrahams erwecken
und aus Toten Lebendige machen?

Der Uberhlick konnte lediglich einige
tragende’ Gedanken herausstellen. Nur
ein eingehendes Studium des Werkes
selbst vermag die Fiille von Anregungen,

‘Einsichten und. Zusammenhingen an-

sichtig werden zu lassen, zu denen es
hinfiihren moéchte, — ‘
Hervorgehoben zu werden verdlent
noch, dal die Ausfiihrungen des Verfas-
sers in den allermeisten Féllen mit den
katholischen Auffassungen iiber die see-
lischen Voraussetzungen des Glfubens- -
lebens iibereinstimmen. Die dogmati-
schen Verschiedenheiten, die nur an eini=
gen wenigen Stellen zutage treten, spielen
fiir die- hier behandelten Fragen der
praktischen Religiositdt in ihren all-
gemeinen Umrissen ein geringere Rolle.

tieferen Griinde der menschlichen Seele,
die Ursachen ihrer Erkrankung ein Wag-
nis. Zumal dann, wenn -der tragende
Grund der Seele ,,Glauben®, zu Sittlich-
keit verpflichtender Glaube genannt und
die seelische Krankheit als Abfall ven
diesem Glauben erkannt wird. .
Sprangers Gedankengiinge sind etwa
diese: Es gibt vier Tatsachen, die dem
menschlichen Seelenleben . als solchem
eigentiimlich sind* das Gliicksstreben,
das Suchen nach dem Sinn der Welt, die



Literaturbericht

moralische Bindung und die ,,Kédmpfe an
den duBlersten Grenzen der Seele“. Keine
dieser - Gegebenheiten vermag ohne
»Glauben* zu sein, verstanden oder be-
standen zu werden, wobei unter Glaube
»diejenige Art von GewiBheit iiber welt-
anschaulich bedeutsame Sachverhalte*
. verstanden wird, ,;mit der die persén-
liche Existenz steht und fillt“ (2). Spr.
will damit eine Worterklarung, keine
Sachdefinition geben; sie soll, unabhiingig
vom jeweiligen gegenstiandlichen -welt-
anschaulichen. Gehalt, fiir jeden religit-
sen Glauben in Bezug auf seine subjek-
tiv erfahrbare Seite gelten.

Das Gliicksstreben: Der Mensch
sucht in verschiedenen Objekten, die je-
weils verschiedenen Schichten der Seele
zugeordnet sind, seinl Gliick: in sinnlicher
Lust, in den Werten des Wahren, Guten
und Schénen usf. Sein Gliick ist ,viel-
dimensional®. In jedem Fall muB er glau-
ben, da ihn die Verwirklichung der
Werte gliicklich macht; d. h. er muB3 auf
die Werte selbst vertrauend, sie mit sei-
ner ganzen Seele umfassen. Er setzt dar-
um seine Person irgendwie. ganz ein,
wenn er sie zu verwirklichen sucht. Aus
dem Glauben an die jeweiligen Werte
erwichst erst die Kraft, sie zu erreichen.

Das Suchennachdem S1nn der
Welt: Der Besitz des ,Gliickes“ ent-
tduscht sehr oft, zumal letztlich der Tod
alles in Frage stellt. So wird das mensch-
~ liche Leben zu einem Suchen nach sei-
nem Sinn. Die Welt als von uns erfah-
rene Wirklichkeit gibt diesen Sinn nicht
her. Thre Kreise bleiben fragmentarisch.
Erst der glidubige Mensch rundet sig ab.
-Im Glauben fiigt sich ihm die Weli zu
einem Sinngefiige zusammen, so daB er
die rauhe und zunichst unverstandene
Wirklichkeit von innen her zu verkliren
und so zu iiberwinden vermag.

Moralische Bindung: Jeder
erfidhrt sie als eine unbedingte Forde-
rung der Mitwelt, der man sich nicht
entziehen kann. ,Beweisen kann man
den Geltungsanspruch der moralischen
Normen nicht* (17), man muB an ihn und
seine :Sanktion ,,glauben“. Insbesondere
ist die christliche'Forderung der Liebe,
die. von niemandem restlos verwirklicht
werden kann, ochne Glauben an einen
ewigen und letzten Urgrund der Liebe
undenkbar. .Aber daB ,,alles aus Liebe
sei“, ist kein aufweisbarér Sachverhalt,

73
. sondern ¢éine Kraft des Sehens, die
man aus sich heraufholen muB* (20). -
sKimpfe an den duBersten
Grenzen der Seele“: Es gibt ,,Of-
fenbarungen des Inneren“, die in der
~einsamen Stimme* (auch Gewissen, bes-

seres Ich, Anruf Gottes genannt) ver-

nommen werden, von denen aber ,mit
zureichenden Griinden nichts beweisbar
ist* (21), die einfach da sind. Sie erinnern
uns immer wieder an unsere letzten
Grenzen. Man kann sie daher ,,metaphy-
gische Grundgefuhle“ nennen. Ohne
Glauben an ihren inneren Sinn fithren
sie-den Menschen ins Nichts, erst der
Glaube entwickelt aus ihnen ungeahnte
Kréafte der Seele. Dieser ,,Glaube hat
also nichts fiir sich, als die Dynamik der
tieferlebten Widerspriiche, die eine L&-
sung fordern* (23); beweisen 148t er sich
nicht. Nur die heilenden Krifte, die er
hervorbringt, und ohne die unser Leben
sinnlos und unertriiglich wire, sind seine -
Rechtfertigung. Unbeweisbar; aber auch
unangreifbar (deshalb!), lediglich innerer
Erfahrung der Notwendigkeit und inne-
rem Wagnis zugiinglich, steht er — in
seiner Vorstellungswelt ein ,,Mythi-
sches®, in seiner Strahlungsfihigkeit und
~kraft ein ,,Magisches* — der rationie-
renden Vernunft entriickt, als Anfang,
als neuer Beginn in dem Menschen, der
ihn ,,gefunden“ hat. Er ist so ritselhaft
fiir den nur verniinftigen* Menschen,
»daB eine bestimmte theologische Rich-
tunig erklédrt: der Glaube kann nur von
Gott geschenkt, nicht vom Menschen auf-
gebracht werden* (23).

Kritik: Spr. will seine Analyse des
Glaubeny auf das rein” Psychologische
beschrinken (vgl. S. 24), das also auf
jeden echten religitsen Glauben zutref-
fen soll. Die Wahrheitsfrage liegt auBer-
halb des Kompetenzbereiches der Psy-
chologie. An sich ein fruchtbarer Ansatz-
punkt, der manche Erkenntnis zutage
fordert, die den Glaubensmetaphy51kern
verborgen bleibt. Wann und wie der
Glaube ins BewuBtsein steigt, daB er die
Welt von innen her verwandelt, daB er
Krifte und Energien zur Ausldsung
bringt, dle der Nichtglaubende nicht
kennt, — das im einzelnen zu zeigen, ist
Spr. in hervorragendem MafBe gelungen,
Es fragt sich nur, ob nicht die psychologi-
sche Betrachtungswelse stillschweigend
schon eine bestimmte metaphysische
Struktur des Glaubens voraussetzt, die



74

nicht jeder anerkennen wird. Und das
ist hier tatséichlich der Fall. Fiir Spr. ist
religivser ,,Glaube in seinem Kern seeli-
sche Energicentfaltung® (25), aber kein
Wissen um eine Wahrheit. Fiir uns kann
der.Glaube keine Krifte entfalten, wenn
wir nitht wissen, da Gott zu uns ge-
sprochen hat, und sein Zeugnis von ab-
soluter Wahrhaftigkeit ist. Der Glaube
‘ist seinem Wesen nach intentional ge-

— richtet und zwar auf die Wahrheit des zu

- erfassenden Gegenstandes. Darum gibt
es fiir uns keine absolute Trennung von
Glaube und Wissen. Christlicher Glaube
ist kein blindes Sichhineinstiirzen in Un-
begreifliches, sondern ein klares Wissen
um die Verniinftigkeit seiner Grund-

- lagen und darum auch um die absolute
Wahrheit seines Inhaltes, ohne da3 da-
mit das ihm innerlich ebenso anhaftende
wesentliche Dunkel einfach aufgehellt
und da sein Wagnis aufgehoben
wiirde. Der christliche Glaube kennt da-
her ,Evidenz® eine eindringliche, bei
groBen Bekehrungen geradezu unauf-
schiebbare, aufdringliche Klarheit. Er-
lebt es der Seelsorger nicht immer wie-
der, da8 Menschen, die aus dem Unglau-
ben zurtickfinden, von ihrer Vernunft
geleitet, den Zugang zur Welt des Glafi-
bens finden, und daB die Vernunft
viele, den Zugang zu ihm verwehrende
Ritsel auflést? DaB ‘die Vernunft,

~ besser der verniinftige Mensch mit Stau-

nen und Ergriffenheit den Sinn dort be-
greift, wo er ihn ohne Glauben nicht
sehen noch finden konnte. Vor der, glau-
bigen Vernunft erscheint also auch
der Inhalt des Glaubens selbst als wahr
und gut, als L¥sung und Erldsung aller

Wirrungen.

. So genaue und tiefe Analysen darum
Spr. auch fiir die einzelnen Betédtigungs-

weisen des Glaubens herausgearbeitet

hat, so sehr er erwiesen hat, wie nur der’

,,8ladubige* Mensch die Welt meistern
und ,,Berge versetzen* kann, so unheil-
voll mufl sich doch die radikale Tren-

* nung von subjektivem Glaubensakt und

seinem intentionalen Gegenstand aus-
wirken, Wer wollte leugnen, daB8 auch
viele’Nationqlsozialisten im Sinne Spran-
gers ,,glaubig“ gewesen sind und echte
seelische Energien aus sich heraufgeholt
haben! Spr. irrt sich sehr, wenn er meint,
er habe sich nur auf dem Gebiete der
Psychologie bewegt. Seine Ausfiithrungen
sind voll von metaphysischen Aussagen,

Literaturbericht

-die doch offenbar den Anspruch absolu-
‘ter Wahrheitsgeltung haben sollen. Spr.

kommt zu sehr vom protestantischen
Glaubensbegriff und seiner allméhlichen
Umformung in der Geistesgeschichte der
Neuzeit her, um einen inneren Zuagang
zum katholischen und fiir uns einzig
wahren Glaubensbegriff finden zu kon-
nen. Was wir aber anerkennen miissen,.

/ist der existenzielle Ernst und die abso-

lute Aufrichtigkeit, die nur das sagén,
wozu sich der Autor selbst durchgerun-
&en hat. Und gerade darunxbleiben séine

Ausfiihrungen ein Bekenntnis zym Chri-

stentum, das wir dankbar hinnehmen.

"Derzweite Vortrag hat als The-
ma ,Die Schicksale des Christentums in
der modernen Welt“,

Spranger fithrt hier zunéchst aus, wie
das Christentum als gesclnchthche Er-
scheinung und Wirklichkeit an ,,dem un-
heimlichen Schwanken“ der mensch-
lichen Welt Anteil hat. Gefdhrlichste BEr-
schiitterungen des Geistes in Vergangen-
heit und Gegenwart haben auch an sei-
nen Festen geriittelt und Verwirrung in
die heiligen Ridume getragen. Wenn sich
der Autor dennech klar zu diesem Chri-
stentum bekennt, dann deshalb, weil er
wei}, daB es allein fihig ist, ,,die tragen-
den “Fundamente unserer (abendlindi-
schen) Kultur* zu erhalten. Er meint, da
die Frage nach der Ez’haltung dieser Kul-
tur ,,jeden von uns.im tiefsten bewegen
miiBte”“. Der christlichen Weltanschau-
ung mufl ein wahrer Wesenskern ein-
wohnen, wenn sie eine solche Kultur
hervorbringen konnte, mag auch dieser
Kern nicht mehr verstahden werden. Die
gedinderte BewuBtseinsverfassung und
das damit zusammenhingende neue totale
Weltbild hindern das Verstindnis der
alten Wahrheiten. Die Einlagerung der
Erlebnisweisen in das Ganze der Seelen-
struktur ist veréindert, nicht nur Sprach-
bau und Wortschatz der neuen Zeit. Wir

_denken anders, weil wir andere Erfah-

rungen haben als ehedem, und wir fiih-
len anders, weil wir andere Denkinhalte
ih uns tragen. Dies Anderssein wird be-
sonders in der Entwicklung der letzten
200 Jahre — seit und infolge der Aufkli-
rung — spiirbar und greifbar. Von da an
sind die Versuche, das Christentum im-
mer wieder neu zu sehen, zu ;interpre-
tieren®, nicht mehr abgebrochen. Nach
Sprangers Ansicht sind diese Verstehens-
versuche NeugestaltungendesUr-

-



Literaturbericht

‘Christentums, das selbst jn den Bereich
,,der uralten magisch-mythischen Denk-
weise* hineinrage. Die Neugestaltungen
sind das rationale, das moralistische, das
" spekulative und das historische Christen-
tum. Spranger fligt diesen Ausgestaltun-
gen eine letzte Form hinzu, die er einen
eigenen Deutungsversuch nennt. — Skiz-~
zieren ‘wir kurz die einzelnen Phasen in
der Entwicklung des . christlichen Ver-
stindnisses, wie der Vi. sie sieht.

1. Das Urchristentum. Es fiel
seiner Entstehung naeh in eine Zeit, die
seinen Inhalt lediglich auf den als neu
und einzigartig empfundenen Bedeu-
tungsgehalt, den Bedeutungskern hin
prifte bzw. unter dieser Riicksicht Stel-
lung zu ihm nahm. ,,Die duleren Zeichen,
unter denen es kam, fielen jedoch nur in
wenigen Punkten aus dem vertrauten
Weltbild heraus...“ (35). Heute ist die
Situation die, daB ,,sein Grundgehalt so
allgemein bekannt ist, daB in weiten
Kreisen ein gefdhrliches Verblassen
durch Gewohnheit eingetreten ist, wih-
rend das &uBere Geschehen, das viel-
" leicht nur auf die Seite der Ausdrucks-

formen gehort, durchweg als Wune er-
_werk erscheint“ (35). Fiir das Alte
war die Vorstellung, daB ein Gott sich
in einen Menschen verwandle, durchaus
nicht unerhoért. Ferner war es nichts Un-
gewdhnliches, daf sich Gott im Traume
oder im Wachen dem Menschen, dem er
etwa Entschliisse oder Befehle gab, mit-
teilte. Auch daB sich Steine in Brot oder
Wasser in Wein verwandelten, war der
Vorstellung des mythisch-magischen
Menschen mchts Unmoghches Denk-
fremdes.

2 Die rationale Neugestal-
tuh g des Christentums: ,,Die wichtigste,
aber in ihren Folgen zunehmend ver-
hingnisvolle Ubersetzung, die das Chri-
stentum erfuhr, war die in die Sprache
der Wissenschaft...“ (37). Wissenschaft

- will in allgemein giiltigen Begriffen
Wahrheit mitteilen. . Deshalb bindet sie
sich an sorgsam durchdachte, festgelegte
Methoden und strebt nach begrifflich
eindeutiger Fassung ihrer Sitze* (38).
Schon die Apologeten und Kirchenviter
entliehen der spidtantiken Philosophie

“mindestens das Begriffsmaterial, um Ge-
halte ' des Christentums auszudriicken
und der zeitgendssischen Denkweise an-
- zugleichen, Ein zweiter ganz groBer Ver-
such in dieser Richtung war die Schola- w

~

75

stik* (38). Die Aufkldrung, um die es dem
V1. hier ausschlieflich geht, stellte als
hochstes Prinzip die Vernunft auf, vor
der sich auch Gott und seine Offenbarung
zu verantworten hatten. Es gibt deshalb
keine iibernatiirliche Offenbarung mehr,
sondern nur mehr ein ,,Jumen naturale“.
Was ihm entspricht, kann angenommen
werden, was ihm widerspricht, kann
nicht wahr seln, was iliber dieses hin-
ausgeht, kann mindestens nicht ver-
pflichten. Die Folge des Wagnisses, die
Offenbarung ,,aus eigener Vernunft und>
Kraft zu kritisieren¥, ist die Leugnung
des ,,Uberverniinftigén“ der Offenba-
rung: ist das rationalreduzierte Christen-
tum. Damit ‘war der Ubergang zu einem
autonom-menschlichen Weltbild voll-

-zogen. Der menschliche Stolz, der sich an

die Kritik, die zerfetzendé Kritik der
Offenbarung wagte, modelte das Chri-
stentum nach/ menschlichen Mafstében
um. P

3. Die Umgestaltung des Christentums
durch den Moralismus: ,Die Reli-
gion wird ausschlieflich durch die Sitt-
lichkeit bedingt, sie wird zu einem bloffen
Anhang der Moral“ (43) (Kant). ,,Das Da-
sein Gottes ‘wird gleichsam durch das
sittliche BewuBtsein garantiert“ (43).
Gott wird einzig und allein in der Stim-
me- des Gewissens faBbar. Mehr als die-
sen im Gewissen befehlenden Gott
braucht der Mensch nicht. Christus wird
»eine praktische Idee*. Seine historische
Existenz ist fiir den aufgeklérten Morali-
sten nicht das Wesentliche. Christus ist
das Musterbeipiel eines absolut sittlichen
Wandels. Seine Siitenlehre und sein
Wandel bis zum Tode sind das Entschei-~
dende. Andere Geheimnisse sind an ihm
nicht zu finden. Jesus ist -also durchaus
menschlich — entweder nur ein reiner
irdischer Lehrer der Moral, ein histori-
sches Tugendwunder—oder eine a priori
entworfene praktische Vernunftidee des
Gewissensverkiinders. Im Pietismus wird
dann das gefiihlsbewegte Innere des
Menschen zum Leitstern sittlicher Be-
stimmung. Jesus Christus kann  dann
noch mit liebevoller Sympathie als das
Vorbild eines reinen Herzens umfafBt
werden..

Thesenformlg 1st »diese rein morali-
sche Umdeutung dés Christentums in der
Aufklirungszeit® durch folgende Sitze
gekennzeichnet' (45): 1. ,Religion ist im

wesentlichen ,innerweltlich’, die innere



76

Offenbarung durch das Gewissen ge-
niigt®. 2. ,,Nur auf das Moralische in der
Religion kommt es an“. 3. ,,Auch Gott
kann nicht gegen die Moral, deren Fol-
gen sich klar im menschlichen BewufBt-
sein bezeugen®. 4. Die Folge von alledem:
»Wir Menschen entscheiden vermoége
eines in uns gegebenen Kriteriums iiber
das, was von Gott sein kann. Die ewige
Idee des Idealmenschen in uns ist also
wichtiger als der historische Jesus Chri-
stus®. X
4. Das spekulative Christen-
tum : Das Zeitalter der groBen spekula-
tiven Systeme (Fichte, Schelling, Schieier-
macher und Hegel) stellt gegeniiber den
bisher genannten Deutungsversuchen des
Christentums in gewissem Sinne einen
Riickschlag dar: Man begann wieder von
Gott auszugehen, dem ,,Geist*“ schlecht-
hin, nachdem ' im Rationalismus _der
Mensch das MafBl aller Dinge gewesen
war. Zusammengedringt gibt Spranger
- das Grundanliegen des ,,gewaltigen phi-
losophischen Mythos“ der spekulativen
Zeit ‘nach dem ,kiihnsten und allseitig-
sten Denker“, Hegel, wieder. Er fihrt
aus: ,,Der Mensch, man kann es nicht
leugnen, scheint aus der Natur heraus-
“zukommen, Wie konnte aber die Natur,
die in ihren untersten Schichten tot ist,
zu BewuBtsein gelangen, wenn das Gei-
stige, und somit BeéwuBtseinsf&hige,
nicht keimhaft schon in den vormensch-
lichen Stufen drinlige? Auch die Natur
ist also eine Manifestation des Allgeistes,
jedoch noch ohne Bewufitsein. Im Tier
leuchtet Empfindung auf, die erste Wahr-
heit der Natur. Im Menschen lautert sich
dies Licht empor zum Denkeh. Da das
Denken aus Gott sein muf}, wird es auch
bis zu jener hochsten Stufe hinlangen,
wo es die letzten Gedanken des Gottes
denkt, der ohne dgn Menschen ewig in
"sich verschlossen bliebe. In dieser Mit-
gift, die der Allgeist dem denkfihigen
Menschen verliehen hat, hat sich der Ur-
grund der Welt zur Geniige geoffenbart,
und zwar in dem Sinn, daf3 er durch den
Menschen hindurch zum vollen BewufB3t-

sein seines unendlichen Wesensgehaltes:

hindurchgedrungen ist“ (52).-

Was ist aber nun mit dem Christen-
tum, fragt der V(. Seine Antwort lautet:

Es bedeutet einen historischen Mythos,.

der (den) ewigen Weltproze3 in heiligen
Bildern ausspricht. Christliche Offenba-
‘rung ist also Verbildli¢hung gott-

Literaturbericht

lichen Seins und Wirkens im Weltprozef.
Was ist also das Ergebnis dieser Ent-
wicklung? ,,1. Das rationalistische Prin-
zip des Vorranges der ewigen inneren
Offenbarung vor der zeitlichen, angeb-
lich von der Uberwelt her yermitfelteh,
bleibt erhalten. Insofern steht die speku-
lative Philosophie in der Linie, die von
der Mystik herkommt. 2. Das moralische
Kriterium der Echtheit der Offenbarung
bleibt auch erhalten, aber im Gegensatz
zum Standpunkt des kalten Sittengeset-
zes vertieft zum Geist der Liebe (aus der
der Welt-prozeB nur zu verstehen ist!),
die — wie bei Goethe — das hdochste
Gleichnis Gottes ist. 3. Es findet sogar
eine Art von Riickgang zur Magie statt.
Denn die dialektische Logik trigt noch
Spuren von ihr ... Es gibt fiir den Men-
schen ein Partizipieren am Gottlichen,
das sich von der verschleierten Identitét
bis zur Wesensverschmelzung im reinen
Denken erhebt ... (51).

5. Das historische Christen-
t um : Die grundlegenden Gedanken sind
etwa diese: ,,Die Quellen, auf die sich der
christliche Glaube stiitzt, gleichviel ob
kanonisiert oder der sonstigen Literatur
zugehorig, unterscheiden sich in ihrem
Ursprung nicht von den Erzeugnissen
dhnlicher Art bei anderen Religionen.
Sie-sind nicht das alleingiiltige Wort Got-
tes selbst, sondern Denkmaéler frommer
Erregungen, die aus rein menschlichen
Erlebnissen und Vorstellungen hervor-
gegangen sind. Wértliche Inspiration
kommt erst recht nicht in Frage. Auch
Jesus selbst war ein.Mensch wie andere
Menschen, und also in seinem Erdenwal-
len allen' Gesetzen unterworfen ... Im-
merhin, er war ein einzigartiges religic-
ses Genie, der unbestreitbar grofite
Gottsucher und Gottverkiinder, den wir
im Abendland ‘kennen. Dieser hervor-
ragenden Bedeutung, in “der Religions~
geschichte entspricht die eminente Nach-
wirkung in der christlichen Gemeinde,
die es psychologisch versténdlich macht,
daB man ihn selbst als Gottessohn an-
gebetet hat* (54). Diese Konstruktion des
Historismus ist geistesgesichtlich einmal
als Riickschlag gegen das spekulative
Zeitalter zu werten, aber auch als Folge-
erscheinung der positivistischen Wissen- -
schaftsauffassung. Spranger verfolgt die
Entwicklung des Historismus in seinen
verschiedenen Arten und Entwicklungs-
phasen — eine sehr aufschlufireiche Dis~-



Literaturbericht

fussmn der wir h1er aber nicht folgen
koénnen.

’

6. Einen neuen; ,,Verstehens-
versuch“desChrlstentumslegt
nun Spranger selbst vor. Man kénnte ihn
das ,magische Christentum*
nennen. - '

Was versteht E. Sbranger in diesem

Zusammenhang unter ,Magie“? , Magie-

ist urspriinglich eine Praxis, eine Art
der tatigen Einwirkung auf die Welt®
(66). ,,Der primitive Mensch will sich
gegeniiber der Welt erhalten; er glaubt
Mitte] zu besitzen, durch die er sich die
verborgenen Michte, die sein Dasein un-
heimlich umgeben, gefiigig machen kann.
Magie ist efne altertiimliche Vorstufe der-
Technik*“ (66). Erkenntnistheoretische
Voraussetzung des magischen Weltbildes
ist die Auffassung, daB der Mensch in
der Welt, in den Dingen der Welt, ,,wil--
lensartlgen, affekterfiillten Wesen®, ,,Dé-
‘gnonen“' gegeniibersteht, die er zu be-
schwichtigen, zu gewinnen sich unter-
tanig machen will..Das Mittel ist die Ma-
gie. ,Das Verhéltnis des Menschen zur
Welt 'ist also ein allgemeines Ich=Du-
Verhiltnis. Ein Lebend-Beseeltes trifft
auf Lebend-Beseeltes* (67). Im Kampf
ums Dasein versucht der magisch-den-
kende Mensch Gewalt zu erlangen iiber
das ihm entgegenstehende Du der “Welt.

r Die Methode des magischen Tuns . ist
der Ritus. In bestimmt f®tgelegten Briu-
chen, Vorschriften will man einen Erfolg
erzwingen. Nach Sprangers Auffassungist
nun die elgenthchp unmittelbare Folge
des Ritus nicht die Anderung von &uBe-
ren Dingen, etwg des Wetters, sondern
eine Kraftgewinnung dessen;der die ma-
gische Ubung volizieht. Der Magier emp-
fiangt durch den maglschen Ritus eine
Kraft, durch die erst eine Beeinflussung
auBerer Umstidnde moglich wird Deshalb
nennt Spranger den magischen Ritus eine
Art methodischer Seelenpflege, durch die
sich der Magier zu gottlicher Kraft em-
porsteigerte. ,,Er blieb nicht der Qual des

 bloBen stillen Leidens ausgesetzt. Er
kompensierte nach innen, was ihm an
duBerer Macht abging® (72). Die Magie
wird deshalb wesentlich getragen von
einem leidenschaftlichen Wunsc¢h, von
einem faustischen Sich-Aufbiumen gegen
ein vernichtendes Schicksal. ,,In der Ma-

_ gie ringt die Seele mit ihren tiefsten An-

spriichen gegen das Schicksal“ (74). Und

K

diese tiefsten Anspruche sind Sich-
behaupten, Herrschaft in der Welt.

Und nun das Christentum? Bheb in
ihm etwas von der Magie zuriick? Die
Grundhaltung des Menschen: sich-be-
haupten zu wollen, die Welt zu beherr-
schen ist die gleiche geblieben. Magisch
kann die Haltung des Menschen zum
Menschen sein — der ein Du ist, mit des~
sen Kriften man sich mif3t; magisch das
Verhéltnis zum eigenen Ich, -das sich
wunderbarerweise spalten 148t, wie dies
so.anschaulich in Seelenkdmpfen in Er-
scheinung tritt; magisch das Verhiltnis
zur ,,Seele¥, die Man wandeln kann und

‘wandeln will. Gewdhnlich geht aller-

dings der moderne Mensch den Weg ra-
tionalen Verarbeitens und Bearbeitens.
Aber ,,in aufwiihlenden Lebenslagen, die
duBerste Anpdssung erfordern* (80) bit-
tet auch der. Mensch ,die geheimen
Michte um K raf t* (86). Und dieses Tun
steigert seine Kraft. Und diese Kraft
empfingt stérksten Auftrieb durch den
,,Glauben® (87).. Und der Glaube wichst
durch das Bitten. Eine Art der Wand-~
lung, der inneren Kraftsteigerung ist das
Wunder: eine innere Wandlung, die
Errechnetestibersteigt, es zunichte macht.
Der Mensch, getragen vom Glauben, der
Kraft, die er sich erbat, greift in geheim-
nisvolle Réume des Seelischen, dig dem -
nur uberlegenden Menschen nicht zu-
ginglich sind. Als magisch deutet Spran-
ger das im Christentym so entscheidende
Phinomen der ,,Begegnung*, der Begeg-
nung des Menschen mit Gott, das ein
Hineingreifen und -langen “in Kraftfel-
der oft ungeahnter Michtigkeit bedeu-
tet. Magisch ist die tiefe Einfiihlung mit
dem Du in der Liebe*, magisch endlich

die ,,Teilhabe* am Géttlichen. Grundlage

der Teilhabe -und des Einswerdens ist
die ,,Reinheit® der Seele. ,,Alle Magie ist
im Christentum sittliche Magie®
,Wer aus der Reinheit des Herzens her-
aus existiert, lebt aus der Kraft des

‘Einen, allein guten Gottes heraus“ (78).

Die ,Reinheit“ des Herzens in der
Liebe ist ein Leer-werden von sich selbst,
damit Gottes Kraft einziehen kann. Und
diese Kraft wandelt die Seele, daB ihr

‘alles zum Besten gereicht, das Negative

zum Positiven gewandelt wird. Die Kraft
ist.das Ergriffensein von der Liebe Got--
tes, der die Liebe zu Gott antworten soll.
,»Der Sinn der christlichen Botschaft liegt
darin, daB die Seele still und stark ge-



" mg

macht wird, alles zu tragen, was das Le-~
ben an Leiden auferlegt; aber mehr als
dies, sie soll gerade an diesen negativen
Daseinsinhalten der Wahrheit inne wer-
den, daf} sie in ihrem ewigen Kern von
\solchen unberiihrbar ist, soll also die
Welt iiberwinden. Dies ist die.Sendung
Jesu; insofern er Mensch ist, daB AuBer-
ste zu leiden, das dem Menschen wider-
fahren mag; insofern er Géottliches in sich
trégt, durch die Tat zu erweisen, daB3 die
Seele nicht um ihr Ewiges gebracht wer-
den kann* (105). ,,In der Welt — iber
der Welt* ist die Losung des Christen.

Kritik: Versuchen wir zuniichst ein-
mal Sprangers Gedanken unter reli-
gionspsychologischer Riicksicht zu sehen.
— Wenn der sprachliche Ausdruck eben-
so wie die gedankliche Konzeption auf

- den Katholiken befremdlich wirken —
Christentum und Magie, magisches Chrj-
stentum, magische Kraft usf. —, so wird
ein ruhiges Uberdenken dennoch zu dem
Ergebnis kommen, daB3 hier sehr Tiefes
und Hohes gesagt wird. Es gibt im Chri-
sten,  je mehr er aus seinem Glauben
lebt, geheimnisvolle Krifte, Krifte des
Widerstandes, Krifte des Aufschwungs
und innerlicher Freude, Krifte des ,,den-
noch® bei aller Verzagtheit, Krifte, die
eine eigene Hintergriindigkeit haben, die
da sind und dennoch nicht gesehen, ja
vom Nichtchristen nicht einmal geahnt,
viel weniger erkannt und begriffen wer-
den kdnnen — das ist ihre Tiefe. Und zu-
gleich sind diese Krifte subtil, fein, zart;
sie kommen von oben her; gehelmmsvoll
ist ihr Kommen und Gehen Der Geist
weht eben, wann und wo er will ... Des-
halb sind diese Krifte etwas Hohes, etwas
Heiliges, etwas Gotiliches. Mag man
auch das Wort ,,Magie” in unserem Zu-
sammenhang mit Recht ablehnen — es
handelt sich beim christlichen Glauben
und seiner Hauptbetitigung im Gebet
um mehr als um eine Selbsthilfe, um

mehr als um eine durch Techniken und -

Riten bewirkte automatische Heraufstei-
gerung eigener Kraft (was Magie doch
sagen w111) —, weil trotz anderer Sinn-
~gebung ein unchristlicher Rest bleibt, so
wird man den rein psychologischen Ana-
lysen Sprangers doch in vielem folgen
kénnen und dem Vi. dankbar sein, da
er den Menschen der Jetztzeit neue Zu-
ginge zum ,,Glauben* erschlief. Denn
dieser Mensch hat es verlernt, mit ande-
ren Kriften als denen der physikalisch-

Literatufbericht

technischen -Welt zu rechnen. Schon df®
geistigen Krifte gelten bei ihm nicht

viel, von den religiosen wei3 éer schon

gar nichts. Nun wird er hier, von der
einfachen inneren, gldubigen Erfahrung
her, auf Krifte hingewiesén, die man
nicht wégen, noch zihlen noch messen
kann, die aber mchtsdestowemger Miéch-
te sind, mit deren Hilfe das Leben be-
standen, ja mit denen die Welt umge-
staltet wird. Diese langsame und gleich-
sam absichtslose Hinfiihrung an eine
neue, vielen unbekannte Welt, in einer
einfachen, allen verstindlichen Sprache,
ohne das Riistzeug der theologjschen
Terminologie, wird manche mehr iiber-
zZeugen als eine unmittelbar christliche
Unterweisung und kénnte fiir viele der
erste Schritt sein) den sie wieder in die
religise Welt hinein tun. -

Auch die Gedanken iiber das rationa-
le, das moralische, spekulative und histo-
rische Christentum werden manchem
Gebildeten zeigen, aus welchen Quellen
sein eigener ,,Glaube* zum groSen 'Teil
stammt, werden ihn darum skeptisch
gegen sich selbst und damit aufgeschlos-
sen fiir ein neues Suchen machen. Denn
es ist ja gerade die Absicht Sprangers,
Zu zeigen, wie alle jene Versuche, das

»Chrxstentum neu zu sehen und zu ge-

stalten, nur Durchgangsstadien waren,
tastende Versuche, sich einen ewigen
Gehalt anzuelgnen und je mehr sie sich
absolut Setzten,«desto mehr von dem ur-
spriinglichen Verstindnis dieses Gehal-
tes abwichen. Es ist um so wertvoller,
den modernen Menschen darauf hinzu-
weisen, je mehr jene geschichtlichen Er--
scheinungsformen des Christentums auch

‘heute noch durchaus lebendig sind. Es .

wire allerdings zu betonen gewesen, da8
die Einfliisse dieser geistigen Strémun-
gen den Katholizismus weit weniger be-
rithrten als den Protestantismus. Einmal
weil hier die Verkiindigung des Glau-
bens, selbst wenn sie dem Zeitgeist ver-
fiel, dennoch immer noch im Rahmen der
traditionellen Lehre blieb, wihrend: der
protestantische Geistliche in seiner Be-
fufsausbildung, vielfach wenigstens, auf
Miénner hingewiesen war, die véllig unter
dem EinfluB der jeweiligen philosophi-
schen Stromungen standen. Zum anderen
war das Offenbarungsgut in den Dogmen
so klar, fest und eindeutig -verankert,
wurden Lehrmeinungen, die-in der Spra-
the der Zeitphilosophie auftraten, einer



. Literaturbericht

solch scharfen Kritik unterzogen, vor
allem an der Tradition gemessen, und
wenn sie ihr nicht -entsprachen,.so be-
dingungslos verworfen, daB eine sub-
stantielle Gefdhrdung des Glaubensgutes

nicht in Frage kam. Anders im Prote-_

stantismus: Durch einen fortdauernden
Rationalismus hat man den eigentlichen
Kern des christlichen' Glaubens immer
mehr aufgelost, so. daB von ihm nichts
mehr {ibrig blieb als ein paar diirre Da-
ten der Vernunft. Der moderne Mensch
ist so dogmenfeindlich geworden, daf3-es
schwer halten wird, auch nur die Grund-
wahrheiten der christlichen Offenbarung
in der Sprache der heutigen Zeit wieder
verstindlich zu machen. — Was den Mo~
ralismus angeht, so ist es immerhin lehr-
reich, daB gerade'_ das protestantische
Christentum, das im Protest gegen die
Werkgerechtlgkelt begann, weithin in
einem reinen Ethizismus endigte. —Nicht
weniger ist die Folge der betont anti-
philosophischen Haltung der evangeli-
schen Theologie eine wilde Spekulation
auf dem Gebiéte der christlichen Offen-
barung, wie die Christian Science, die
Theosophie und die Anthioposophie je-
dem zeigen. Und endlich ist erst heute
die allgemeine Relativierung des Glau-
bens durch das historische Christentum
die populire Religion des Durchschnitts-
geblldeten der sich nicht weiter binden
will.

Von hlerher gesehen bnngt uns auch
Spranger- keine Uberwindung der oben-
genannten ~ismen. Auch fiir ihn sind die
verschiedenen Ausgestaltungen des Chri-
stentums giiltige Betrachtungs- und Auf-
fassungsweisen desselben, die nur da-
durch von seinem urspriinglichen Gehalt

~ immer mehr abwichen, dafB sie sich ab-
solut setzten und folglich starr wurden.
Grundsitzlich kann aber jede Zeit nur
unter einer Riicksicht den ewigen Ge-
halt des Christentums wiedergeben, wo-
bei jede sich dariiber klar sein muf, da
sie nur anniherungsweise die Wahrheit
erfaBt. Spranger selbst meint mit einem
,agischen* Christentum ' seinem - ur-
spriinglichen Verstindnis und damit sei-
hem Wahrheitsgehalt wieder bedeutend
niher zu kommen, als es den vergange-
nen’ Versuchen gelang. Das Wahrheits~

9
AN

. ~ ‘
kriterium ist ihm dabei nicht die innere

Einsicht in die Grundlagen und die Vor-

stellungswelt des christlichen Glaubens,
sondern die Tatsache, daB seine Auffas-
sung in einzigartiger Weise wieder jene
Krifte wachrufe, von denen oben die
Rede war. Ein Kriterium, das wir nicht

annehmen kénnen, weil es uns in keiner -

Weise aus dem Subjektivismus der Ver-
gangenheit herausfiihrt. So sehr wir da-
her den Versuch Sprangers “Schitzen, in
ehrlichem Suchen wieder zu den Grund-

‘lagen des Christentums zuriickzufinden,

so miissen wir doch seinen Weg als un-
geniligend ablehnen. Es wiirde hier zu
weit fithren, all die philosophischen und
theologischen stillschweigenden Voraus-
setzungen aufzuzeigen, die Spranger zu
seiner Losung kommen lieBen.

Eines miissen aber auch wir aus sol-
chen Bemiihungen lernen. Auch die
katholischen Christen sind weitgehend
von jenen Zeitstrémungen, die Spranger
zu iiberwinden sucht, geformt. Auch fiir
uns gilt es, den Menschen von heute das
Christentum wieder als Neuheitserlebnis
zu vermitteln, also in ihrer Sprache und
in ihrer Vorstellungswelt zu verkiinden.
Diese Aufgabe wird bei uns noch gar
nicht ernst genug anhgepackt, weil sie
nicht klar genug gesehen wird. Wieviel
Bilder und Vorstellungskomplexe ' der
Heiligen Schrift wie der Tradition sind
fiir den Menschen von heute ,Jeer* und
nichtssagend geworden und haben den
Zugang zur Welt ihrer Gefiihle verloren.
Es ist hier nicht mit einer betont moder-
nen Sprache getan. Die ewigen Wahrhei-
ten miissen v1e1mehr sumgedacht® und
in die Vorstellungswelt des modernen
Menschen iibersetzt, werden. Dazu mull
man selbst in dieser Welt ganz zu Hause
sein. Wie schwer diese Aufgabe zu losen
ist, ohne dabei die absolut gililtige Wahr-
helt der Offenbarung und des Dogmas
anzugreifen, zeigen die heftigen Ausein-
andersetzungen in der franzosischen

katholischen Theologie der vergangenen

‘Jahre. Und dennoch muB diese Aufgabe
angepackt werden, je eher desto besser.
Denn davon wird menschlich gesprochen
die Rechristianisierung des Abendlandes
zu einem guten Teil abhéngen.





