
84 Dr. Kichard Römer 

Das Gottesbild: der Personalität, der dichtesten Nähe, der liebenden Ge- 
sinnung, der drängendsten Forderung. 

-, Das Weltbild: des gewandelten und geweihten Schicksals, der durch- 
brochenen Immanenz, der Transzendenz als Haltung, Gesinnung und Be- 
währung. 

14. Am intensivsten wird der Mensch angesprochen in seiner eigensten 
und persönlichsten Verkümmerung. Schon das Gottes- und Weltbild der 
Herz-Jesu-Botschaft überwanden die Einsamkeit und Hilflosigkeit des 
modernen Menschen. Der Gott der Nähe und des Heilswilleris ist einfach die 
Überwindung der Ohnmacht und der Grausamkeit und der Hilflosigkeit. 

Nun lasse man den Christus des Heilswillens, der Genugtuung, der voll- 
zogenen Erlösung, der liebenden und opfernden starken Gesinnung diesem 
Menschen begegnen. Fallen nicht seine Ketten? Ist nicht seine Einsamkeit 
überwunden? Seine Ohnmacht vom innersten Punkt her aufgehoben? Wird 
dieser Mensch nicht aus der Masse herausgerissen und vom Herrn zu einem 
eigenen Wort gestellt? Bricht nicht das Gesetz der Gnadenlosigkeit dieser 
Zeit in seiner ganzen Anmaßung zusammen? Und fangen nicht die inneren 
Quellen wieder an zu fließen und zu strömen unter dem Segen des fac coi> 
meum secundum cor tuum? 

15. Es wird wieder sein wie am Anfang: fecit hominem secundum imagi- 
nem suam. Dieser Mensch versteht die-drängende und werbende Vorbild- 
lichkeit des Herrn oder er hört auf, Mensch zu sein und stirbt. 

Contardo Ferrini, ein Heiliger unserer Zeit 
Von Dr. Richard Römer, Neu-Ulm a. d. D. 

Dieser Aufsatz soll von einem Heiligen unserer Tage berichten, einem 
Heiligen des tätigen Lebens, der wie wir mitten in einer säkularisierten 
Welt lebte, sie aber in sich überwand und in all ihren Bezirken zu Gott 
heimholte. Es ist Contardo Ferrini, der am 4. April 1859 geboren wurde 
und am 17~ Oktober 1902 zu Süna in Öberitalien im Alter von nur 43 Jah- 
ren starb. Er wurde am 13. April 1947 selig gesprochen. 

Das Wesentliche an einem Heiligen ist die Liebe, die einfach verströ- 
mende, alles erleuchtende, oftmals aber auch töricht erscheinende Liebe, 
die wir Menschen mit so wenig Liebe nur schwer in ihrer wahren Tiefe, 
ihrem Ursprung aus Gott und ihrem Ziel in Ihm zu begreifen vermögen. 
Sie verbindet in der Gnade und durch die Gnade das Innerste der Person 
ganz .fest und ganz innig mit der personenhaften Liebe Gottes, dem Heili- 
gen Geist. Darum gestaltet sie auch alle Schichten der menschlichen Seele 
und infolgedessen alles Tun des Menschen, selbst das geringste und profan- 
ste, von Grund-auf um und erhebt es zu einem Wert, den wir nicht mehr 



Contardo Ferrini, ein Heiliger unserer Zeit 85 

mit den Prädikaten unseres weltlichen Sprachgebrauchs benennen; son- 
dern mit der Kirche als •heilig'" bezeichnen. 

Es ist ergreifend, zu sehen, wie Contardo alle Bezirke seiner so reichen 
Seele und alle Gebiete seiner so mannigfaltigen, Tätigkeit in der Welt in 
dieser Liebe zusammenfaßte, in einer ganz einfachen und kindlichen Liebe, 
die das Selbstverständlichste von der Welt zu sein scheint und wie sie dem 
Südländer in besonderer Weise zu eigen ist. Während wir uns in den aus- 
weglosen Wüsten unserer rationalistischen und atomisierten Welt, die in 
ihrem Grunde nicht mehr in Gott verankert ist und darum innerlich aus- 
einanderfällt, verlaufen haben, hat sich jener Mensch, der noch aus der 
ununterbrochenen katholischen Tradition heraus kommt, viel häufiger und 
in viel stärkerem Maße die Einheit des Blickes bewahrt und bietet darum 
oft genug der übernatürlichen Begnadigung eine Voraussetzung, wie sie bes- 
ser nicht sein kann. Wie klagen wir über die Kluft zwischen Religion und 
Leben, über die innere Zusammenhanglosigkeit der einzelnen Sachgebiete, 
über das Auseinanderfalten der Universitas litterarum! Hier, bei Contardo 
Ferrini, haben wir die Lösung all dieser Fragen und Schwierigkeiten, der 
Frage und Schwierigkeit unseres heutigen religiösen Lebens: wie der 
Mensch nämlich bei der Vielfalt der Eindrücke, die stündlich auf ihn einstür- 
men, und der Mannigfaltigkeit der Anforderungen, die täglich an ihn ge- 
stellt werden, im Innersten noch bei sich, in seinem Herzensgrunde und da- 
mit auch bei Gott sein kann, wie er in allem Tun dennoch ein beschaulicher 
Mensch, der immer vor dem Angesichte Gottes steht, bleiben kann. 

Betrachten wir einmal im einzelnen, wie diese Einheit im Leben Contardo 
Ferrinis aussah, wie er alles, was er tat und was ihm begegnete, in den Grund 
seines Herzens und in den Grund der göttlichen Liebe zurückführte. 

Er war ein großer Gelehrter auf dem Gebiete des Römischen Rechts und 
leistete Hervorragendes insbesondere im Studium der Quellen. 1897 ent- 
zifferte er beispielsweise mit drei anderen Gelehrten • darunter Achille 
Ratti, dem späteren Pius XI. • ein doppelt beschriebenes Pergament aus 
dem 10. Jahrhundert. Es galt nicht weniger als 1700 Zeilen unter dem später 
darübergeschriebenen Text hervorzuholen, um der Wissenschaft neues Ma- 
terial über die verlorengegangenen •Basilika", eine bedeutende Gesetzes- 
sammlung aus dem 9. Jahrhundert, zu gewinnen. Von seiner literarischen 
Tätigkeit zeugen über 200 von ihm verfaßte Bücher und Schriften römisch- 
rechtlichen Inhalts. Dennoch werden wir seiner wissenschaftlichen Leistung 
• im Gegensatz zu seinen italienischen Biographen • nicht die überragende" 
Größe eines Savigny oder Mommsen zuerkennen können. Aber eines hatte 
er ihnen voraus: vielleicht nicht einmal die Tatsache, daß er in der Entwick- 
lung des Rechts stets nach dem planvollen Walten der göttlichen Vorsehung 
spürte, wohl aber die Tiefe und Kraft der Liebe, die jeder Studienstunde, 
sei sie ergebnisreich oder nicht, einen höheren Wert verleiht, als sie das 
noch so scharfsinnige Bemühen eines weltlichen Verstandes verleihen 



86 Dr. Richard Römer 

kamvContardo begann und beendigte sein Studium mit Gebet, und darum 
konnte sein Studium auch selbst Gebet sein. Manche dieser Gebete hat er 
uns selbst aufgezeichnet. 

Er wirkte als Lehrer der Rechtswissenschaft an den Universitäten Mes- 
sina, Modena und Pavia. Ein überaus persönliches, oft inniges Verhältnis 
verband ihn mit-Hörern und Kollegen. Weil er sie liebte, hatte diese kleine 
Lebensgemeinschaft vor Gott mehr Wert, als wenn er eine eigene Rechts- 
schule mit europäischem Ruf gegründet hätte. Einem heiligen Lehrer geht 
es nicht nur darum, Erkenntnis zu vermitteln; der liebende Mensch möchte 
sich letztlich selbst mitteilen und verschenken, um den andern reicher und 
liebevoller zu machen und ihn so nach Gottes Plan mitzugestalten und zu 
formen. Es gibt darum für ihn keine grundsätzliche Unterscheidung zwi- 
schen dem Hörer, den er belehrt und dem Menschen, den er liebt. So viel- 
fältig nun die Liebe zu einem großen Kreis von Hörern und Kollegen auch 
sein muß, sie zerstreut nicht • das ist ihr Segen •, sondern eint, sie läßt 
Gott in allem finden, am meisten im Herzen der geliebten Mitmenschen. 

Diese Liebe trieb Ferrini • scheinbar vom Quellpunkt göttlicher Liebe 
fort • sogar in die Öffentlichkeit des politischen Lebens, ein Zeichen dafür, 
daß ihm auch die noch so sehr geschätzte Wissenschaft nicht das Letzte war, 
sondern die Erfüllung des Willen Gottes, wohin immer er ihn zu rufen 
schien. Mit warmem, oft blutendem Herzen, aber ebenso festen Grundsätzen 
trat er im großen wie im kleinen für Recht und Gerechtigkeit ein. Im Kampf 
zwischen Staat und Kirche, um die nationale Einheit, der ihn zutiefst be- 
rührte, ebenso in den kommunalen Anliegen Mailands, das er als 
Stadtrat zu vertreten hatte, widersetzte er sich jeder Aktion, die •denGeist 
des Hasses" atmete. Besondere Leistungen für die Gesellschaft verlangte er 
gerade von den oberen Gesellschaftsklassen, denen er selbst angehörte. 1889 
trat er der •Katholischen Verbindung zur Förderung sozialer Studien" bei, 
die von Toniolo, dem Berater Leos XIII., im Anschluß an die Enzyklika 
•Rerum novarum" gegründet worden war. 

Bei einer solchen Einheit des ganzen Menschen verwundert es nicht, wenn 
Contardo auch in der Natur, insbesondere in der reinem Welt des Hoch- 
gebirges, Gott fand, seine Majestät beim Anblick der schneebedeckten, ge- 
waltigen Gipfel, seine Liebe in der Schönheit und Mannigfaltigkeit der 
Pflanzen und Blumen der Bergwelt. Alles Geschöpfliche wurde ihm zum 
Gleichnis des ewigen Schöpfers, zum Gleichnis der göttlichen Dinge und Er- 
eignisse. Immer aber ist es derselbe Vorgang: der Weg führt nicht von außen 
nach innen, sondern "umgekehrt. Zuerst muß das Herz Von Gott durchglüht 
sein und sich in einer gewissen ausschließlichen Weise ihm zugekehrt haben, 
ehe es wieder zu den Geschöpfen zurückkehren kann, ohne zugleich fürchten 
zu müssen, Gott wieder zu verlieren. 

Vielleicht können wir diesen Vorgang nirgendwo anziehender beobachten 
als in einem Brief, den der erst Einundzwanzig]ährige in jugendlichem, 
noch ganz ungetrübtem Enthusiasmus und doch auch wieder in sehr reifer 



Contardo Ferrini, ein Heiliger unserer Zeit 87 

Erkenntnis der Schwere des christlichen Lebens seinem Freunde Vittorio 
Mapelli, dem er bis zum Tode in inniger Freundschaft verbunden blieb, 
schrieb1. Es war im November 1880; Contardo hatte gerade ein ausgezeich- 
netes Doktorexamen bestanden und wollte nun für eine Zeitlang nach Berlin 
übersiedeln, um dort seine römisch-rechtlichen Studien weiterzuführen und 
zu vertiefen. Der Brief ist ein wahres Lebensprogramm. Eine vom Gebet 
durchformte und-durchblutete heilige Harmonie des ganzen Seins und Wir-,, 
kens spricht aus jeder Zeile. So kindlich' leicht, ursprünglich und zart Fer- 
rini sich an allem Edlen, Reinen und Schönen freute • die Glossen, schmut- 
zigen Reden und Anpöbelungen seiner Kameraden machten ihm viel zu 
schaffen. Und den leicht auffassenden, wendigen, aufgeschlossenen und viel- 
seitig begabten Verstand durch Gebet zur Ruhe in Gott zu bringen, war 
ebenfalls eine schwere Aufgabe. Wie die Dürre dem italienischen Frühling 
folgt, so blieben auch dem jungen Hochschüler nach dem ersten Aufblühen 
des religiösen Lebens die Trockenheiten, in denen die Seele geläutert wird 
und reift, nicht erspart. Die letzten Absätze unseres Briefes zeigen uns sein 
Wissen um diese Kämpfe, verkünden aber auch sein: •Vater, Dein Wille 
geschehe!" • Wer von dem Autor des Briefes nicht schon vorher weiß, 
würde wohl nie auf den Gedanken kommen, ihn einem jungen Studenten 
und angehenden Universitätsprpfessor zuzuschreiben. 

•Ein Vergleich dessen, was die Kirche will mit dem, was* eine antikirch- 
liche Gesellschaftsordnung anstrebt, scheint mir durchaus nützlich. Ein sol- 
cher Vergleich ist sogar das beste Mittel, uns von der trügerischen Leere 
der einen und der übermenschlichen Wirkkraft der anderen zu über- 
zeugen. Betrachten wir einmal eingehend dieses wichtige Argument, so stau- 
nen wir darüber, daß es Menschen gibt, die sich damit abfinden, ohne Gott zu 
leben, ohne Hoffnung und ohne Zukunft ; und, ich möchte sagen, 
auch ohne Gegenwart, denn diese ist wertlos, wenn sie nicht einen Abglanz 
der Ewigkeit darstellt und sie hervorbringt, denn jeder Augenblick ist ver- 
loren, der nicht ein Herzschlag der Liebe ist. 

•Liebe"! Dieses Wort faßt die Ziele der Kirche zusammen, wie1 in dem 
Begriff des •Hasses" alles Kirchenfeindliche, das von Menschenherzen Be- 
sitz ergreift, einbeschlossen liegt. Und wenn wir daran denken, daß Liebe 
nichts anderes ist als das Hingezogensein der Seele zum geliebten Gegen- 
stand, kannst Du Dich dann vielleicht noch wundern, daß auch wir einem 
Gesetz unterworfen sind, ähnlich dem, wonach die Planeten ihre Bahn um die 
.Sonne ziehen, und die Sonne wiederum um ihre Mitte und so fort, bis zu 
jener unbekaijnten Mitte, die von ewiger Hand £ls innerster Zusammenhalt • 
der Schöpfung gesetzt wurde. Dieser Gedanke scheint Dir vielleicht kühn, 
aber Du findest schon im Alten Testament, wie die ungeschaffene Weisheit 
• Glanz der Glorie Gottes und Helle seines Lichtes •, das unaussprechliche 

1 C. Ferrini, Scritti religibsi, Milano 1912 (vgl. S. 38•52). Die Übersetzung 
stammt vom Vf. 



88 Dr. Richard Römer 

Wort seine Vaters, die Normen der Gerechtigkeit und Heiligkeit festlegt 
und zugleich die Grundfesten des Weltalls verankert, den Himmel mit Ster- 
nen übersät und den unermeßlichen Ozean begrenzt. Aus einer Quelle 
kommen die Gesetze der Natur und der Sittlichkeit; deshalb ist die Natur- 
Empfindung ein mächtiges Mittel sittlicher Erziehung. (...) Dies ist die 
Synthese in den Zielen der Kirche, und der hl. Paulus, der uns jungen Men- 
schen so lieb sein müßte, entwickelt den Gedanken in jener wunderbar 
weiten und erstaunlichen Schau des gesamten Lebens: •Brüder, was immer 
wahr, was erhaben, gerecht, heilig, liebenswert, lauter, alles, was tugend- 
haft ist und Lob verdient, das tut • und der Gott des Friedens wird mit 
Euch seitf" (vgl. Phil 4, 8f). 

Mein liebster Vittorio, versuchen wir, diese göttlichen Lehren zu begrei- 
fen. Denken wir doch daran, daß unser liebster Heiland, der Schatz, die 
Hoffnung und Freude unserer Seele (dessen glorreiche Ankunft wir in 
diesen Tagen feiern), genau so lehrte. Denn er wollte, daß wir vollkommen 
seien^wie unser Vater im Himmel; und so schön sagt sein Lieblings-Jünger: 
•Gott ist die Liebe." 

Soweit es meinem Elend und meiner Schwachheit gelingt, will ich jetzt 
versuchen, dieses Ideal, zu dem wir berufen sind, zu zeichnen, und zwar 
zuerst im Verhältnis unserer Seele zu ihrem Schöpfer, dann im Verhältnis 
zu unseren Mitmenschen, und Du wirst sehen, daß alles auf diesem einen 
Worte beruht. Bitten wir den Gott der Liebe, der gekommen ist, Feuer auf 
die Erde zu bringen, daß er es in unseren Herzen entzünde; bitten wir den 
Tröster-GeisCdie wesenhafte Liebe des Vaters und des Sohnes, daß er uns 
jene Liebe einhauche, die nie sagt: Genug! Bitten wir endlich, daß wir, los- 
gelöst von allem Irdischen, Ihm mit engelgleicher Zartheit anhangen. 

Beginnen wir mit dem Gebet, mit jenen unsagbaren Augenblicken, die 
innerlichstes Zwiegespräch zwischen Schöpfer und Geschöpf sind. Die Seele 
verweilt betrachtend bei Seiner Schönheit, Seiner unaussprechlichen Güte 
und sagt zu ihm: ich liebe Dich. Er hinwiederum schaut auf die Liebes- 
regung Seiries Geschöpfes, und gerührt antwortet sein väterliches Herz: Ich 
liebe Dich. Die Seele erhebt sich mit einem: Vater, und Er antwortet: Kind. 
Und das Kind denkt an das viele erhaltene Gute, während Ermit liebe- 
vollem Gefallen seinen Dank aufnimmt. • Die Seele weint darüber, daß sie 
solche Güte verletzt hat, und Er trocknet die Tränen und kehrt sie in Lä- 
cheln. Er heißt sie •Seine Geliebte, Seine Schwester, Seine Braut", und sie 
umarmt Seine Güte und ruft den Engeln zu: •Stärkt mich an der Schönheit 
der. Blumen, erquickt mich mit duftenden Äpfeln, denn mir wird schwach 
vor Liebe" (Hohesl2,5). • •Ja, mein soll mein Geliebter werden, wie ich 
Sein. Der Du bei den Lilien weilst, komm, Geliebter, wie ein behendes Zie- 
genböcklein, komm, wie ein junger kräftiger Hirsch" (Hohesl 2,16). Es weint 
die reine Seele über die Schlechtigkeit der Menschenkinder, und Er, der die 



Contardo Ferrini, ein Heiliger unserer Zeit 89 

Welten nicht zählt, die Er im Räume werden ließ, Er zählt diese wertvollen 
Tränen so peinlich genau wie ein Geiziger. 

Doch wie soll ich es fassen? • Der Geliebte kommt wahrhaft ins Herz sei- 
nes Geschöpfes, kommt über die Lippen, die das Gebet geheiligt hat Manch- 
mal denke ich an das erste, von Gott erschaffene geistige'Wesen, wie es wer- 
dend aus seinen Händen hervorging, und er zu ihm sprach: •Schaue mich!" 
 Wer könnte Worte finden für dieses erste Erzittern in seiner Liebe? 

. Gerade dies ist's, was ich suche, und dann verlange ich nichts anderes mehr 
auf Erden: ich suche es in jenen stillen Augenblicken, da, alles Irdische 
versunken ist, und mich sein •Alles" berührt. Ich bin mit Ihm, und Er ist mit 
mir: nicht ich lebe mehr, sondern Christus iebt in mir. 

Ja, unsere Umgestaltung in Ihn, das ist das Ziel des christlichen Gebetes: 
von daher gewinnen dann die männlichen Entschlüsse Gestalt, die die Werke 
der Barmherzigkeit krönen; • sie sind ja ihre natürliche Frucht. Wenn 
man an die Überfülle des Guten dächte, an die Glut der Liebe, die aus dem 
Gebet kommt: man würde die Zeit, in der sich die Seele in Gott versenkt, 
nicht zynischer Weise •vergeudet" nennen. (...) 

Wir haben jetzt von den glücklichen, paradiesischen Augenblicken gespro- 
chen, die wie selige Oasen die eintönige Wüste unsere Lebens unterbrechen. 
Doch möchte ich nichts Falsches sagen, wenn ich das Lebeh eine Wüste 
nenne. Es kann sich in einen lieblichen Garten voll Duft und Heiterkeit 
verwandeln, sofern nur unsere Verbindung mit Ihm anhält. Wenn der 
hl. Paulus sagt, unser Wandel solle im Himmel sein, dann dürfen also unsere 
Füße nur-die Erde streifen; während sich unser Geist in Ihn versenken 
muß. Dieses' ruhige und stille Aufgehen in Ihm soll die Eirmeit der gött- 
liehen Dreifaltigkeit darstellen, wie sich unser Heiland in seinen Ab- 
schiedsreden ausdrückte, die wir das Testament seiner Liebe nennen. ' 

Ein Beispiel für das •wie" dieser Verbindung von betrachtendem Den- 
ken und rastloser geistiger Arbeit ist die schöne Art des Studiums, die der 
große Augustinus in verschiedenen seiner Werke sichtlich anwandte: für 
ihn war das Studium ein Zwiegespräch mit der höchsten Wahrheit; ihr 
dankte er für jeden Fortschritt, an sie wandte er sich in jeder Schwierigkeit, 
vor ihr verdemütigte er sich in jeder Dunkelheit, und von den fruchtbaren* 
Ergebnissen der vielseitigen Arbeit stieg seine nach Gott verlangende Seele 
anf zur ewigen_Schönheit der absoluten Wahrheit. .    * 

Andere Beispiele könnte ich dem Verhalten heiliger Seelen vor dem 
Schauspiel der Natur entnehmen: ein alter, einfacher Mann steht an der 
Türe seines einsamen Häuschens am Fuße eines Berges, schaut zum gestirn- 
ten Himmel auf und weint dieser alte Mann hat das Leben ver- 
standen! • Ein junger Mensch erklimmt nach langen Mühen den steilen 
Gipfel eines Berges, betrachtet das weite Panorama, sein Herz wird erfüllt, . 
und er dringt zur. ersten Ursache vor • er hat das Leben verstanden! • 
Ein junges Mädchen, das vergnügt zwischen duftende» Blumenbeeten spielt 
und der Gottesmutter einen Strauß bindet, sehnt sich darnach, ihr Rosen 



90 Dr. Richard Römer 

und Lilien schenken zu können, die in keiner Sonne verwelken und in 
keinem Winter erfrieren können sie hat das Leben verstanden! 

Wenn unser Leben nur abliefe zwischen der bescheidenen Stille des Stu- 
diums und der frohen Innigkeit der noch unberührten Natur, dann wäre 
jene innere Sammlung, die wir mit Thomas von Kempen ein •Reich des 
Friedens und der Freude und einer gar wundersamen Vertraulichkeit" (II, 1) 
nennen, wohl viel leichter. Nun aber sind wir in eine Welt der Korruption 
und des Irrsinns geworfen, allenthalben vom Reiz eines leichtsinnigen Le- 
bens umgeben^ inmitten von lasterhaftem Aberglauben und gelehrten Got- 
teslästerungen; wie können wir in einem solchen Leben eine seraphische 
Vollkommenheit erlangen? • -r Doch'nein, hätte unser Herz"nur ein wirk-, 
lieh zartes Verlangen nach Ihm: die Hindernisse dieser Welt könnten dieses 
Verlangen nicht schmälern.-Wenn wir nicht wie Kinder reden, die um Brot 
und Hilfe bitten, wenn wir nicht Freude im Herzen haben, dann werden wir 
nur unsagbar über das Viele Unrecht auf der Welt jammern. Hängen wir 
nur getrost unsere Harfen an den Weiden dieses Jammertales auf; es kommt 
der Tag, da wir sie wieder, abnehmen werden, .um Sions Hymnen zum 
ewig neuen, jubelnden Alleluja anzustimmen. 

Welches sind nun die wunderbaren Früchte dieses übernatürlichen 
Austausches, dieser vollen Hingabe unserer Seele an Gott? Denken 
wir erst gar nicht an die sittliche Reinheit, die heilige Wachsamkeit 
eines aufrichtigen Charakters, weil ihr Gegenteil von uns schon nicht 
einmal genannt werden sollte/Dies scheint mir viel mehr der Wille Gottes 
für seine auserwählte Jugend zu sein: der ungläubigen Welt zu zeigen, was. 
die Kraft seiner Hilfe und seiner Gnade vermag. Daß dieses herrliche Ge- 
schenk bleibe und wachse, dazu sind Gebet und Demut erforderlich, braucht 
es viele Opfer, und oft werden wir unsere Reinheit nicht bewahren können, 
ohne in Schwierigkeiten zu kommen, die bei den anderen ein höhnisches Ge- 
lächter herausfordern. Mein Gott! Daß sie doch die schmutzige Armseligkeit 
ihres Höhnens erkennten! Gebe Gott, daß es sich nicht in Tränen bitterer 
Verzweiflung kehre ... Möchte er doch für sie das Opfer unseres armseligen 
Lebens annehmen! 

Der andere Gewinn ist die Demut. Demut ist Wahrheit, nichts anderes als 
Wahrheit, daher einzigartige Würde des Lebens. Armselig alle, die die 
Würde des Menschen in den niederen Regungen sehen und keinem Anflug 
des Zornes widerstehen können; armselig alle, die in der Verachtung des 
Nächsten ihren Adel erblicken. Demut heißt unsere Schwachheit und Be- 
grenztheit erkennen, im Urteil über unseren Nächsten nicht nur von uns 
ausgehen,- sondern dessen eigene Verhältnisse ganz und gar berücksichtigen. 
Wenn wir daö immer täten, wie viel mehr Würde hätte unser Leben, wie 
viel kraftvoller wäre unsere Frömmigkeit! Doch hüten wir uns davor, des- 
halb etwa auf hohe Ziele zu verzichten: dies wäre Kleinmut; •alles Itann 
ich in dem, der mich .stärkt". Und noch mehr: erwählt nicht Gott, wie der 
hl. Paulus sagt, gerade das, was in der Welt verachtet ist, für seine großen 



Contardo Ferrini, ein Heiliger unserer Zeit 91 

Werke? Gerade weil ich nichts bin, kann Gott Großes mit mir tun ... und 
er wird es tun, dieweil er uns im Leide reif macht. 

Demut ist der verborgene Wohlgeruch, der der Tugend entströmt und vor 
das Angesicht Gottes emporsteigt; in unseren Beziehungen zum Mitmen- 
schen aber erzeugt sie Milde, Herzensgüte und Verbundenheit; doch davon 
später. 

Zusammenfassend können wir also unsere Aufgaben im Bereich des 
Innenlebens in folgendem sehen: geistige Sammlung, Vereinigung mit Gotf, 
stetes Verlangen nach den ewigen Gütern, Stärke im Leid, Reinheit und 
Demut. So wünscht uns die Kirche, so werden wir blühende Bäume in ihrem 
Garden; so werden wir erlangen, daß Gottes reiner Blick mit Wohlgefallen 
auf uns ruht; daraufhin zielt ja sein ganzes Wirken. 

Nun gib mir Antwort: warum kreist die Erde unermüdlich um die-Sonne 
und warum schmückt das funkelnde Licht der Gestirne in einsamen Fernen 
den nächtlichen Himmel Warum ergrünt nach der Erstarrung des Winters 
wieder die Pflanze, schmelzen Eis und Schnee von den Gipfeln und lächeln 
wieder die Hügel? Warum stehen die Weinberge im Festschmuck der leuch- 
tenden Weinblätter, warum die lauen Lüfte des Herbstes und die schwer- 
behangenen Fruchtzweige der Apfelbäume? Warum bespült die Flut stets 
aufs neue das felsige Gestade? Omnia propter electos. Alles um der Aus- 
erwählten willen. Alles um des sittlich Guten willen, alles für die Vervoll- 
kommnung der Seele, alles für Ihn. Glaubst Du vielleicht, so viel Gutes sei 
um den Preis des Schmerzes zu teuer erkauft? O wunderbare Kraft der 
Tränen, durch die Du uns vom geistigen Elend erlöst! Welch guter Tausch! 
O •Glück" der Tränen, wenn wir sie zu Füßen des Gekreuzigten oder vor 
dem helligen Tabernakel kniend vergießen; wie wertvoll, wenn, wir sie 
für unsere irrenden Brüder darbringen. Wir dachten wohl nie daran, als 
Gott sein volles Schöpferrecht über sein Geschöpf auszuüben schien, als er. 
Freude an unserem Weinen zu haben,- als er uns zu verlassen schien  
wir dachten wohl nie daran, ihm zu sagen: dies und mehr, wenn Du willst, 
Herr, doch gib mir dafür eine, nur^eine einzige Seele! Errette eine Seele 
von ihrem Irrtum und nimm dafür dieses mein Leben! Damit kommen wir 
auf die Beziehungen zu sprechen, die uns mit unseren Brüdern verbinden. 
In einem Wort wäre alles gesagt: Christus im Nächsten sehen. Unsere Brü- 
der sind das Abbild unseres Vaters, und unter ihrem ÄußeFen verbirgt sich 
der Erlöser. Braucht es noch mehr, um die ganze .Zartheit unseres Herzens 
für sie zu gewinnen, mit dem hl. Paulus zu sprechen: •Unaufhörlich drängt 
uns die Liebe Christi"? 

Diese Liebe zum Nächsten zeigt sich insbesondere in der Sorge um den 
Ruf und um das Heil unserer Brüder. Ist es nicht zum Weinen, wie oft wir 
• auch bei guten Seelen • von Schuld und Fehlern änderer reden hören? 
Sie schmeicheln sich, nur wahre Dinge zu berichten, und doch wissen diese 



92 ^ Dr. Richard Römer 

Elenden nicht, daß sie verbreiten, was in ihrem Herzen verborgen bleiben 
-müßte; schon die Veröffentlichung auch nur eines unbekannten Fehltritts 
ist vor Gott ein Greuel; denn wir, die wir Christus nachfolgen, dürfen in 
keiner Weise dem Ruf eines Bruders schaden. Beten wir zu Gott, daß er uns 
darin helfe und uns, was heutzutage oft nicht leicht ist, üble Nachrede als 
solche erkennen lasse, auch wenn sie sich in Frömmigkeit hüllt und ein 
heiliger Seufzer der Entrüstung im Anblick des Bösen scheint. Nein • 
nidht so: auch die Heiligen seufzen darüber, aber sie seufzen darüber vor 
Gott. . 

Nun glaube ich, daß es einem Christen überhaupt nicht ansteht, auch nur 
die öffentlichen und bekannten Fehler irgend eines Menschen auf der Weit 
ins Lächerliche zu ziehen und mit herben Worten zu bedenken. Heute, da 
von unseren höheren Kreisen nur Ärgernisse und Skandale, statt Erbau- 
ung und Rettung ausgehen; heute, da der Mangel an Kenntnissen bei 
unseren Regierenden die furchtbaren Früchte des Abfalls von Gott offen- 
bar macht: wie leicht übertreiben wir da, als ob wir Engel wären, ohne 
Schatten einer Schuld, die ein strenges oder schmähendes Wort gebrauchen 
dürften. Und wenn wir makellose Engel wären, dürften wir angesichts des 
Ruins eines Bruders lachen? Finden wir in uns dehn kein lebendiges Mit- 
gefühl? Seht, Gott wird uns mit unserem eigenen Maß messen, eben der 

. Gott, dem ein^ demütiger Sünder lieber ist als ein stolzer Gerechter. Das 
Gleichnis von dem Zöllner und Pharisäer wird sich weit mehr bewahrheiten 
als man glaubt: hüten wir uns, auf unser Haupt den Zorn Gottes zu häufen. 

Am' stärksten jedoch bricht dieses innere Feuer unseres Herzens im Eifer 
für das Seelenheil unseren Mitmenschen hervor. Achten wir vor allem 
darauf, daß unsere Frömmigkeit einfach, zuvorkommend und rücksichtsvoll 
sei. Gerade im kleinen müßten wir diese heilige Liebenswürdigkeit, die 
wirklich ein Akt des Glaubens ist, haben: kein Gruß ohne Freundlichkeit, 
kein Anliegen zurückweisen, keine Begegnung, ohne der anderen Seele 
etwas zu geben! Mein Gott, wie viel Gutes können diese kleinen Augen- 
blicke enthalten, deren Summe jedoch das Leben ist. Wie wichtig ist es, 
die Guten mit Hochachtung und Liebe zu umgeben und ihnen jene 
heilige Freundschaft" zu bezeigen, die in der Welt nicht ihresgleichen 
hat. Wie wichtig auch, den Schlechtgesinnten begreiflich zu machen, daß 
wir sie nicht verachten, daß wir uns nicht für besser halten als sie; wir 
müssen ihnen mit beharrlicher Liebe unsere Hoffnung durchblicken lassen, 
Sie eines Tages $ei uns zu wissen. Gerade be?der Jugend kann diese stumme 
Sprache eines Verstehenwollens aus Liebe besonders früchtbar sein: viel- 
leicht wird ein Herz, das der Stimme des Glaubens verschlossen bleibt, 
durch Liebe gewonnen. 

Doch zu was nützte, dies alles ohne das Gebet? Das Apostölat des Beispiels 
ist gut, das des Wortes ist auch gut, doch welches ist wirksamer als das des 
Gebetes? Sieh, wenn uns schon das Fallen eines Bruders schmerzt, und 
wenn wir selbst wie Paulus jedes Ärgernis wie Brand empfänden (größeres 



Contardo Ferrini, ein Heiliger unserer Zeit 93 

Leid und größere Pein fügen sie dem Herzen Christi zu), so wird doch unser 
Gebet und unser Opfer weit mehr sein Herz erobern! Wie groß ist doch das 
Wort Christi über sein Kreuzesopfer: •Baptismo habeo baptizari, et quo- 
modo coarctor usque dum perficiatur? Ich muß eine Taufe empfangen und 
wie drängt es mich, bis sie vollendet ist"-, und auch jenes Paulus-Wort: •Für 
meine Brüder wollte ich ausgestoßen sein • Optabam anathema esse a 
Christo pro fratribus meis". Wie hoch uns diese Worte auch scheinen, sie 
sind nichts anderes als der Ausdruck des christlichen Geistes, und dieser, 
muß uns zu Fleisch und Blut werden. Die Lesung der Abschiedsreden beim 
letzten Abendmahl wird uns davon überzeugen. Suchen wir jedoch nicht 
nach zu weitliegenden Aufgaben! Haben wir nicht alle in uns verborgenes 
Leid? Opfern wir es mit hochherziger Ergebung auf. 

Ja! Aber was soll Christus mit einer so von Traurigkeit verwirrten und 
von Melancholie,umdüsterten Seele anfangen? Wird Ihn, die •Blume des 
Feldes, die Liebe der Täler", vielleicht ein so winterlicher Anblick erfreuen? 
Dabei stammen doch die Dornen in meinem Garten nicht von fremder Hand, 
wie jene Dornen, die Seine erhabene Stirne krönten; meine Dornen wuchsen 
auf unfruchtbarem Erdreich, erstarben in der winterlichen Kälte und ver- 
dorrten in der Hitze des Sommers nicht so! Gerade weil uns dieser 
Zustand mehr als jeder andere drückt, wird unser Opfer um so vollkomme- 
ner sein. Es wird nicht jenem Opfer Christi gleichen, das Er da*rachte, als 
Er zu Beginn seiner Leidens-Laufbahn im vollen Empfinden des Opfer- 
willens und in heiterer Klarheit Sein •Ecce venio" sprach, sondern jenem 
Opfer auf Golgatha, als. Er am Kreuzesholze sterbend die ganze Bitterkeit 
des Verlassenseins vom Vater empfand. 

Auf die Trauer wird die Freude -folgen, weil uns auch auf dieser Erde 
Friede und Freude des Heiligen Geistes, des Trösters, verheißen sind. Unser 
König ist nach dem Psalmwort mit dem öl der Freude gesalbt, und er gibt 
uns unsterbliche Hoffnungen, mit denen wir uns gegenseitig trösten sollen. 
Bitten wir Ihn mit David, Er solle uns und andere Seine Hoheit begreifen 
lassen, daß Er über alle.herrsche: Specie tua et pulchritüdine tua intende, 
prospera et regna; in Deiner Hoheit, Deiner Pracht zieh aus, sjchreit sieghaft 
hin und herrsche (Ps 44, 5). Er lasse uns den Duft Seiner Frömmigkeit emp- 
finden und zieh uns an'sidi; trahe me post te, curremus in odorem unguen- 
torum tuorum; gib, daß ich Dir folge, dann eilen wir zu Deinen Freuden! 

2um heutigen Tage (21. 11. 1880 • Fest Maria Opferung) wollen wir uns 
eines israelitischen Mädchens erinnern, das die Stufen des Tempels hinauf-^ 
ging, um vor dem Ewigen kniend ihr ganzes Selbst für Gegenwart und 
Zukunft zu opfern. Diese Hingabe wurde von den Engeln aufgenommen 
und erfüllte den Himmel mit Freuden. Sie möge erreichen, daß wir sie nach- 
ahmen, wie in der Fülle des Opfers, so auch in der Zartheit der Liebfe". 

CONTARDO. 




