84 Dr. Richard Romer

Das Gottesbild: der Personahtat der dichtesten Nihe, der hebenden Ge-
sinnung, der dringendsten Forderung.

. Das Weltbild: des gewandelten und geweihten Schicksals, der ‘durch-
brochenen Immanenz, der Transzendenz als Haltung, Gesmnung und Be-
wéhrung. :

14. Am intensivsten wird der Mensch angesprochen in seiner eigensten
und personlichsten Verkiimmerung. Schon das Gottes- und Weltbild der
Herz-Jesu-Botschaft {iberwanden die Einsamkeit und Hilflosigkeit. des
modernen Menschen. Der Gott der Ndhe und des Heilswillens ist einfach die

. Uberwindung der Ohnmacht und der Grausamkeit und der Hilflosigkeit.

Nun lasse man den Christus des Heilswillens, der Genugtuung, der voll-
zogenen Erlésung, der liebenden und opfernden starken Gesinnung diesem

Menschen begegnen. Fallen nicht seine Ketten? Ist nicht seine Einsamkeit

ilberwunden? Seine Ohnmacht vom innersten Punkt her aufgehoben? Wird

dieser Mensch nicht aus der Masse herausgerissen und vom Herrn zu einem
eigenen Wort gestellt? Bricht nicht das. Gesetz der Gnadenlosigkeit dieser

Zeit in seiner ganzen Anmafung zusammen? Und fangen nicht die inneren
Quellen wieder an zu flieBen und zu strémen unter dem Segen des fac cor
meum secundum cor tuum? :

15. Es wird wieder sein wie am Anfang: fecit hominem secundum imagi-.
nem suam. Dieser Mensch versteht die-dringende und werbende Vorbild-
lichkeit des Herrn oder er hort auf, Mensch zu sein und stirbt.

Contardo Ferrini, ein Heiliger unserer Zelt
Von Dr. Richard Romer, Neu-Ulm a. d. D.

Dieser Aufsatz soll von einem Heiligen unserer Tage berichten, einem
Heiligen des tdtigen Liebens, der wie wir mitten in einer sidkularisierten
. Welt lebte, ste aber in sich iiberwand und in all ihren Bezirken 'zu Gott
heimholte. Es.ist Contardo Ferrini, der am 4. April 1859 geboren wurde
und am 17. Oktober 1902 zu Stuna in Oberitalien im Alter von nur 43 Jah-
ren starb. Er wurde am 13. April 1947 selig gesprochen. :
Das Wesentliche an einem Heiligen ist die Liebe, die einfach verstro—~
mende, alles érleuchtende, oftmals aber auch téricht erscheinende Liebe,
die wir Menschen mit so wenig Liebe nur schwer in ihrer wahren Tiefe,
ihrem Ursprung aus Gott und ihrem Ziel in Thm zu begreifen vérmogen.
Sie verbindet in der Gnade und durch die Gnade daes Innerste der Person
ganz.fest und ganz innig mit der personenhaften Liebe Gottes, dem Heili-
gen Geist. Darum gestaltet sie auch alle Schichten der menschlichen Seele
und infolgedessen alles Tun des Menschen, selbst das geringste und profan-
ste, von Grund auf um und erhebt es zu einem Wert, den wir nicht mehr



Contardo Ferrini, ein Heiliger unserer Zeit 85

mit den Pridikaten unseres welthchen Sprachgebrauchs benennet;l, son-
dern mit der Kirche als ,heilig" bezeichnen.
Es ist ergreifend, zu sehen, wie Contardo alle Bezirke seiner so reichen
Seele und alle Gebiete seiner so mannigfaltigen, Tatlgkelt in der Welt in’
dieser Liebe zusammentfaBte, in einer ganz einfachen und kindlichen Liebe,
die das Selbstverstidndlichste von der Welt zu sein scheint und wie sie dem
Siidlidnder in besonderer Weise zu eigen ist. Wihrend wir uns in den aus-
“weglosen Wiisten unserer rationalistischen und atomisierten Welt, die in
ihrem Grunde nicht mehr in Gott verankert ist und darum innerlich aus-
einanderfillt, verlaufen haben, hat sich jener Mensch, der noch aus der
ununterbrochenen katholischen Tradition heraus kommt, viel hiufiger und
in viel stirkerem MaBe die Einheit des Blickes bewahrt und bietet darum
oft genug der iibernatiirlichen Begnadigung eine i’oraussetzung, wie sie bes-
ser nicht sein kann. Wie klagen wir {iber die Kluft zwischen Religion und
Leben, iiber die innere Zusammenhanglosigkeit der einzelnen Sachgebiete,
iiber das Auseinanderfallen der Universitas litteraruirn!"‘Hier, bei Contardo
Ferrini, habén wir die Losung all dieser Fragen und Schwierigkeiten, der
Frage und Schwierigkeit unseres heutfigen religiosen Lebens: wie der
Mensch némlich bei der Vielfalt der Eindriicke, die stiindlich auf ihn einstiir-
men, und der Mannigfaltigkeit der Anforderungen, die tiglich an ihn ge-
stellt werden, im Innersten noch bei sich, in seinem Herzensgrunde und da-
mit auch bei Gott sein kann, wie er in allem Tun dennoch ein beschaulicher
Mensch, der immer vor dem Angesichte Gottes steht, bleiben kann.
Betrachten wir einmal im einzelnen, wie diese Einheit im Leben Contardo
Ferrinis aussah, wie er alles, was er tat und was ihm begegnete, in den Grund
seines Herzens und in den Grund der géttlichen Liebe zuriickfiihrte.
Er war ein groBer Gelehrter auf dem Gebiete des Rmischen Rechts und
leistete Hervorragendes insbesondere im Studium der Quellen. 1897 ent- -
zifferte er beispielsweise mit drei anderen Gelehrten — darunter Achille
Ratti, dem spiteren Pius XI. — ein doppelt beschriebehes Pergament aus
dem 10. Jahrhundert. Es galt nicht weniger als 1700 Zeilen unter dem spéter
. dartibergeschriebenen Text hervorzuholen, um der Wissenschaft neues Ma-
-terial iiber die verlorengegangenen ,,Basilika®, eine bedeutende Gesetzes-
~ sammlung aus dem 9. Jahrhundert, zu gewinnen. Von seiner literarischen
Tatigkeit zeugen iiber 200 von ihm verfaBte Biicher und Schriften rémisch-
rechtlichen Inhalts. Dennoch werden wir seiner wissenschaftlichen Leistung
— im Gegensatz zu seinen italienischen Biographen — nicht die {iberragende -
GriBe eines Savigny oder Mommsén zuerkennen kdnnen. Aber eines hatte
er ihnen voraus: vielleicht nicht einmal die Tatsache, daB er in der Entwick-
. lung des Rechts stets nach dem planvollen Walten der gottlichen Vorsehung
_spiirte, wohl aber die Tiefe und Kraft der Liebe, die jeder Studienstunde,
sei sie ergebnisreich oder nicht, einen hoheren Wert verleiht, als sie das
noch so scharfsinnige Bemiihen eines weltlichen Verstandes verleihen



86 - : Dr. Richard Rémer
kann. Contardo begann und beendigte sein Studium mit Gebet, und darum
konnte sein Studium auch selbst Gebet sein. Manche dieser Gebete hat er
uns selbst aufgezeichnet.
 Er wirkte als Lehrer der Rechtswissenschaft an den Universititen Mes-
sina, Modena und Pavia. Ein {iberaus persénliches, oft inniges Verhiltnis
-verband ihn mit Horern und Kollegen Weil er sie liebte, hatte diese kleine
Lebensgememschaft vor Gott mehr Wert, als wenn er eine eigene Rechts- |
- schule mit europdischem Ruf gegriindet hitte. Einem heiligen Lehrer geht
" es nicht nur darum, Erkenntnis zu vermitteln; der liebende Mensch méchte
sich letztlich selbst mitteilen und verschenken, um den andern reicher und
liebevoller zu machen und ihn so nach Gottes Plan mitzugestalten und zu
formen. Es gibt darum fiir ihn keine grundsitzliche Unterscheidung zwi-
schen dem Horer, dener Belehrt und dem Menschen, den er liebt. So viel-
faltig nun die Liebe zu einem groBen Kreis von Hérern und Kollegen auch
sein muB, sie zerstreut nicht — das ist ihr Segen —, sondern eint, sie 155t
‘Gott in allem finden, am meisten im Herzen der geliebten Mitmenschen.

Diese Liebe trieb Ferrini — scheinbar vom Quellpunkt géttlicher Liebe
fort — sogar in die Offentlichkeit des politischen Lebens, ein Zeichen dafiir,
daB ihm auch die noch so sehr geschitzte Wissenschaft nicht das Letzte war,
sondern die Erfiillung des Willen Gottes, wohin immer er ihn zu rufen
schien, Mit warmem, oft blutendem Herzen, aber ebenso festen Grundsitzen
trat er im groBen wie im kleinen fiir Recht und Gerechtigkeit ein. Im Kampf{
zwischen Staat und Kirche, um die nationale Einheit, der ihn zutiefst be-
riithrte, ebenso in den kommunalen Anliegen Mailands, das er als
Stadtrat zu vertreten hatte, widersetzte er sich jeder Aktion, die ,,den'Geist
des Hasses” atmete. Besondere Leistungen flir die Gesellschaft verlangte er

- gerade von den dberen Gesellschaftsklassen, denen er selbst angehorte. 1889
trat er der ,,Katholischen Verbindung zur Férderung sozialer Studien* bei,
die von Toniolo, dem Berater Leos XIII. » im AnschluB an die Enzykhka
»Rerum novarum* gegriindet.worden war.

Bei einer solchen Einheit des ganzen Menschen verwundert es nicht, wenn
Contardo auch in der Natur, insbesondere in der reinen: Welt des Hoch-
gebirges, Gott fand, seine Majestit beim Anblick der schneebedeckten, ge-
waltigen Gipfel, seine Liebe in der Schénheit und Mannigfaltigkeit der
Pflanzen und Blumen der Bergwelt. Alles Geschopfliche wurde ihm zum
Gleichnis des ewigen Schopfers, zum Gleichnis der géttlichen Dinge und Er-
eignisse. Immer aber ist es derselbe Vorgang: der Weg fiihrt nicht von auBlen
nach innen, sondern umgekehrt. Zuerst. muf3 das Herz von Gott durchglitht
sein und sich in einer gewissen ausschlieBlichen Weise ihm zugekehrt haben,
ehe es wieder zu den Geschoépfen zuriickkehren kann, ohne zugleich fiirchten
zu miissen, Gott wieder zu verlieren.

Vielleicht kénnen wir diesen Vorgang nirgendwo anziehender beobachten
als in einem Brief, den der erst Einundzwanzigjihrige in ]ugendhchem, .
noch ganz ungetriibtem Enthusiasmus uhd doch auch wieder 1n sehr reifer



-

Contardo Ferrini, ein Heiliger unserer Zeit 87

Erkenntnis der Schwere des christlichen Lebens seinemi Freunde Vittorio
Mapelli, dem er bis zum Tode in inniger Freundschaft verbunden blieb,
schrieb'. Es war im November 1880; Contardo hatte gerade ein ausgezeich-
netes Doktorexamen bestanden und wollte nun fiir eine Zeitlang nach Berlin
Ubersiedeln, um dort s€ine rémisch-rechtlichen Studien weiterzufiihren und
zu vertiefen. Der Brief ist ein wahres Lebensprogramm. Eine vom Gebet

durchformte und-durchblutete heilige Harmonie des ganzen Seins und Wir-
kens spricht aus jeder Zeile. So kindlich leicht, urspriinglich und zart Fer-

rinj sich an allem Edlen, Reinen und Schénen freute — die Glossen, schmut-
" zigen Reden und Anpidbelungen seiner Kameraden machten ihm viel zu
“ schaifen. Und den leicht auffassenden, wendigen, aufgeschlossenen und viel-
seitig begabten Verstand durch Gebet zur Ruhe in Gott zu bringen, war
ebenfalls eine schwere Aufgabe. Wie die Diirre dem italienischen Friihling
folgt 50 blieben auch dem jungen Hochschiiler nach dem ersten Aufblithen
des religiésen Lebens die Trockenheiten, in denen die Seele gelidutert wird
und reift, nicht erspart Die letzten Absétze unseres Briefes zeigen uns sein
Wissen um d1ese Kimpfe, verkiinden aber -auch sein: ,,Vater, Dein Wille
geschehe!“ — Wer von dem Autor des Briefes hicht schon vorher weiB,
wiirde wohl nie auf den Gedanken kommen, ihn einem jungen Studenten
und angehenden Universititsprofessor zuzuschreiben.
-, Bin Vergleich dessen, was die Kirche will mit dem, was eine antikirch-~
liche Gesellschaftsordnung anstrebt, scheint mir durchaus niitzlich. Ein sol-

cher Vergleich ist sogar das beste Mittel, uns-von der triigerischen Leere ~

der einen und der iibermenschlichen Wirkkraft der anderen zu iiber-
zeugen. Betrachten wir einmal eingehend dieses wichtige Argument, so stau-
nen wir dariiber, da§ es Menschen gibt, die sich damit abfinden, ohne Gott zu
leben, ohne Hoffnung und ohne Zukunft — — — und, ich mdchte sagen,
auch ohne Gegenwart, denn diese ist wertlos, wenn sie nicht einen Abglanz
der Ewigkeit darstellt und sie hervorbringt, denn jeder Augenblick ist ver-
loren, der nicht ein Herzschlag der Liebe ist. .

. »Liebe”! Dieses Wort faBt die Ziele der Kirche zusammen, w1e in dem
Begriff des ,,Hasses* alles K1rchenfe1nd11che, das von Menschenherzen Be-
sitz ergreift, einbeschlossen liegt. Und wenn wir daran denken, daB Liebe

‘nichts anderes ist als das Hingezogensein der Seele zum geliebten Gegen-~

stand, kannst Du Dichr dann vielleicht noch wundern, da8 auch wir einem
Gesetz unterworfen sind, &hnlich dem, wonach die Planeten ihre Bahn um die
Sonne ziehen, und die Sonne wiederum um ihre Mitte und so fort, bis zu

jener unbekagnten M1tte, die von ewiger Hand als innerster Zusammenhalt -

der Schopfung gesetzt wurde. Dieser Gedanke scheint Dir vielleicht kiihn,
aber Du findest schon im Alten Testament, wie die ungeschaffene Weisheit
— Glanz der Glorie Gottes und Helle seines Lichtes -——, das unaussprechliche

1 C.’ Ferrini, Scritti religiosi, Milano 1912 (vgl. S. 38—52). Die Ubersetzung
stammt vom Vf.

~

N



88 ‘ Dr. Richard Rémer

Wort seine Vaters, die Normen der Gerechtigkeit und Heiligkeit festlegt
und zugleich die Grundfesten des Weltalls verankert, den Himmel mit Ster-
‘nen iibersit und den unermeBlichen” Ozean begrenzt. Aus einer Quelle
kommen die Gesetze der Natur und der Sittlichkeit; deshalb ist die Natur-
Empfindung ein michtiges Mittel sittlicher Erziehung. (-..) Dies ist die
Synthese in den Zielen der Kirche, und der hl. Paulus, der uns jungen Men-
schen so lieb. sein miifite, entwickelt den Gedanken in jener wunderbar
weiten und erstaunlichen Schau des gesamten Lebens: ,,Bruder, was immer
wahr, was erhaben, gerecht, heilig, liecbenswert, lauter, alles, was tugend-
haft ist und Lob verdient, das tut — und der Gott des Friedens wird mit
'Euch seirf® (vgl. Phil 4, 81).
Mein liebster Vittorio, versuchen wir, diese gotthchen Lehren zu begrel-
- fen. Denken wir doch daran, da8 unser liebster Heiland, der Schatz, die
Hoffnung und Freude unserer Seele (dessen glorreiche Ankunft wir in
diesen Tagen feiern), genau so lehrte. Denn er wollte, daB wir vollkommen
seien, wie unser Vater im Himmel; und so schén sagt sein L1ebhngs—Junger
»Gott ist die Liebe.* -

Sow¢it es meinem Elend und meiner Schwachhe1t gehngt will ich jetzt
versuchen, dieses Ideal, zu dem wir berufen sind, zu zeichnen, und zwar
zuerst im Verhiltnis unserer Seele zu ihrem Schépfer, dann im Verhiltnis
zu unseren Mitmenschen, und Du wirst sehen, daB alles auf diesem einen
Worte beruht. Bitfen wir den Gott der Liebe, der gekommen ist, Feuer auf

die Erde zu bringen, da8 er es in unseren Herzen entziinde; bitten wir den
Troster-Geist, die wesenhafte Liebe des Vaters und des Sohnes, da8 er uns
jene Liebe einhauche, die nie sagt: Genug! Bitten wir endlich, da wir, los-
geldst von allem Irdischen, IThm mit engelgleicher Zartheit anhangen.

N *

Beginnen wir mit dem G eb et, mit jenen unsagbaren Augenblicken, die
innerlichstes Zwiegesprich zwischen Schépfer und Geschépf sind. Die Seele -
verweilt betrachtend bei Seiner Schénheit, Seiner unaussprechlichen Giite
und sagt zu-ihm: ich liebe Dich. Er hinwiederum schaut auf die Liebes-
regung Seines Geschopfes, und geriihrt antwortet sein viterliches Herz: Ich
liebe Dich. Die Seele erhebt sich mit einem: Vater, und Er antwortet: Kind.
Und das Kind denkt an das viele erhaltene Gute, wihrend Er mit liébe-
vollem Gefallen seinen Dank aufnimmt. — Die Seele weint dariiber, daB sie
solche Giite verletzt hat, und Er trocknet die Trinen und kehrt sie in Li-
cheln. Er heiBt sie ,,Seine Geliebte, Seine Schwester, Seine Byaut®, und sie
umarmt Seine Giite und ruft den Engeln zu: ,,Stirkt mich an der Schénheit
der. Blumen, erquickt mich mit duftenden Apfeln, denn mir wird schwach
.. vor Liebe* (Hohesl 2, 5). —,,Ja, mein soll mein Geliebter werden, wie ich
Sein. Der Du bei den Lilien weilst, komm, Geliebter, wie ein behendes Zie-
genbadcklein, komm, wie ein junger kréftiger Hirsch® (Hohesl 2, 16). Es weint
die reine Seele iiber die Schlechtigkeit der Menschenkinder, und Er, der die



Contardo Ferrini, ein Heiliger unserer Zeit 89 -

Welten nicht zahlt, die Er im Raume werden lieB, Er zahlt diese wertvollen
Tranen so peinlich génau wie ein Geiziger.

Doch wie soll ich es fassen? — Der Geliebte kommt wahrhaft ins Herz sei-
nes Geschopfes, kommt {iber die Lippen, die das Gebet geheiligt hat. Manch~
mal denke ich an das erste, von Gott erschaffene geistige ' Wesen, wie es wer-
dend aus seinen Hénden hervorging, und er zu ihm sprach: ,,Schaue mich!*
. — — Wer konnte Worte finden fiir dieses erste Erzittern in seinef Liebe?

. Gerade dies ist’s, was ich su¢he, und dann verlange ich nichts anderes mehr
. auf Erden: ich suche esin jenen stillen Augenblicken, da_alles Irdische
- versunken ist, und mich sein ,,Alles* beriihrt. Ich bin mit Thm, und Er ist mit
mir: nicht ich lebe mehr, sondern Christus gebt in mir.

Ja, unsere Umgestaltung in Ihn, das ist das Ziel des christlichen Gebetes:
von daher gewinnen dann die ménnlichen Entschliisse Gestalt, die die Werke
der Barmherzigkeit ‘krénen; — sie sind ja ihre natlirliche Frucht. Wenn
man an die Ubertiille des Guten dichte, an die.Glut der Liebe, die aus dem
Gebet kommt: man wiirde die Zeit, in der sich die Seele in Gott versenkt,
nicht zynischer Weise ,,vergeudet® nennen. (...)

Wir haben jetzt von den gliicklichen, paradiesischen Augenblicken gespro-
chen, die wie selige Oasen die einténige Wiiste unsere Lebens unterbrechen.
Doch mochte ich nichts Falsches sagen, wenn ich das Lebeh eine Wiiste
nenne. Es kann sich in einen lieblichen Garten voll Duft und Heiterkeit - -
verwandeln, sofern nur unsere Verbindung mit Thm anhilt. Wenn der
hl. Paulus sagt, unser Wandel solle im Himmel sein, dann diirfen also unsere
FiiBe nur -die Erde streifen, wihrend sich unser Geist in Ihn versenken
muB. Dieses’ ruhige und stille Aufgehen in Ihm soll die Eirtheit der gott-—
lichen Dreifaltigkeit darstellen, wie sich unser Heiland in seinen Ab- -
schiedsreden ausdriickte, die wir das Testament seiner Liebe nennen. !

Ein Beispiel fiir das ,,wie* dieser Verbindung von betrachtendem Den-
ken und rastloser geistiger Arbeit ist die schone Art des Studiums, die der
groBe Augustinus in verschiedenen seiner Werke sichtlich anwandte: fiir
ihn war das Studium ein Zwiegespréch mit der héchsten Wahrheit; ihr
dankte er fiir jeden Fortschritt, an Sie wandte er sich in jeder Schwierigkeit,
vor ihr verdemiitigte er sich in jeder Dunkelheit, und von den fruchtbaren®
Ergebnissen der vielseitigen Arbeit stieg seine nach Gott verlangende Seele
awuf zur ewigen Schénheit der absoluten Wahrheit. :

Andere Beispiele kénnte ich dem Verhalten heiliger Seelen vor dem
Schauspiel der Natur entnehmen: ein alter, einfacher Mann steht an der
Tiire seines einsamen Hiuschens am Fulle eines Berges, schaut zum gestirn-

" ten Himmel auf und weint — — — dieser alte Mann hat das Leben ver-
- standen! — Ein junger Mensch erklimmt nach langen Mithen den steilen
Gipfel eines Berges, betrachtet das weite Panorama, sein Herz wird erfiillt,
-und er dringt zur ersten Ursache vor — er hat das Leben verstanden! —
Ein junges Méadchen, das vergnﬁgt zwischen duftendem Blumenbeeten spielt
und der Gottesmutter einen StrauB bindet, sehnt sich darnach, ihr Rosen



0

90 ' ' Dr. Richard Romer

und Lilien schenken zu kénnen, die in keiner Sonne verwelken und in

keinem Winter erfrieren kénnen — — sie hat das Leben verstanden!
Wenn unser Leben nur abliefe zwischen der bescheidenen Stille des Stu-

diums und der frohen Innigkeit der noch unberiihrten Natur, dann wére

- jene innere Sammlung, die wir mit Thomas von Kempen ein ,,Reich des

Friedens und der Freude und einer gar wundersamen Vertraulichkeit* (IL, 1)
nennen, wohl viel leichter. Nun aber sind wir in eine Welt der Korruption
. und des Irrsinns geworfen, allenthalben vom Reiz eines leichtsinnigen Le- -
bens umgeben, inmitten von lasterhaftem Aberglauben und gelehrten Got-
tesldsterungen; wie konnen wir in einem solchen Leben eine sgraphische
Vollkommenheit erlangen? — — Doch nein, hitte unser Herz nur ein wirk-,
lich zartes Verlangen nach Ihm ‘die Hindernisse dieser Welt kénnten dieses
Verlangen nicht schmélern~Wenn wir nicht wie Kinder reden, die um Brot
und Hilfe bitten, wenn wir nicht Freude im Herzen haben, dann werden wir
nur unsagbar iliber das viele Unrecht auf der Welt jammern. Hingen wir
nur getrost unsere Harfen an den Weiden dieses Jammertales auf; es kommt
der Tag, da wir sie wieder ‘abnehmen werden, .um S1ons Hymnen zum
ewig neuen, jubelnden A11e1u]a anzustimmen.

Welches sind nun die wunderbaren Friichte dieses iibernatiirlichen
Austausches, dieser vollen Hingabe unserer Seele an Gott? Denken
wir erst gar nicht an die- sittliche Reinheit, die heilige Wachsamkeit
eines aufrichtigen Charakters, weil ihr Gegenteil von uns schon nicht
einmal genannt werden sollte. Dies scheint mir viel mehr der Wille Gottes
fiir seine auserwihlte Jugend zu sein: der ungléubigen Welt zu zeigen, was.
die Kraft seiner Hilfe und seiner Gnade vermag. DaB dieses herrliche Ge-
~ schenk bleibe und wachse, dazu sind Gebet und Demut erforderlich, braucht
es viele Opfer, und oft werden wir unsere Reinheit nicht bewahren kénnen,
ohne in Schwierigkeiten zu kommen, die bei den anderen ein héhnisches Ge-
lachter herausfordern. Mein Gott! DaB sie doch die schmutzige Armseligkeit
ihres Hohnens erkennten! Gebe Gott, daB.es sich nicht in Trinen bitterer
Verzweiflung kehre . . . M6chte er doch fiir sie das Opfer unseres armsehgen
Lebens annehmen! ’

Der andere Gewinn ist die Demut. Demut ist Wahrhelt mchts anderes als
Wahrheit, daher einzigartige Wiirde des Lebens. Armselig alle, die die
Wiirde des Menschen in den niederen Regungen sehen und keinem Anflug
des Zornes widerstehen kénnen; armselig alle, die in der Verachtung des
Nichsten ihren Adel erblicken. Demut heiit unsere Schwachheit und Be-
grenztheit erkennen, im Urteil iiber unseren Nichsten nicht nur von uns -
ausgehen; sondern dessen eigene Verhiltnisse ganz und gar beriicksichtigen.
Wenn wir das immer titen, wie viel mehr Wiirde hitte unser Leben, wie
viel kraftvoller wire unsere Frémmigkeit! Doch hiiten wir uns davor, des-
halb etwa auf hohe Ziele zu verzichten: dies wire Kleinmut; ,,alles %ann
ich in dem, der mich stéirkt”. Und noch mehr: erwéhlt nicht Gott, wie der
hl. P‘au-hfs sagt, gerade das, was in der Welt verachtet ist, fiir seine groBen



A -

Contardo Ferrini, ein Heiliger unserer Zeit 01

Werke? Gerade weil ich nichts bin, kann Gott GroBes mit mir tun ... und
er wird es tun, dieweil er uns-im Leide reif macht. . '

Demut ist der verborgene Wohlgeruch, der der Tugend entstromt und vor
das Angesicht Gottes emporsteigt; in uhseren Beziehungen zum Mitmen-
schen aber erzeugt sie Milde, Herzensgute und Verbundenhelt doch davon
spéter.

Zusammenfassend kdnnen, wir also unsere Aufgaben im Bereich des -
Innenlebens in folgendem sehen: geistige Sammlung, Vereinigung mit Gotf,
_stetes Verlangen nach den ewigen Giitern, Stirke im Leid, Reinheit und
Demut. So wiinscht uns die Kirche, so werden wir blithende Bidume in jhrem
Garten; so werden wir erlangen, daf3 Gottes reiner Blick mit Wohlgefallen
auf uns ruht daraufhin zielt ja sein ganzes Wirken.

*

Nun gib mir Antwort: warum kreist die Erde unermudhch um die-Sonne
und warum schmiickt das funkelnde Licht der Gestirne in einsamen Fernen
den néchtlichen Himmel Warum ergriint nach der Erstarrung.des Winters
wieder die Pflanze, schmelzen Eis und Schnee von den Gipfeln und licheln
wieder die Hiigel? Warum stehen die Weinberge im Festschmuck der leuch~
tenden Weinblitter, warum die lauen Liifte des Herbstes und die schwer-
behangenen Fruchtzweige der Apfelbiume? Warum bespiilt die Flut stets
aufs neue das felsige Gestade? Omnia propter electos. Alles um der Aus-
erwihlten willen. Alles um dés sittlich Guten willen, alles fiir die Vervoll-
kommnung der Seele, alles fiir Thn. Glaubst Du vielleicht, so viel Gutes sei
um den Preis des Schmerzes zu teuer erkauft? O wunderbare Kraft der
Trénen, durch die Du uns vom geistigen Elend erldst! Welch guter Tausch!
0O ,,Gliick" der Tranen wenn wir sie zu FiiBen des Gekreuzigten oder vor
. dem heiligen Tabernakel kniend vergieBen;-wie wertvoll, wenn wir sie
fiir unsere irrenden Briider darbringen. Wir dachten wohl nie daran, als
Gott sein volles Schopferrecht iiber sein Geschépf auszuiiben schien, als er.
Freude an unserem Weinen zu haben; als er uns zu verlassen schien — — —
wir dachten wohl nie daran, ihm zu sagen: dies und mehr, wenn Du willst,
Herr, doch gib mir daflir eine, nur-zine einzige Seele! Errette eine Seele
von ihrem Irrtum und nimm dafiir dieses mein I.eben! Damit kommen wir
auf die Beziehungen zu sprechen, die uns mit unseren Briidern verbinden.
In einem Wort wire alles gesagt: Christus im Néichsten sehen. Unsere Brii-
der sind das Abbild unseres Vaters, und unter ihrem AuBefen verbirgt sich
der Erloser Braucht es noch mehr, um die ganze Zartheit unseres Herzens
~ fiir sie zu gewinnen, mit dem hl. Paulus zu sprechen: ,,Unaufhorhch dréngt
uns die Liebe Christi“? :

Diese Liebe zum Nichsten zeigt sich insbesondere in der Sorge um den
Ruf und um das Heil unserer Briider. Ist es nicht zum Weinen, wie oft wir
— auch bei guten Seelen — von Schuld und Fehlern anderer reden horen?
‘Sie schmeicheln sich, nur wahre Dinge zu berichten, und doch wissen diese

-

~ \



92 T~ . Dr. Richard Rémer

Elenden nicht, daf} sie verbreiten, was in ihrem Herzen verborgen bleiben

-miifite; schon die Verdffentlichung auch nur eines unbekannten Fehltritts
ist vor Gott ein Greuel; denn wir, die wir Christus nachfolgen, diirfen in
keiner Weise dem Ruf eines Bruders schaden. Beten wir zu Gott, da8 er uns
darin helfe und uns, was heutzutage oft nicht leicht ist, iible Nachrede als
solche erkennen lasse, agch wenn sie sich in Frommigkeit hiillt und ein
heiliger Seufzer der Entriistung im Anblick des Bosen scheint. Nein —
nicht so: auch die Heiligen.seufzen daruber aber sie seufzen daruber vor
Gott. :

Nun glaube ich, daf3 es einem Christen uberhaupt nicht ansteht, auch nur
die 6ffentlichen und bekannten Féhler irgend eines Menschen auf der Welt
ins Licherliche zu ziehen und mit herben Worten zu bedenken. Heute, da -

- von unseren héheren Kreisenh nur Argernisse und Skandale, statt Erbau-
ung und Rettung ausgehen; heute, da der Mangel an Kenntnissen bei
unseren Regierenden die furchtbaren Friichte des Abfalls von Gott offen-
bar macht: wie leicht {ibertreiben wir da, als ob wir Engel wéren, ohne
Schatten einer Schuld, die ein strenges oder schméhendes Wort gebrauchen
diirften. Und wenn wir makellose Engel wiren, diirften wir angesichts des
Ruins eines Bruders lachen? Finden wir in uns denn kein lebendiges Mit-
gefiih]l? Seht, Gott wird uns mit unserem eigenen Mal} messen, eben der

.Gott, dem eig, demiitiger Siinder lieber ist als ein stolzer Gerechter. Das
Gleichnis von dem Zéllner und Pharisder wird sich weit mehr bewahrheiten
als man glaubt: hiiten wir uns, auf unser Haupt den Zorn Gottes zu-hitifen.

Am stérksten jedoch bricht dieses innere Feuer unseres Herzens im Eifer
fiir das Seelenheil unserer Mitmenschen hervor. Achten wir vor allem
darauf, daB unsere Frémmigkeit einfach, zuvorkommend und riicksichtsvoll
sei. Gerade im kleinen miiSten wir diese heilige Liebenswiirdigkeit, die
wirklich ein Akt des Glaubens ist, haben: kein GruBl ohne Freundlichkeit,
kein Anliegen zuriickweisen, keine Begegnung, ohne der anderen Seele
etwas zu geben! Mein Gott, wie viel Gutes kénnen diese kleinen Augen-
blicke enthalten, deren Summe jedoch das Leben ist. Wie wichtig ist es,
die Guten mit Hochachtung und Liebe zu umgeben und ihnen jene
heilige Freundschaft- zu bezeigen, die in der Welt nicht ihresgleichen
hat. Wie wichtig auch, den Schlechtgesinnten begreiflich zu machen, daf
wir sie nicht verachten, daB wir uns nicht -fiir besser halten als sie; wir
miissen ihnen mit beharrlicher Liebe unsere Hoffnung durchblicken lassen,
sie eines Tages i uns zu wissen. Gerade befder Jugend kann diese stumme
Sprache eines Verstehenwollens aus Liebe besonders fruchtbar sein: viel-
leicht wird ein Herz, das der Stimme des Glaubens yerschlossen bleibt,
durch Liebe gewonnen.

Doch zu was niitzta dies alles ohne das Gebet? Das Apostolat des Beispiels
ist gut, das des Wortes ist auch gut, doch welches ist wirksamer als das des
Gebetes? Sieh, wenn uns schon das Fallen eines Bruders schmerzt, und
wenn wir selbst wie Paulus jedes Argernis wie Brand empfinden (groBeres



“Contardo Ferrini, ein Heiliger unserer Zeit 93

Leid und gréBere Pein fligen sie dem Herzen Christi zu), so wird doch unser
Gebet und unser Opfer weit mehr sein Herz erobern! Wie groB ist doch das
Wort Christi iiber sein Kreuzesopfer: ,,Baptismo habeo baptizari, et quo-
modo eoarctor usque dum perficiatur? Ich muB eine Taufe empfangen und
wie dringt es mich, bis sie vollendet ist”, und-auch jenes Paulus-Wort: ,,Fiir
meine Briider wollte ich ausgestofen sein — Optabam anathema esse a
Christo pro fratribus meis*“. Wie hoch uns diese Worte auch scheinen, sie
sind nichts anideres als der Ausdruck des christlichen Geistes, und dieser
muf} uns zu Fleisch und Blut werden. Die Lesung der Abschiedsreden beim
letzten Abendmahl wird uns davon {iberzeugen. Suchen wir jedoch nicht
nach zu weitliegenden Aufgaben! Haben wir nicht alle in uns verborgenes
Leid? Opfern wir es mit hochhermger Ergebung auf.

Ja! Aber was soll Christus m1t einer so von Traurigkeit verwirrten und
von Melancholie umdiisterten Seele anfangen" Wird Ihn, die ,,Blume des
Feldes, die Liebe der Tiler®, vielleicht ein so winterlichér Anblick erfreuen?
Dabei stammen doch die Dornen in meinem Garten nicht von fremder Hand,
wie jene Dornen, die Seine erhabene Stirne kronten; meine Dornen wuchsen
auf unfruchtbarem Erdreich, erstarben in der winterlichen Kilte und ver-
dorrten in der Hitze des Sommers — — — nicht so! Gerade weil uns dieser
Zustand mehr als jeder andere driickt, wird unser Opier um so vollkomme-
ner sein. Es wird nicht jenem Opfer Christi gleichen, das Er daskrachte, als

"Er zu Beginn seiner Leidens-Laufbahn im-vollen Empfinden des Opfer-
willens und in heiterer Klarheit Sein ,,Ecce venio* sprach, sondern jenem
Opfer auf Golgatha, als. Er am Kreuzesholze sterbend d1e ganze Bitterkeit
des Verlassenseins vom Vater empfand.

Auf die Trauer wird die Freude folgen, weil uns auch autf dieser Erde
Friede und Freude des Heiligen Geistes, des Trosters, verheiBlen sind. Unser
Kﬁrﬁg ist nach dem Psalmwort mit dem Ol der Freude gesalbt, und er gibt
uns unsterbliche Hoffnungen, mit denen wir uns gegenseitig trésten sollen.
Bitten wir Ihn mit David, Er solle uns und andere Seine Hoheit begreifen
lassen, daB Er iiber alle.herrsche: Specie tua et pulchritudine tua intende,
prospera et regna; in Deiﬁér Hoheit, Deiner Pracht zieh aus, schreit sieghaft
hin und herrsche (Ps 44, 5). Er lasse uns den Duft Seiner Frémmigkeil emp-
finden und zieh uns an sidh; trahe me post te, curremus in odorem unguen-
torum tuorum; gib, daB ich Dir folge, dann eilen wir zu Deinen Freuden!

Zum heutigen Fage (21. 11, 1880 — Fest Marii Opferung) wollen wir uns

* eines israelitischen Méidchens erinnern, das die Stufen des Tempels hinauf-

ging, um vor ‘dem Ewigen kniend 1hr ganzes Selbst fiir Gegenwart und

Zukunft zu opfern. Diese Hingabe 'wurde von den Engeln aufgenommen

und erfiillte den Himmel mit Freuden. Sie mége erreichen, daB wir sie nach-
ahmen, wie in der Fiille des Opfers, so auch in der Zartheit der Liebe“.

CONTARDO.





