
Der Primat der göttlichen Gnadenführung 
im geistlichen Leben nach dem heiligen Ignatius v. Loyola 

Von Albert StegerS. J., Pullach bei München 

Die charakteristischen Merkmale des ignatianischen Vollkommenheits- 
ideals sind nach der Auffassung vieler: willensstarkes, rücksichtsloses An- 
kämpfen gegen das Verderbte in der Natur, eiserne Konsequenz in der An- 
wendung der entsprechenden asketischen Mittel, vielleicht auch noch die 
psychologische Meisterschaft und die Zielstrebigkeit, mit der die seelischen 
Fähigkeiten des Menschen in Gebet, Gewissenserforschung und innerer 
Sammlung auf den vorgesetzten Erfolg hingeordnet werden; mit einem 
Worte: Willensaszese, d. h. einseitige Betonung der Selbsttätigkeit, insbe- 
sondere der Selbstkontrolle, und infolgedessen ein gewisser •Moralismus", 
ein zu starkes Hinschauen auf die ethische Vollkommenheit. Bremond1 hat 
die Exerzitien mit Betonung eine Schule der •Aszese" und die Frömmig- 
keit des durch sie geformten Ordens einfachhin •A s z e t i s m u s" genannt! 
Er verficht demgegenüber den Begriff des •Gebetes", dem er seinen alten 
Platz in der christlichen Frömmigkeit zurückgeben möchte, wobei er unter 
Gebet das ehrfürchtige und anbetende Hinschauen des Menschen auf Gott, 
sowie das lauschende und liebende Hingegebensein an seine Größe und 
Schönheit an, an seine Einsprechungen und Forderungen versteht. 

Es wäre'uhfruchtbar, zu solchen Behauptungen noch einmal Stellung zu 
nehmen. Die Zeit der Extreme ist vorbei, sollte es wenigstens seih. Wir sind 
in der Beurteilung des anderen ein wenig ruhiger geworden. Wir sind be- 
müht, die Sache selbst vorurteilsfreier zu prüfen, und stärker, als es in den 
letzten Jahrzehnten der Fall war, wieder auf der Tradition aufzubauen. 
Gehen wir darum die geistlichen Unterweisungen des hl. Ignatius der "Reihe 
nach einmal durch und untersuchen sie auf das Verhältnis von göttlicher 
Führung und menschlicher Mitarbeit im Aufstiege des Menschen zu Gott. 

I. Die •geistlichen Übungen" 

Das Kernstück der Exerzitien ist in den beiden Betrachtungen vom 
Königreiche Christi und den zwei Bannern enthalten2. Sie bestimmen daher 
auch das Vollkommenheitsideal des Heiligen: DefChrist steht an der Seite 
Christi im Kampf um die Aufrichtung des Reiches Gottes, das in der kon- 
kreten Kirche seine sichtbare Gestalt annimmt; die Fr'ontlinie zwischen 
Christus und Satan geht mitten durch des Menschen Herz. Im tapferen Aus- 
halten beim Banner seines Königs und im mutigen Handhaben seiner 

1 H. Bremond, Ascese ou Priere, in: Revue des sciences religieuses 1927 (April 
bis Oktober); vgl. Ernst Böminghaus S. J., Aszese oder Gebet, Antwort auf eine 
Streitfrage; diese Zeitschrift 4 (1929), S. 126 ff. 

2 Vgl. neuerdings: Hugo Rahner S. J., Ignatius von Loyola und das geschicht- 
liche Werden seiner Frömmigkeit, Salzburg o. J. (1947), S. 43. 



Der Primat der göttlichen Gnadenrührung im geistlichen Leben 

Waffen, der Armut und der Schmach, verwirklicht er zugleich sein eigenes 
Lebensziel: in der vollkommenen Erfüllung des Willens der göttlichen 
Majestät wird er frei von sich selbst und mit dem Herzen des Vaters geeint. 
Der Lohn der ewigen Glorie wird seiner treuen Hingabe auf Erden folgen. 
Der Kampf ist vor allem dadurch erschwert, daß die Fronten sich inein- 
ander schieben und Freund und Feind nicht immer leicht zu unterscheiden 
sind. Darum ist das Haupterfordernis eines Christen, der im Kampfe be- 
stehen will, daß er sich in der Kunst auskenne, •die Geister zu unterschei- 
den", wie die christliche Tradition von altersher sagt. Diese Kunst ist eine 
übernatürliche, eine gnadenhafte, eine Gabe des Heiligen Geistes, die nicht 
in erster Linie durch eigene Anstrengung erworben wird, sondern erbetet 
werden muß. Durch sie lernt der Mensch, in allem Tun und Lassen zunächst 
von seinem eigenen Wollen und Planen abzusehen und dafür um so mehr 
auf die innere Stimme Gottes zu hören und sie zu erkennen. DieUnter- 
scheidung der Geister ist für Ignatius so wesentlich, daß man in 
ihr die eigentliche Methode seiner Frömmigkeit zu sehen hat. Darum auch 
die zentrale Stellung, die sie in den Exerzitien einnimmt. 

Die Art und Weise, in der Gott sich dem Menschen zu offenbaren und ihm 
seinen Willen kundzutun pflegt, ist der geistliche •Trost". Er wird von 
Ignatius eine Gnade. genannt und folgendermaßen beschrieben: •Trost 
nenne ich es, wenn in der Seele eine innere Regung geweckt wird, wodurch 
(sie) in der Liebe ihres Schöpfers und Herrn entbrennt, und demzufolge sie , 
kein geschaffenes Wesen auf dem Antlitz der Erde um seiner selbst willen, ^ 
sondern nur im Schöpfer aller Dinge zu lieben Vermag. Desgleichen, wenn 
der Mensch Tränen vergießt, die ihn zur Liebe seines Herrn anregen, sei es 
nun aus Schmerz über seine Sünden oder über das Leiden Christi, unseres 
Herrn, oder, über andere Dinge, die sich unmittelbar auf den Dienst und 
das Lob Gottes beziehen. Schließlich nenne ich Trost jeden Zuwachs an 
Hoffnung, Glaube und Liebe und jede inhere Freude, die den Menschen zu 
den himmlischen Dingen und zum Wirken an seinem eigenen Seelenheil 
hinruft und hinzieht, indem sie der Seele Ruhe und Friede in ihrem Schöp- 
fer und Herrn spendet"*. ^ 

Ignatius spricht hier zunächst vom höchsten Grad der Gnade des' Trostes; 
die Seele ist erfüllt von stürmischer Begeisterung, sie vermag die gechaffe- 
nen Wesen nur im Schöpfer aller Dinge zu. lieben. Das bedeutet eine Um- 
wandlung des ganzen inneren Menschen. Sodann ist die Rede von der Gabe 
der Tränen; sie sind Ausdruck der inneren, gnadenhaften Erregung des Her- 
zens, der Liebesreue oder des liebenden Mitleids mit dem Herrn. Der Seele 
werden starke, reiche Anregungen zuteil zu Dingen,'die sich unmittelbar 

' auf den Dienst und die Liebe Gottes beziehen. Endlich ist auch der Zuwachs 

* Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen, ed. A. Feder S. J., 9. Aufl., heraus- 
gegeben von E. Raitz von Frenz S. J., Freiburg o. J. (1940), Nr. 316. • Nach dieser 
Ausgabe wird auch im folgenden immer zitiert. 



96 ,    Albert Steger S. J. 

von Glaube, Hoffnung und Liebe ein Kennzeichen des göttlichen Trostes. 
Wir können diese Tugenden zwar auch mit der gewöhnlichen Gnade üben, 
aber der Trost verleiht der Seele eine besondere innere Freude, die ruft 
und zieht, •indem sie . .Ruhe und Frieden ... im Herrn spendet". Diese 
innere Freude hat nichts mit süßlicher oder schwächlicher Frömmigkeit zu 
tun (das deutsche Wort •Trost" könnte vielleicht diesen Sinn/nahelegen). 
Sie ist vielmehr Feuer vom Feuer Gottes, Kraft von seiner Kraft, Liebe von 
seiner Liebe und Friede von seinem Frieden. Diese •besondere Gnade und 
Tröstung", die eine •große und fühlbare Liebe und eine überreiche Gnade" 
genannt wird, unterscheidet der Heilige deutlich von der •Gnade, die hin- 
reichend ist, um all seinen Feinden zu widerstehen", vom •göttlichen Bei- 
stand, der immer verbleibt"4. 
' In den Unterscheidungsregeln der •zweiten Woche" spricht Ignatius noch 
von anderen Gnaden, die er offenbar für seltener hält, nämlich von einem 
Trost, •der ohne vorausgehende Ursache gespendet wird ... Ich sage 
,ohne Ursache', d. h. ohne irgendwelche Wahrnehmung oder Erkenntnis 
eines Gegenstandes, wodurch der Seele eine derartige Tröstung mittels der 
eigenen Verstandes- und Willenskraft zuteil würde"6. Daß es hier nicht um 
Gnaden geht, die schon jedem Anfänger zuteil werden, ergibt sich aus der 
Anweisung des Heiligen, man solle sie nicht unterschiedslos besprechen, 
da ihr Gegenstand zu fein und zu hoch sei. als daß jeder Exerzitand sie 
verstehen könne6. Suarez sagt von dieser Gnade bei der Erklärung der ge- 
nannten Regel: •Sie ist nicht leicht zu verstehen .. •aber es ist kein Zweifel, 
daß sie möglich ist und daß sie bisweilen gegeben wird, wenn auch vielleicht 
selten und nur sehr vollkommenen Männern'". 

Weil Ignatjus zuversichtlich vertraut, Gott werde dem Exerzitanden in 
der Gnade des Trostes seinen Willen kundtun, kommt alles drauf an, daß 
er klar und , eindringlich in ihr Kommen und Gehen und die Weisen 
ihres Wirkens eingeführt wird und so zum bewußten Erlebnis derselben 
gelangt. Darum heißt es auch im Direktorium (= nähere Anweisungen für 
den Exerzitienmeister), das noch von Ignatius selbst stammt: •Es muß viel 

-erklärt werden, was Trost ist"8. Es ist Aufgabe des Exerzitienmeisters, den 
Exerzitanden in das Verständnis dieser Gnade; ohne die die geistlichen 
Übungen nicht mit Frucht gemacht würden, einzuführen. Wenn er darum 
•gewahrt, daß in der Seele des Exerzitanden keinerlei geistige Bewegungen, 
wie z. B. Tröstungen und Trostlosigkeiten, entstehen, und daß er nicht durch 
verschiedene Geister erregt wird, so muß er ihn betreffs der Übungen ein- 
dringlich fragen, ob er sie zu den angesetzten Zeiten und wie er sie anstelle; 

. desgleichen bezüglich der Zusätze, ob er sie sorgfältig beobachte; über all 

4 Ebd. Nr. 324 und 320.     5 ,Ebd. Nr. 330.    « Ebd. Nr. 9. 
7 De religione Societatis Jesu, lib. IX; cap. V, n. 39 f ed. Vives Paris 1860, 

XVI, 1031 f. ' 
8 Monumenta Historica Societatis Jesu (M H), Monumenta Ignatiana (M I), 

Series II, 1, S. 780. 



Der Primat der göttlichen Gnadenführung im geistlichen Leben 97 

diese Dinge soll er im einzelnen Auskunft verlangen'". Man sieht, welch ent- 
scheidendes Gewicht der Heilige auf die innlre Erfahrung des, Trostes und 
überhaupt des Bewegtwerdens durch die verschiedenen Geister legt. Eine 
Seele, die unbewegt bliebe und weder nach der einen noch nach, der anderen 
Seite gezogen würde, scheint ihm etwas nicht richtig zu machen oder gar un- 
geeignet für die Exerzitien zu sein. 

Wie kann nun der Exerzitand im einzelnen zur Erfahrung des gnaden- 
haften Trostes und damit zur Erkenntnis des göttlichen Willens gelangen? 
Nur durch Gebet! Schon vor jeder Betrachtung soll er daher um diese be- 
sondere Gnade beten. So heißt es z. B. bei der Betrachtung über die eigenen 
Sünden: •Ich erbitte von Gott, unserm Herrn, was ich will und wünsche. 
Die Bitte soll dem vorliegenden Gegenstand entsprechen. Handelt also die 
Betrachtung von der Auferstehung, so muß ich um Freude mit dem sich 
freuenden Christus bitten; handelt sie vom Leiden, so muß ich um Schmerz, 
Tränen und Pein mit dem von Peinen erfüllten Christus bitten. Hier in 
dieser Betrachtung muß ich bitten um Beschämung meiner selbst und Be- 
stürzung, da ich sehe, wie viele wegen einer'einzigen Toftsünde verdammt 
sind, und wie oft ich verdient habe, wegen meiner so vielen Sünden ver- 
dammt zu werden"10. Ähnlich lauten die Anweisungen vor den übrigen Be- 
trachtungen11. Noch mehr hat sich aber der Exerzitand während der Be- 
trachtung selbst der göttlichen Gnadenführung hinzugeben: •Bei dem 
Punkt, bei dem ich das finde, was ich wünsche, werde ich ruhig verweilen • 
ohne ängstlich zu besorgen, ich müsse weiter gehen •, bis ich mir Genüge 
getan habe"". Es kommt also gar nicht in erster Linie darauf an, den vor- 
gelegten Betrachtungsstoff ganz durchzugehen; man soll vielmehr die 
Gnade in der Seele walten lassen und ihrem Zug folgen. Wenn aus irgend- 
einem Grund der Betrachtungsstoff ganz durchgebetet werden soll, dann 
setzt Ignatius Wiederholungsbetrachtungen an, wie z. B. für die erste Woche. 
Nach dem Direktorium des Heiligen werden auf die drei Betrachtungen (die 
dreifache Sünde, die persönlichen Sünden, die Hölle) in drei Tagen dreizehn 
yolle Stunden verwandt1*. 

Was aber, wenn Gott trotz allem die besondere Gnade des Trostes nicht 
schenkt? •Da es vorkommt, daß in der ersten Woche einige langsamer das 
erlangen, was sie suchen, nämlich Zerknirschung^ Reueschmerz, Tränen 
über ihre Sünden, da ferner einige eifriger sind als andere und auch mehr 
von den verscKiedenen Geistern bewegt oder geprüft werden, so ist es not- 
wendig, daß die Woche bisweilen abgekürzt, bisweilen aber verlängert 
werde. Dasselbe gilt auch für die übrigen Wochen, indem man alles einzu- 
richten sucht nach den Forderungen der vorliegenden Verhältnisse"14. Der 
Heilige ist also davon überzeugt, Gott werde einem Menschen, der die not- 
wendigen Voraussetzungen mitbringt, auf inständiges Gebet hin die Gnade 

• Geistliche Übungen Nr. 6.     10 Ebdjtfr. 48, 2. 
" Ebd. Nr. 55, 2; 65, 2; 104; 193; 22iri! Ebd. Nr. 76.   "MH,MI II, 1 S. 783. 
14 Geistliche Übungen Nr. 4. 



98 Albert Steger S. J. 

des Trostes nicht vorenthalten und ihm den Weg seines Lebens zeigen. Nur 
darf er nichts erzwingen wollen. Er muß vielmehr warten, wann und wie 
und wohin Gott ruft, im Vertrauen, daß sich Gotf dem Bittenden kundtun 
werde. Er soll dieses inständige Bitten unter Umständen durch äußere Buß- 
werke unterstützen15, ohne sich durch innere Trockenheit und Traurigkeit, 
die sich bis zur Abneigung gegen alles Religiöse steigern kann, irre machen 
zu lassen. Bei einer solchen Auffassung vom Ringen der verschiedenen Gei- 
ster, letztlich Gottes und Satans, um die Seele des Menschen kommt es auch 
für den Exerzitienmeister darauf an, deren innersten Zustand genau zu- 
kennen und ihre Regungen gut zu beobachten. Zwar soll er nicht beabsichti- 
gen, •die eigenen Gedanken oder Sünden des Exerzitanden auszuforschen 
und kennen zu lernen; wohl aber ist es sehr ersprießlich, daß er eine ge- 
treue Kenntnis von den mannigfachen Regungen und Gedanken erlange, 
welche die verschiedenen Geister jenem eingeben. Denn so kann er dem- 
selben nach dessen größerem oder geringerem Fortschritt gewisse geistliche 
Übungen vorlegen, die dem Bedürfnis einer derartig bewegten Seele ent- 
sprechen und angemessen sind"16. Der Exerzitienleiter soll also keinesfalls 
seine eigenen Gedanken, Pläne, Wege und Andachten dem Exerzitanden 
aufzudrängen suchen, wäre er auch selbst noch so sehr durch sie gefördert 
worden. Er hat sich ebenso wie jener an die individuelle Gnadenführung 
Gottes zu halten. Er darf sich darum nicht zwischen Gott und die Seele 
drängen, damit •beim Suchen des göttlichen Willens der Schöpfer und Herr 
selbst sich der ihm ergebenen Seele mitteile, sie zu seiner Liebe und zu 
seinem Lobpreis an sich ziehe und sie auf jenen Weg leite, auf dem sie ihm 
fürderhin besser dienen kann"17. 

Hat nun Gott eine Seele durch die Verleihung des inneren Trostes auf 
ein besonderes Anliegen hingewiesen, dann soll sie dieser Gnade nachgehen 
und sich von ihr weiter führen lassen. Dem dienen die Wiederholungs- 
betrachtungen, •denn nicht das Vielwissen sättigt die Seele und gewährt ihr 
Befriedigung, sondern das innere Fühlen und Verkosten der Dinge"18. Für 
die dritte Übung des Tages gibt Ignatius folgende Weisung: •Nach dem 
Vorbereitungsgebet und den zwei Vorübungen ist die erste und zweite 
Übung zu wiederholen, indem ich besonders bei den Punkten achthabe 
und verweile, bei denen ich größeren Trost oder größere Trostlosigkeit' 
oder auch mehr geistliche Anregung empfunden habe"18. Die vierte Übung 
bringt dann eine noch stärkere Konzentration auf das, wohin mich die be- 
sondere Gnade ruft oder worum ich mit Gott zu ringen habe. Ignatius sagt 
kurz: •Sie besteht in einer Zusammenfassung der vorigen dritten Übung"20. 
So gelangt der Exerzitand im jeweils feineren Eingehen auf die göttliche 
Gnade zu einer immer genaueren Kenntnis des ihm von Gott vorgezeichne- 
ten Weges, so daß er auf dem Höhepunkt der Exerzitien mit genügender 
Vorbereitung an die Wahl seines Lebens herantreten kann. 

15 Ebd. Nr. 87.      16 Ebd. Nr. 17.       " Ebd. Nr. 15.      18 Ebd. Nr. 2. 
" Ebd. Nr. 62.     20 Ebd. Nr. 64. 



Der Primat der göttlichen Gnadenführung im geistlichen Leben 99 

Wie soll nun die Berufswahl • um diese handelt es sich in erster Linie • 
getroffen werden? Zunächst muß der Einfluß des Exerzitienmeisters aus- 
geschaltet werden. Darum fordert Ignatius: •Der Exerzitienleiter darf den 
Exerzitanden nicht m«hr zur Armut oder zu einem Versprechen zu be- 
wegen suchen als zu deren Gegenteil, noch auch mehr zu einem Stand 
oder einer Lebensweise als zu einer anderen. Denn obgleich wir außer- 
halb der Übungen erlaubter- und verdienstlicherweise alle, die dazu wahr- 
scheinlich befähigt sind, bewegen können, die Enthaltsamkeit, die Jungfräu- 
lichkeit, den Ordensstand und jede Art von evangelischer Vollkommenheit 
zu erwählen, so ist es doch während solcher geistlichen Übungen angemes- 
sener und viel besser, daß beim Suchen des göttlichen Willens der Schöpfer 
und Herr selbst sich der ihm ergebenen Seele mitteile, sie zu seiner Liebe 
und zu seinem Lobpreis an sich ziehe und sie auf jenen Weg leite, auf dem 
sie ihm fürderhin besser dienen kann. Deshalb soll der Exerzitienmeister 
sich weder zur einen noch zur anderen Seite wenden und hinneigen, son- 
dern, einer Waage gleich, sich in der Mitte halten und den Schöpfer mit dem 
Geschöpf und das Geschöpf mit seinem Schöpfer und Herrn unmittelbar 
verkehren lassen"21. Der Exerzitand soll nun selbst noch einmal prüfen, ob 
er auch wirklich • wenigstens der Gesinnung nach • von jeder ungeord- 
neten Leidenschaft frei ist, ob. ihn auch wirklich keine unberechtigte An- 
hänglichkeit mehr an Personen, an Geld und Ehre, an rein natürliche Werte 
hindern, eine gottgewollte Wahl zu treffen, und er sich einzig und allein 
von der Gnade Gottes leiten lassen will. 

Für die Wahl kennt Ignatius drei Zeiten, die wiederum den absoluten 
Vorrang der Gnade betonen. Die erste Zeit ist ein wunderbares Eingreifen 
Gottes, das in das engere Gebiet der Mystik hineinragt. Von ihr sagt Igna- 
tius, sie sei vorhanden, •wenn Gott, unser Herr, den Willen so bewege und 
anziehe, daß eine solche fromme Seele, ohne zu zweifeln oder nur zweifeln 
zu können, dem folge, was ihr gezeigt worden, wie es der hl. Paulus und 
der hl. Matthäus taten, als sie Christus, unserem Herrn, folgten"22. •Die 
zweite Zeit ist vorhanden, wenn man viel Klarheit und Erkenntnis emp- 
fängt auf Grund der Erfahrung von Tröstungen und Trostlosigkeiten sowie 
auf Grund der Erfahrung in der Unterscheidung der verschiedenen Gei- 
ster"2'. . 

Die dritte Zeit endlich, die nur angestellt werden kann, wenn sich die 
Seele in Ruhe befindet und nicht von den verschiedenen Geistern bewegt 
wird, dient zum Behelf, falls die zweite Zeit nicht zum Ziele führt. Sie 
besteht in einem ruhigen Erwägen des Für und Wider im Angesichte Gottes, 
mit den gewöhnlichen Kräften der vom Glauben erleuchteten Vernunft. 
Aber auch hier soll sich der Wählende immer wieder ins Gebet begeben 
und Gott das Gewählte anbieten, damit er es durch seinen Trost als seinem 
Willen gemäß bestätige24. •Man soll sich Gott heute zum Ordensstand an- 

81 Ebd. Nr. 15.     22 Ebd. Nr. 175.      23 Ebd. Nr. 176.     24 Ebd. Nr. 183. 



100 Albert Steger S. J. 

bieten, morgen zum Laienstand und* so einige Tage abwechselnd, so wie 
man einem König Speise anbietet, um zu sehen, welche er wähle; welches 
Anerbieten er dann mit mehr- Trost segnet, das möge man als die gott- 
gewollte Wahl betrachten"25. Man sieht, wie ängstlich der Heilige darum 
besorgt ist, jeden unlauteren Eigenwillen auszuschalten und sich der Gnade 
Gottes restlos anzuvertrauen. 

Birgt nun dieses Ideal nicht eine große Gefahr in sich? Muß eine solche 
Frömmigkeit nicht zu Selbsttäuschungen führen? Dem beugt Ignatius da- 
durch vor, daß er vom Exerzitanden gerade über diese inneren Anregungen 
eine offene Aussprache fordert. Er bestand so sehr darauf, daß P. Nadal, 
der dem Heiligen sehr nahe stand, einmal bemerkt: •Wenn wir beobachten, 
daß einer während der Exerzitien sich dem Instruktor nicht eröffnen will, 
so schicken wir einen solchen unbedingt fort (hunc hominem reicimus)"2'. 
Die Offenbarung, die konkrete Kirche, der konkrete Orden, der konkrete 
Gehorsam ist das Maß, an dem sich die voranstürmende Liebe der von Gott 
erleuchteten und von ihm mit innerer Freude erfüllten Seele zu messen hat. 
Hier erst zeigt sich die gan e Größe des heiligen Ordensstifters. Die weise 
•Diskretion" seiner Liebe weist ihn den großen Männern der Kirche zu, wie 
H. Rahner in seiner neuesten Studie über Ignatius in glänzender Weise ge- 
zeigt hat27. Gnade und Vernunft, Freiheit und Autorität konnten nicht bes- 
ser in Einklang miteinander gebracht werden als es hier geschieht. 

II. Briefe der Seelenführung 

.Daß der Heilige auch in seiner gewöhnlichen Seelenführung der •beson- 
deren Gnade", der •überreichen Gnade" des Trostes die Führung im geist- 
lichen Leben zuweist, ergibt sich mit aller Deutlichkeit aus seinen Briefen, 
von denen in den Monunienta Historica S. J. seit 1894 in zwölf Bänden über 
6000 (teilweise im Auszug) veröffentlicht wurden88. 

Vor allem die Briefe an Schwester Theresia Rejadella und Franz Borgias 
sind für unsere Frage aufschlußreich. Schwester Rejadella war Benedik- 
tinerin im Kloster der hl. Klara in Barcelona und dem Heiligen von seinem 
früheren Aufenthalt daselbst bekannt. Sie legte ihm einige Zweifel über 
Fragen ihres inneren Lebens vor, worauf Ignatius eingehend antwortet. Er 
schreibt ihr unter anderem: •... Ich will Ihnen etwas über die beiden Er- 
ziehungsarten sagen, die der Herr im geistlichen Leben anwendet ... Jene 
erste Methode der göttlichen Seelenführung, die, wie gesagt, aus seinem 
positiven Willen fließt, besteht im inneren Trost. Dieser vertrerbt alle Ver- 
wirrung aus der Seele und zieht sie mit sanfter Gewalt zur Liebe Gottes hin, 
indem er sie erleuchtet und gleichsam in die himmlischen Geheimnisse hin- 
einschauen läßt. In dieser süßen Stimmung sind alle Mühen ein Vergnügen, 

25 MH, MI II, 1, S. 781.      !,MK,M Nadal IV, S. 842.     " a. a. O. S. 52ff. 
28 Eine Auswahl davon wurde ins Deutsche übertragen: Ignatius von Loyola, 

Geistliche Briefe, Otto Karrer und Hugo Rahner, Einsiedeln 1942 (ältere Aus- 
gabe von Karrer: Freiburg 1922). 



-        Der Primat der göttlichen Gnadenführung im geistlichen Leben        101 

alle Beschwerden eine Labung... Der Zweck solcher Erfahrung aber ist, uns 
die Richtung zu zeigen und zugleich den Weg zu öffnen, dem wir folgen 
sollen. Allerdings sind diese trostreichen Erlebnisse nicht stets in unserer 
Macht, sondern haben ihre Zeiten, die uns nach Gottes Heilsbeschluß zu 
unserem geistlichen Nutzen zugemessen sind"2'. 

Der Heilige entwickelt dann die Eigenart des Zustandes, in dem die Seele 
sich zur Zeit der Trostlosigkeit befindet, •wenn die Probe der Versuchung 
kommt. Und ist diese wirklich da und fühlen wir jene Verfinsterung und 
Traurigkeit in uns aufsteigen, so müssen wir gleichsam gegen den Wind 
angehen, ohne davon etwas einzuatmen, und wollen mit Geduld den Trost - 
des Herrn abwarten, der alle Störung und Verdunklung wieder von uns 
nehmen wird". Hierauf folgt eine Unterweisung •über jene göttlichen Er- 
fahrungen und Erlebnisse, von deren höherem Ursprung uns unser Bewußt- 
sein Zeugnis gibt. Wie sollen wir sie auffassen, wie sie recht benutzen? Da 
kommt es vor, daß uns der Herr innerlich berührt und sich unserer Seele 
gleichsam aufschließt, SQ daß wir uns zu diesem oder jenem mit einer Art 
Gewalt getrieben sehen: Gott spricht zur Seele ohne jedes Wortgeräusch; 
er erhebt sie ganz zu seiner göttlichen Liebe und läßt sie seine Nähe spüren, 
so daß wir gar nicht widerstehen könnten, selbst wenn wir wollten. Das ist 
Gottes Wirken". •Aus alledem ergibt sich, daß wir auf die Vorgänge in 
unserm Innern recht achtsam sein sollen"80. 

Auf einen Wink dieses Briefes möchten wir noch besonders aufmerk- 
sam machen: Der Zweck solcher gnadenhaften Erfahrungen soll sein, uns 
die Richtung zu zeigen und zugleich den Weg zu öffnen, dem wir folgen 
sollen. Was meint der Heilige genauer damit? Er will fes so verstanden wis- 
sen: Nehmen wir einmal an, eine Seele werde bei dem Gedanken an das 
Innewohnen Gottes im begnadeten Menschen immer wieder mit besonde- 
rem Tröste erfüllt; darauf soll sie nun besonders achten, solche Gedanken 
oft wiederholen, auf diese Führung Gottes dankbar eingehen und selbst 
alles tun, um von diesem Wunder innerlich immer mehr erfüllt zu werden. 
• Eine andere Seele werde durch innerlichen Trost immer zu einem un- 
gewöhnlich großen Vertrauen angeregt. Das soll für sie ein Zeichen sein, 
Gott auf diesem Wege zu nahen. Er hat mit jeder Seele seine Pläne, auch 

> bezüglich des inneren Lebens. Er will von der einen Seele durch eine be- 
sondere Andacht zur heiligsten Dreifaltigkeit verherrlicht werden, von einer 
anderen durch eine besondere Verehrung des leidenden Herrn. Und diese 
seine Pläne, so meint Ignatius, offenbare uns Gott durch seine Tröstungen 
und inneren Anregungen. Wenn jeder, der in seinem religiösen Leben die 
ihm von Gott zugedachte Eigenart finden will, diese Winke beachtete, wenn 
vor allem jeder Seelenführer nach diesen Grundsätzen handelte, dann wür- 
den viele Fehler im geistlichen Leben vermieden werden. Hier haben wir 
ignatianische Methode! Sie ist weder Schablone noch einseitige Betonung 

"MH,MII, 1, S. 104 = Karrer-Rahner 74 (Karrer 43). 
»MH.MII, 1, S. 105f = Karrer-Rahner S. 76 (Karrer S. 45f). 



102 Albert Steger S. J. 

der Selbsttätigkeit, sondern vor jedem eigenen Planen und Tun: Hinhorchen 
auf die innere Stimme, wann und wohin sie ruft • Achthaben auf Gottes 
gnadenhafte Führung • und wo die Selbsttätigkeit aufgerufen wird, da 
besteht sie gerade darin, •alle ungeordneten Neigungen von sich zu ent- 
fernen" (d. h. alles voreilige Selbstbestimmenwollen, alle egoistischen und 
triebhaften Wünsche), um nach deren Entfernung, in der Stille und Ein- 
samkeit des Herzens den göttlichen Willen um so besser suchen zu können 
und zu finden •in der Regelung des eigenen Lebens zum Heil der Seele'"1. 

Noch näher lernen wir den Meister der Seelenführung und der Diskretion 
aus einem Brief an Franz Borgias kennen. • Dieser tat zu Anfang seines 
Lebens im Orden zu viel an langen Gebetsübungen und strengen Buß- 
werken. Ignatius mahnt ihn: •... Jedenfalls ist es besser, anstatt ein bißchen 
Blut zu erhaschen, unmittelbar den Herrn aller Dinge zu suchen, ich meine 
seine heiligsten Gnadengaben, z. B. eine Erleuchtung oder Tränen, mögen 
uns solche beim Gedanken an die eigenen und fremden Sünden kommen 
oder bei der Betrachtung des Lebens Christi oder bei der liebenden Ver- 
senkung in das Geheimnis der Dreifaltigkeit ... Jene Gnadengaben meine 
ich, deren Erwerb nicht ohne weiteres in unserem Belieben steht, sondern 
die eine freie Gabe dessen sind, der alles Gute spendet und vermag: z. B. 
lebendiger Glaube, Hoffnung und Liebe, Freude, geistlicher Friede, Tränen, 
innige Tröstung, Erhebung des Geistes, göttliche Berührung und Erleuch- 
tung und was es sonst an inneren Erfahrungen und Empfindungen gibt, die 
mit solchen Gnaden zusammenhängen • immer jedoch vorausgesetzt, daß 
die Demut und Ehrfurcht gewahrt bleibt gegen unsere heilige Mutter, die 
Kirche, und gegen die in ihr aufgestellten Lenker und Lehrer. Dann ver- 
dient jede beliebige von diesen heiligen Gnaden den Vorzug vor äußerer 
Werkaszese; denn nur insofern sind unsere äußeren Werke gut, als sie ein 
Mittel sind, um jene inneren Gaben ganz oder teilweise zu erlangen"". 
Solche Texte gehören zu den klassischen der Frömmigkeitsgeschichte. Sie 
enthalten ein ganzes Kompendium christlicher Lehrweisheit und verraten 
den Mystiker. 

Der aufschlußreichste und wertvollste Brief für unsere Frage ist zweifel- 
los jener, den Ignatius am 5. Juni 1552 an Franz Borgias schrieb. Kaiser 
Karl V. hatte Papst Julius III. den Vorschlag gemacht, den ehemaligen 
Herzog von Gandia zum Kardinal zu ernennen, ein Vorschlag, der Ignatius 
sehr unerwünscht war. Der Papst war willens, auf den Wunsch des Kaisers 
einzugehen, aber nur, wenn Borgias seine Zustimmung dazu gebe. Der hei- 
lige Franz schwankte, weil er meinte, der Wunsch des Papstes sei für ihn 
maßgebend; er übersah, daß ihm Julius III. völlige Freiheit ließ. In dieser 
Lage schrieb ihm Ignatius nun folgenden Brief: •..". Betreffs des Kardinals- 
hutes glaube ich Ihnen einigen Aufschluß geben zu sollen über das, was in 
mir vorgegangen ist ... Als ich wie von einer bereits abgemachten Sache 

31 Geistliche Übungen, Nr. 1. 
1!MH,MII, 2, S. 235ff = Karrer-Rahner 142f (Karrer 125). 



Der Primat der göttlichen Gnadenführung im geistlichen Leben        103 

davon Kunde erhielt, der Kaiser habe sie zum Kardinal vorgeschlagen, und 
der Papst sei damit einverstanden, da war ich im ersten Augenblick ent- 
schlossen oder aufgelegt, es nach Kräften zu verhindern. Indes, da ich des 
göttlichen Willens nicht ganz sicher war infolge der vielen Gründe, die mir 
für und wider kamen, gab ich unserem Hause Weisung, alle Priester sollten 
drei Tage hindurch die heilige Messe aufopfern und alle Nichtpriester Ge- 
bete verrichten, damit ich in der ganzen Sache zur größeren Ehre Gottes 
geleitet werde. Als ich nun innerhalb dieser drei Tage einige Stunden nach- 
dachte und mich besprach, fühlte ich gewisse Bedenken in mir aufsteigen 
und hatte nicht jene innere Freiheit, gegen die Sache aufzutreten. Ich sagte 
mir: Weißt du denn überhaupt*, was Gott, unser Herr, dabei vorhat? Und so 
fand ich nicht die nötige Sicherheit, um dagegen Stellung zu nehmen. Zu 
anderer Zeit wieder, wenn ich mich in meinen gewöhnlichen Gebeten be- 
fand, fühlte ich, wie diese Bedenklichkeiten verflogen. •. So war ich ver- 
schiedentlich mit dem Anliegen beschäftigt, das eine Mal mit den Bedenken, 
das andere Mal ohne sie. Endlich, am dritten Tage, bei meinem gewöhn- 
lichen Gebet • und seither immer • fand ich in mir ein so abschließendes 
Urteil und einen Willen, so süß und frei zugleich, die Sache zu verhindern, 
so weit ich nur könne, bis vor Papst und Kardinäle, daß ich die feste Über- 
zeugung habe: würde ich nicht so handeln, so könnte ich Gott, dem Herrn, 
nicht eine gute, sondern nur eine durch und durch schlechte Rechenschaft 
ablegen. Bei alledem, hielt ich daran fest und tue es auch jetzt noch: es 
könnte allenfalls der göttliche Wille sein, daß ich diese Stellung einnehme, 
andere aber die gegenteilige, so daß es schließlich doch zu ihrer Ernennung 
käme. Dann würde ich gar nichts dagegen sagen: denn ich kann mir sehr 
wohl denken, daß derselbe göttliche Geist, der mich aus gewissen Gründen 
zu dem einen drängt, in anderen die gegenteilige Stimmung weckt, und so 
könnte am Ende doch noch der Vorschlag des Kaisers durchdringen ... Ich 
würde es gern sehen, wenn Sie sich brieflich zu der Angelegenheit äußer- 
ten. Sprechen Sie sich aus über die Auffassung, die Gott, der Herr, Ihnen 
gegeben hat und gibt"88. » 

Dieser Brief gibt uns-in aller nur wünschenswerten Weise Klarheit dar- 
über, wie Ignatius in wichtigen Entscheidungen voranzugehen pflegte. Er 
überlegt sorgfältig die Gründe für und wider ejne Sache, vielleicht tage- 
lang, und bespricht sich mit anderen, zugleich aber bestürmt er Gott um die 
Gnade des Trostes zur Lösung des Zweifels. Man meint geradezu, die zweitf 
und dritte Zeit der Wahl aus den Exerzitien wiederzufinden, so genau be- 
obachtet der Heilige selbst in seinem Leben, was er dort dem Exerzitanden - 
vorschreibt und auch hier wieder von Franz Borgias verlangt. Das Über- 
raschende ist nun ber die Bemerkung • und hier offenbart sich die ganze 
Tiefe und Weisheit eines heiligen Obern •, er könne sich denken, Gott 
rege andere Menschen zu einem anderen Vorgehen an als ihn selbst. Er 
schreibt also nicht absolut vor, nicht einmal, nachdem er selbst mit Sicher- 

83 M H, M I I, 4, S. 283 ff = Karrer-Rahner 183 ff (Karrer 180 f). 



104 Albert Steger S. J. 

heit zu einer klaren Entscheidung gekommen zu sein glaubt. Welche Ehr- 
furcht vor der Gnadenführung Gottes, der jedem Menschen seinen eigenen, 
einmaligen Weg bestimmt! Nicht nur in unmittelbar geistlichen Dingen, 
vielmehr in allen wichtigen Entscheidungen eines Lebens soll man zunächst 
das Geschöpf mit dem Schöpfer allein lassen, damit dieser sich der Seele 
unmittelbar mitteilen könne34. Solche Auffassungen muß man neben den 
•Gehorsamsbrief" des Heiligen halten, um sein Frömmigkeitsideal ganz zu 
verstehen. Es liegt zwischen einem häretischen Ilhiminatentum und einem 
alles Leben ertötenden Reglement, eine Spannweite, die nur ein Heiliger 
ausdenken konnte. 

III. Die Konstitutionen der Gesellschaft Jesu 
Die Konstitutionen, die Ignatius für seinen Orden schrieb, enthalten nicht 

nur ordensrechtliche Bestimmungen über Aufnahme, Entlassung, Gelübde, 
Wahl des Generaloberen usw., sondern auch das aszetische Vollkommen- 
heitsideal, das die Mitglieder des Ordens anstreben sollen. 

Die tragende Idee dieser Ordenssatzungen ist in die Formel gefaßt: 
•Alles zur größeren Ehre Gottep". 104 mal wird sie gebraucht, 
alle ähnlichen Ausdrücke eingerechnet 376 mal85. Damit verlangt der Hei- 
lige von allen, den Oberen in erster Linie, eine Liebe, die vom glühenden 
Verlangen und der heiligen Unruhe beseelt ist, •mehr" für Gott zu tun, die 
immerzu- danach Ausschau hält, wo Gott •mehr" verherrlicht werden 
könne. Dieses •Mehr" soll jede Erstarrung verhindern und dem Gesetz der 
menschlichen Trägheit, lieber in ausgefahrenen Geleisen zu gehen, als stän- 
dig für Ungewohntes bereit zu sein, einen Riegel vorschieben. Durch dieses 
•Mehr" spll die Seele wach und hellhörig bleiben, jeweils die Stimme Got- 
tes, die bald hierhin, bald dorthin ruft, zu vernehmen. Der Heilige will ins- 
besondere im Apostolat seines Ordens kein geruhsames Verweilen bei lieb- 
gewordenen Traditionen, sondern ein immerwährendes Fragen, wie unter 
den gegebenen Umständen, in dem betreffenden Lande und unter den 
augenblicklichen Verhältnissen für die Ehre der göttlichen Majestät mehr 
geschehen könne. Damit ist sowohl der Orden als solcher wie auch jeder 
einzelne Jesuit immer wieder vor neue Fragen gestellt. 

All diese Fragen sollen nun •i n u n s e r m H e r r n" gelöst werden. 124 
mal kehrt dieser Ausdruck wieder. 15 mal gebraucht ihn der Ordensstifter 
von sich selbst • daß er nämlich •im Herrn" eine Bestimmung aufgenom- 
men habe •, 109 mal fordert er von den Ordensmitgliedern, besonders von 
den Obern, sie sollten •im Herrn" Fragen entscheiden, •im Herrn" eine 
wichtige Wahl treffen36. Ein näheres Zusehen ergibt, daß damit genau das 

84 Geistliche Übungen, Nr. 15. 
35 Huonder, Ignatius von Loyola, Beiträge zu seinem Charakterbild, Köln 1932, 

S. 329, Anm. 25. 
36 In den Konstitutionen findet sich: en.el Sefior nuestro 108 mal, en el Sefipr 

1 mal, en Cristo nuestro Sefior 2 nial, en el Sefior de todos 2 mal, en la su divina 
Magestad 1 mal, in Domino 10 mal. 



Der Primat der göttlichen Gnadenführung im geistlichen Leben     - 105 

gleiche gemeint ist, wie in den Anweisungen der Exerzitien und der oben 
besprochenen Briefe: man solle nämlich die besondere Gnade des Trostes 
erbitten, um in wichtigen Fragen zu einer Entscheidung zu gelangen. 

Volle Klarheit darüber bringen uns die Berichte der Monumenta Igna- 
tiana. Am 20. Oktober 1555 befragte P. Gonsalez den Heiligen über die Ab- 
fassung der Exerzitien und Konstitutionen, Daraufhin habe ihm Ignatius 
geantwortet: •Auch jetzt noch habe er viele Visionen, besonders solche, ... 
in denen er Christus wie eine Sonne sehe. Das widerfahre ihm häufig, wenn 
er über wichtige Angelegenheiten spreche, und das schicke ihm der Herr 
zur Bestätigung zu. Auch wenn er die heilige Messe lese, habe er viele Visio- 
nen. Ebenfalls habe er sehr häufig solche bei der Abfassung der Konstitutio- 
nen gehabt. Er könne das um so leichter versichern, weil er jeden Tag das, 
was in seiner Seele vorgegangen sei, aufgeschrieben und die Niederschrift 
wieder aufgefunden habe. So zeigte er mir denn ein ziemlich umfangreiches 
vollgeschriebenes Heft. Er las mir einen guten Teil daraus vor. Das waren 
meist Visionen, die er zur Bestätigung einiger Punkte der Konstitutionen 
hatte. Er sah bald Gott den Vater, bald alle drei Personen der Dreifaltigkeit, 
bald die Madonna, die Fürsprache einlegte und zu anderen Malen etwas 
gut hieß. Im besonderen, sagte er mir, sei dies geschehen bei den Entschei- 
dungen, für die er 40 Tage hindurch täglich die heilige Messe las, und zwar 
jeden Tag mit vielen Tränen. Die Frage war aber die, ob eine Kirche irgend- 
welche Einkünfte haben sollte, und ob die Gesellschaft die Nutznießung 
davon haben dürfe. Die Art und Weise, die er zur Zeit der Abfassung der 
Konstitutionen befolgte, war diese: Er las jeden Tag die heilige Messe, legte 
Gott den Punkt, den er bearbeitete, vor und betete dann in dieser Absicht. 
Das Gebet und die Messe waren dabei stets von Tränen begleitet". 

Eine wichtige Bestätigung dafür, daß mit dem Ausdruck •im Herrn" das 
hier geschilderte Vorgehen bezeichnet werden sollte, finden wir in der 
lateinischen Übersetzung der Ordenssatzungen, die P. Polanco, der lang- 
jährige Sekretär des Heiligen und dessen getreuer Mitarbeiter bei der Ab- 
fassung der Satzungen, besorgte. Bei dieser Übersetzung aus dem spani- 
schen Urtext ins Lateinische ist die Wendung: •Como Dios nyestro Sefior 
le diere a entender" (wie der Herr es ihm eingeben wird) zweimal mit dem 
Wort •in Domino", im Herrn, wiedergegeben88. Polanco wußte sehr gut, wie 
der Heilige zu verstehen sei, er hatte sich ganz in seine Gedankenwelt ein- . 
gearbeitet. Kein Zweifel, daß •imHerrn etwas entscheiden" nichts anderes 
besagt, als eine Entscheidung durch die Gnade des Trostes treffen. 

Dieser Gedankengang war Ignatius offenbar so geläufig, daß er ihm in 
den verschiedensten Redewendungen in die Feder» kommt. So schreibt er 
z. B. bei der Auswahl der Patres zu Seelsorgsarbeiten durch die Obern: •Es 
ist zwar die göttliche Vorsehung und die Einsprechung des Heiligen Gei- 

17 A. Feder S.J., Lebenserinnerungen des hl. Ignatius von Loyola, Regensburg 
1922, S. 115ff = MH, MI I, S. 97. 

18 Constitutiones S. I, p, 3, c. 1, n. 7; p. 6, c. 3, n.*l A. 



106 Albert Stecher S. J. 

stes, die sie in allen Fragen, besonders aber in der Sendung der apostoli- 
schen Arbeiter, das Bessere wählen läßt ..." (Es folgen einige Anweisun- 
gen.) Im Abschnitt über die Ausbildung der jüngeren Patres verlangt er, 
daß sie unterwiesen werden, wie sie sich in den verschiedenen Weltteilen 
und bei den verschiedenen Charakteren der Menschen verhalten sollen, und 
fährt dann fort: •Obgleich das allein die Führung des Heiligen Geistes und 
die Klugheit lehren kann, die Gott unser Herr denen schenkt, die auf seine 
göttliche Majestät vertrauen, so kann doch wenigstens der Weg gezeigt 
werden durch Unterweisungen, die von Nutzen sind.. .*9. Den gleichen Sinn 
haben im Zusammenhang die Worte: •Im Angesicht des Herrn"40, •die 
göttliche Güte um Rat fragen"41, •von der ersten und höchsten Weisheit muß 
das Licht kommen"42, •die heilige Führung durch dje göttliche Weisheit 
wird lehren"43. 

Ein genaues Studium der Konstitutionen ergibt also folgendes: Wo Igna- 
tius von den Seinen wünscht, daß sie sich von dem Verlangen nach der grö- 
ßeren Ehre Gottes leiten lassen •- und das tut er in allen wichtigen Fra- 
gen •, da fordert er auch, daß sie die besondere Erleuchtung von oben, die 
Führung durch Gottes Gnade, durch die Einsprechungen des Heiligen Gei- 
stes inständig erflehen und vertrauensvoll erwarten. Dabei weiß er sehr 
gut, daß nicht allen die außergewöhnlichen mystischen Gnadengaben zu- 
teil werden wie ihm selbst44, wohl aber rechnet er mit den Gnaden, die er 
in den Exerzitien unter Trost versteht45. 

Es ist freilich etwas mühevoll, sich in die Gedankenwelt des Heiligen ein- 
zuarbeiten. Wer aber diese Mühe nicht scheut, der wird immer mehr fin- 
den, daß er zu den ganz großen, ganz feinfühligen, ganz kühnen und wage- 
mutigen Lehrern des geistlichen Lebens gehört. Es gibt nicht viele, die die 
besondere Gnade des Trostes und die augenscheinliche Gnadenführung Got- 
tes so stark betonen und damit zugleich der Initiative des einzelnen im Rah- 
men des Gehorsams einen solchen Spielraum zugestehen wie der Stifter der 
Compafiia de Jesus. Wer behauptet, Ignatius sei mit Soldatenstiefeln, Spo- 
ren und Reitpeitsche in das ungemein zarte Gebiet der Seelenführung ein- 
gedrungen, kennt ihn wirklich nicht. 

Man muß allerdings zugeben, daß die Anweisungen und Lehren des Heili- 
gen eine Höhe des geistlichen Lebens, eine Vertrautheit mit Gott voraus- 
setzen, wie sie im konkreten Leben nicht immer zu finden sind. Die persön- 
liche Freiheit des einzelnen könnte in Willkür und Eigenbrötelei ausarten, 
für die man sich nur durch völligen Gleichmut (Indifferenz), durch Liebe zu 
Schmach und Verdemütigung, durch ständige Abtötung disponieren kann48. 

39 Ebd. p. 4, c. 8, n. a40 Ebd. p. 2, c. 3, n. 1; p. 7, c. 2, n. IC; p. 9, c. 5, n. 1 u. ö 
41 Ebd. p. 9, c. 4, n. 4. •  42 Ebd. p. 8, c. 7, n. 1.     43 Ebd. p. 1, c. 2, n. 13. 
** Vgl. H. Rahner, Die Vision des hl. Ignatius in der Kapelle von La Storta, 

diese Zeitschrift 10 (1935), 17 ff, 124 ff, 202 ff, 265ff. Dazu: H. Rahner, Ignatius 
von Loyola, a. a. O. S. 52 ff.     4S Geistliche Übungen, Nr. 316. 

48 Ebd. Nr. 23; Nr. 98; Nr. 164 • Examen generale c. 4, n. 46. 



Der Primat der göttlichen Gnadenführung im geistlichen Leben 107 

Außerdem wird trotz aller Führung-durch die göttliche Gnade die Vernunft 
nie ausgeschaltet, sondern im Gegenteil in jeder Weise eingesetzt. Vor jeder 
größeren Entscheidung soll man sorgfältig die Gründe für und wider über- 
legen, der Obere soll sich in wichtigen Fragen mit erfahrenen Mitbrüdern 
eine falsche Auslegung des göttlichen Trostes in einem ungesunden Mysti- 
zismus endigen. Man darf darum die starke Betonung der persönlichen Ein- 
sprechungen nicht von der Gesamtaszetik des Heiligen loslösen. Der innere 
Trost ist nicht ein Geist, den man nach Belieben herbeirufen kann, sondern 
eine Gnade, die in demütigem und beharrlichem Gebet erfleht werden muß, 
besprechen47, dem General werden Assistenten zur Seite gegeben, um ihn 
zu beraten. Freilich, wenn alles überlegt und besprochen worden ist, kommt 
das Allerwichtigste und Notwendigste: man soll den Herrn bestürmender 
möge durch seine inneren Gnadeneinsprechungen sein Wohlgefallen bzw. 
sein Mißfallen kundtun. 

Um den Heiligen richtig zu verstehen, muß man ein Dreifaches beachten: 
1. Derselbe Ignatius, der den inneren Einsprechüngen so viel Raum zu- 
weist, hat auch den Brief über den Gehorsam geschrieben und im sechsten 
Teil der Konstitutionen die gleiche Forderung des unbedingten Gehorsams 
aufgestellt. Eine inner^ Anregung, die mit dem klaren und rechtmäßigen 
Befehl des zuständigen Obern in Widerspruch stünde, wäre für ihn keine 
von Gott gegebene Gnade; sie wäre darum unbedingt abzuweisen48. 2. Der- 
selbe Ignatius, der die Gnade des Trostes für so entscheidend hält, hat auch 
die Regeln über die kirchliche Gesinnung geschrieben, worin es heißt: •Wir 
müssen, um in allem sicher zu gehen, stets festhalten: was meinen Augen 
weiß erscheint, halte ich für schwarz, Wenn die hierarchische Kirche so ent- 
scheidet, überzeugt, daß in Christus unserm Herrn, dem Bräutigam, und 
der Kirche, seiner Braut, derselbe Gott wohnt, der uns zum Heile unserer 
Seelen leitet und lenkt"4'. 3. Derselbe Heilige, der die innigste und persön- 
liche Vertrautheit mit Gott zur Richtschnur seines Handelns macht, ver- 
langt von den Seinen offene Aussprache über die persönlichen, gnadenhaf- 
ten Anregungen dem Vorgesetzten gegenüber. Das wird auch von solchen 
verlangt, die selber im geistlichen Leben sehr erfahren sind und vielleicht 
schon jahrelang an verantwortungsvollem Posten standen50. Ignatius weiß 
selbstverständlich sehr gut, daß Gott solche Gnaden versagen kann; er hat 
darüber klar im Exerzitienbüchlein51 und in seinen Briefen geschrieben52, 
aber sein Vertrauen ist unerschütterlich, Gott werde dem demütig und 
beharrlich Bittenden am Ende doch noch die Gnade der Erleuchtung 
schenken. 

47 Constitutiones S. J. p. 9, c. 6, n. 14. 
48 MH, MI I, 2, S. 494; Mil, 12, S. 632•654 = Karrer-Rahner 154 ff (Karrer 

141 ff).    49 Geistliche Übungen, Nr. 365.     50 Examen generale c. 4, n. 34. 
51 Geistliche Übungen, Nr. 317 ff. 
5! M H, M I I, 1, S. 104 = Karrer-Rahner 75 (Karrer 44). M H, M I I, 5, S. 713 ff 

= Karrer-Rahner 224 ff (Karrer 225 ff). 



108 Bernhard Häring C. Ss. R. 

Es gäbe hier noch manche^ Frage zu behandeln, was z. B. dogmatisch unter 
der Gnade des Trostes zu verstehen ist, wie sie zur Mystik im engeren Sinne 
steht, ob die Methpde des Heiligen für den gewöhnlichen,, aber eifrigen 
Christen durchführbar ist, ob sie in der Geschichte des Ordens auch wirklich 
angewandt wurde usf. Uns genügt hier die Erkenntnis, daß Ignatius tat- 
sächlich der Gnadenführung Gottes im geistlichen Leben den absoluten 
Primat zuweist, und daß ohne die entscheidende Stellung der Regeln zur 
Unterscheidung der Geister seine Auffassung von einem vollkommenen 
Leben gar nicht zu verstehen ist. .        t 

Freiheit oder Gehorsam? 
Von Bernhard Häring, C. Ss.-R., Gars am Inn 

Das Menschheitskapital an Vertrauen zur Autorität ist verbraucht. Ge- 
horsam, Treue und Gefolgschaft • im Dienste des rechten Herrn hohe, edle 
Tugenden • sind mit dem Kainsmal blutiger Schuldgemeinschaft gezeich- 
net. Die Freiheit eines großen Teiles der Menschheit ist in Fesseln geschla- 
gen. Und dies alles, nachdem seit den Tagen der Renaissance und der Refor- 
mation die Freiheit als d e r große Fortschritt in der%eistigen und religiösen 
Entwicklung eben dieser Menschheit gefeiert wurde und nachdem seit mehr 
als hundertfünfzig Jahren ein wahrer Freiheitstaumel durch die Welt geht. 
Das Jahrhundert des Freiheitstraumes hat die Menschen zwar vollends aus 
allen Bindungen, selbst aus den tiefsten, den religiösen Bindungen an Gott 
und'seine Kirche gelöst. Es hat damit aber keineswegs jene starken Persön- 
lichkeiten geschaffen, die keinen Tyrannen ertragen. Die von der Ordnung 
Befreiten wurden vielmehr dem Chaos der Instinkte, dem unkontrollier- 
baren Herdentrieb und damit der Vermassung ausgeliefert. 

Diese Entwicklung ist auch an uns Christen nicht spurlos vorübergegan- 
gen; sie ist sogar bis in den Raum der Kirche selbst vorgedrungen, so daß 
auch hier in den vergangenen Jahren immer wieder die Frage nach dem 
rechten Verhältnis von Autorität und Freiheit, von Gehorsam und Freiheit 
aufgeworfen wurde. Neuerdings setzt sich August Adam, der Bruder 
des bekannten Tübinger Dogmatikers, in ausführlicher Weise mit diesem 
Problem auseinander1. Es liegt ganz im Zuge der Zeit, wenn er deutlich 
einer christlichen Freiheit und Selbständigkeit vor dem Gehorsam den Vor- 
zug gibt. Selbstverständlich kann es sich im Christentum nie um die strenge 
Alternative: Freiheit oder Gehorsam, sondern immer nur um die rechte 
Synthese beider Grundwerte des christlichen Tugendkanons handeln. Aber 
der Akzent kann doch mehr auf der einen oder der anderen Haltung liegen. 
• Gehen wir einmal näher auf die hier zugrunde liegende Problematik ein,« 
und versuchen wir sie vom Standpunkt der christlichen Ethik aus 
einer Klärung zuzuführen. 

1 Die Tugend der Freiheit, Nürnberg, Sebaldus-Verlag o. J. (1947), 294, 8». 




