Der Primat der gottlichen Gnadenfithrung
im geistlichen Leben nach dem heiligenIgnatius v.Loyola
i Von Albert Steger S.J., Pullach bei Miinchen

Die charakteristischen Merkmale des ignatianischen Vollkommenheits-
ideals sind nach der Auffassung vieler: willensstarkes, riicksichtsloses An-
k@émpfen gegen das Verderbte in der Natur, eiserne Konsequenz in der An-
wendung der entsprechenden asketischen Mittel, vielleicht auch noch die
psychologische Meisterschaft und die Zielstrebigkeit, mit der die seelischen
Fihigkeiten des Menschen in Gebet, Gewissenserforschung und innerer
Sammlung auf den vorgesetzten Erfolg hingeordnet werden; mit einem
Worte: yVillensaszese: d. h. einseitige Betonung der Selbsttatigkeit, insbe-
sondere der Selbstkontrolle, und infolgedessen ein gewisser ,,Moralismus*,
ein zu starkes Hinschauen auf die ethische Vollkommenheit. Bremond® hat
die Exerzitien mit Betonung eine Schule der ,,A szese“ und die Frommig- '
- keit des durch sie geformten Ordens einfachhin nAsze tismus*“ genannt!
Er’ verﬁcht demgegenuber den Begriff des ,,Gebetes , dem er $einen alten
Platz in der christlichen Frommlgkelt zuriickgeben mochte, waobei er unter '
Gebet das ehrfiirc¢htige und anbetende Hinschauen des Menschen auf Gott, *
sowie das lauschende und liebende Hingegebensein an seine GréBe und -
Schénheit an, an seine Einsprechungen und Forderungen versteht.

Es wire Unfruchtbar, zu solchen Behauptungen noch einmal S_tellun';g -
nehmen. Die Zeit der Extreme ist vorbei, sollte es wehigs_tens sein, Wir sind
in der Beurteilung des anderen ein wenig ruhiger geworden. Wir sind be-
miiht, die Sache selbst vorurteilsfreier zu priifen, und stirker, als es in den
letzten Jahrzehnten der Fall war, wieder auf der Tradition aufzubauen.
Gehen wir darum die geistlichen Unter/weisungen des hl. Ignatius der Reihe
nach einmal durch und untersuchen sie auf das Verhiltnis von gottlicher
Fiihrung und menschlicher Mitarbeit im Aufstiege des Menschen zu Gott.

I. Die ,geistlichen Uﬁungen“r

Das Kernstiick der Exerzitien ist in den belden Betrachtungen vom
Kﬁnig;'eich‘e Christi und den zwei Bannern enthalten®. Sie bestimmen daher
auch das Vollkommenheitsideal des Heiligen: Der® Christ steht an der Seite
Christi im Kampf um die Aufrichtung des Reiches Gottes, das in der kon-
kreten Kirche seine sichtbare Gestalt annimmt; die Frontlinie zwischen
Christus und Satan geht mitten durch des Menschen Herz. Im tapferen Aus-
halten beim Banner semes Komgs und im mutigen Handhaben semer

1 H. Bremond Ascése ou Priére, in: Revue des sciences religieuses 1927 (Aprll
bis Oktober); vgl. Ernst Béminghaus S. J., Aszese oder Gebet Antwort auf eine
Streitfrage; diese Zeitschrift 4 (1929), S. 126 ff. 4
© 2 ygl. neuerdings: Hugo Rahner S.J., Ignatius von Loyola und das gesdncht-
liche Werden seiner Fromm1gke1t Salzburg o. J. (1947), S. 43. A :



Der Primat der gotthchen Gnadenfuhrung im gelsthchen ‘Leben

Waffen der Armut und der Schmach, verwirklicht er zuglelch sein eigenes
Lebensziel: in der vollkommenen Erfillung des Willens der gottlichen
Majestit wird er frei von sich selbst und mit dem Herzen des Vaters geeint.
Der Lohn der ewigen Glorie wird seiner treuen Hingabe auf Erden folgen.
Der Kampf ist vor allem dadurch erschwert, daB die Fronten sich inein-
ande{‘ schieben und Freund und Feind nicht immer leicht zu unterscheiden
sind. Darum ist das Haupterfordernis eines Christen, der im Kampfe be-
stehen will, daB er sich in der Kunst auskenne, ,die Geister zu unterschei-
den®, wie die christliche Tradition von altersher sagt. Diese Kunst ist eine
tibernatiirliche, eine gnadenhafte, eine Gabe des Heiligen Geistes, die nicht
in erster Linie durch eigene Anstrengung erworben wird, sondern erbetet
werden muf. Durch sie lernt der Mensch, in allem Tun und Lassen zunichst

von seinem eigenen Wollen und Planen abzusehen und dafiir um so mehr

auf die innere Stimme Gottes zu héren und sie zu erkennen. Die Unter-
scheidung der Geister ist fiir Ignatius so wesentlich, daB man in

ihr die eigentliche Methode seiner Frémmigkeit zu sehen hat. Darum auch

die zentrale Stellung, die sie in den Exerzitien einnimmt.
Die Art und Weise, in der Gott sich dem Menschen zu offenbaren und ihm

seinen Willen kundzutun pflegt, ist der gelsthche sIrost“ Er wird von

Ignatius eine Gnade.genannt und folgendermaBen beschrieben: ,, Trost
nenne ich es, wenn in der Seele eine innere Regung geweckt wird, wodurch

(sie) in der Liebe ihres Schopfers und Herrn entbrennt, und demzufolge sie |

kein geschaifenes Wesen auf dem Antlitz der Erde um seiner selbst willen,
sondern nur im Schépfer aller Dinge zu lieben vermag. Desgleichen, wenn

der Mensch Trinen vergieBt, die ihn zur Liebe seines Herrn anregen, sei es.

nun aus Schmerz iiber seine Siinden ‘oder iiber das Leiden Christi, unseres

' Herrn, oder, liber andere Dinge, die sich unmittelbar auf den Dienst und

das Lob Gottes beziehen. Schliefilich nenne ich Trost ]eden Zuwachs an
Hoffnung, Glaube und Liebe und jede innere Freude, die den Menschen zu
den . himmlischeén Dingen und zum Wirken an Seinem eigenen Seelenhe11
hinruft und hinzieht, indem sie der Seelé Ruhe und Friede m ihrem Schép-
fer und Herrn spendet*®.

Ignatius spricht hier zunachst vom héchsten Grad der Gnade des Trostes;
die Seele ist erfiillt von sturmlscher Begeisterung, sie vermag die gechaffe-

' ., nen Wesen nur im Schépfer aller Dinge zu lieben. Das bedeutet eine Um-
_ wandlung des ganzen innerén Menschen. Sodann ist die Rede von der Gabe

der Trénen; sie sind Ausdruck der i inneren, gnadenhaften Erregung des Her-
zens, der Liebesreue oder des liebenden Mitleids mit dem Herrn. Der Seele

"werden starke, reiche Anregungen zuteil zu Dingen,’ die sich’ unm1ttelbar
' auf den Dienst und die Liebe Gottes b_eziehen‘ Endlich ist auch der Zuwachs

~

3 Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen, ed. A. Feder s.J., 9 Aufl heraus-

_ gegeben von E. Raitz von Frenz S. J., Freiburg o. J. (1940), Nr. 316 —_ Nach dieser

Ausgabe wird auch im folgenden immer zitiert.

.



96 . Albert Steger S.J.

von - Glaube Hoffnung und Liebe ein Kennzeichen des gottlichen Trostes
Wir konnen diese Tugenden zwar auch mit der gewdhnlichen Gnade iiben,
aber der Trost verleiht der Seele eine besondere innere Freude, die ruft’
und zieht, ,,indem sie .. Ruhe und Frieden ... im Herrn spendet®. Diese
innere Freude hat nichts miit stiB8licher oder schwachhcher Frommigkeit zu
tun (das deutsche Wort ,,Trost* konnte vielleicht diesen Sinnsmahelegen).
Sie ist vielmehr Feuer vom Feuer Gottes, Kraft von seiner Kraft, Liebe von
seiner Liebe und Friede von seinem Frieden. Diese | besondere Gnade und
Trostung®, die eine ,,groBe und fiihlbare Liebe und eine {iberreiche Gnade*
genannt wird, unterscheidet der Heilige deutlich von der ,,Gnade, die hin-
reichend ist, um all seinen Feinden zu widerstehen®, vom ,,géttlichen Bei-
stand, der immer verbleibt‘“,

' In den Unterscheidungsregeln der ,,zweiten Woche* spricht Ignatlus noch
von anderen Gnaden, die er offenbar fiir seltener hilt, nimlich von einem
Trost, ,der ohne vorausgehende Ursache gespendet wird ... Ich sage
,ohne Ursache’, d. h. ohne irgendwelche Wahrnehmung oder Erkenntnis
eines Gegenstandes, wodurch der Seele eine derartige Tréis'tung mittels der
eigenen Verstandes- und Willenskraft zuteil wiirde*®. Da8 es hier nicht um
Gnaden geht, die schon jedem Anfénger zuteil werden, ergibt sich aus der
Anweisung des Heiligen, man solle sie nicht unterschiedslos besprechen,
da ihr Gegenstand zu fein und zu hoch sei, als daf} jeder Exerzitand sie
verstehen konne®. Suarez sagt von dieser Gnade bei der Erklidrung der ge-
nannten Regel: ,,Sie ist nicht leicht zu verstehen . . ., aber es ist kein Zweifel,
daB sie moglich ist und daB sie bisweileri gegeben wird, wenn auch vielleicht-
selten und nur sehr vollkommenen Minnern*’.

We1l Ignatius zuversichflich vertraut, Gott werde dem Exermtanden in
der Gnade des Trostes seinen Willen kundtun, kommt alles drauf an, daB
er klar und  eindringlich in ihr Kommen und Gehen und die Weisen
ihres Wirkens eingefiihrt wird und so zum bewuBiten Erlebnis derselben
gelangt. Darum heiBt es auch im Direktorium (= nihere Anweisungen fiir
den Exerzitienmeister), das noch von Ignatius selbst stammt: ,,Es muf} viel

-erklédrt werden, was Trost ist“®, Es ist Aufgabe des Exerzitienmeisters, den
Exerzitanden in das Verstindnis dieser Gnade{ ohne die die geistlichen
Ubungen nicht mit Frucht gemacht wiirden, einzufithren. Wenn er darum
»gewahrt, daf in der Seele des Exerzitanden keinerlei geistige Bewegungen,
wie z. B. Trostungen und Trostlosigkeiten, entstehen, und daB er nicht durch
verschiedene Geister erregt wird, so muB er ihn betreffs der Ubungen ein-
dringlich fragen, ob er sie zu den angesetzten Zeiten und wie er sie anstelle;

. desgleichen beziiglich der Zusitze, ob er sie sorgfiltig beobachte; Uber all

4 Ebd. Nr. 324 und 320. 3 Ebd. Nr. 330. ¢ Ebd. Nr. 9.
.7 De religione Societatis Jesu lib. IX; cap. V, n. 39f ed Vivés Paris 1860,
XVI, 1031 1. .

8 Monumenta Historica Societatis-Jesu (M H), Monumenta Ignatiana (M 1I),
Series I, 1, S. 780.



‘ Der Primat der é&ittlichen Gnadenfﬂhxfung irr; geistlichen Leben 97

- diese Dinge soll er im einzelnen Auskunft verlangen‘®. Man sieht, welch ent-
scheidendes Gewicht der Heilige auf die innére Erfahrung des. Trostes und
iiberhaupt des Bewegtwerdens durch die verschiedenen Geister legt. Eine
Seele, die unbewegt bliebe und weder nach der einen noch nach der anderen
Seite gezogen wiirde, scheint ihm etwas nicht richtig zu machen oder gar un-
geeignet fiir die Exerzitien zu sein.

Wie kann nun der Exerzitand im einzelnen zur Erfahrung des gnaden—
haften Trostes und damit zur Erkenntnis des gottlichen Willens gelangen?
Nur durch Gebet! Schon vor jeder Betrachtung soll er daher um diese be-
sondere Gnade beten. So heiBt es z. B. bei der Betrachtung iiber die eigenen
Siinden: ,,Ich erbitte von Gott, unserm Herrn; was ich will und wiinsche.

" Die Bitte soll dem vorliegenden Gegenstand entsprechen. Handelt also die
Betrachtung von ‘der Auferstehung, so muf§ ich um Freude mit .dem sich
freuenden Christus bitten; handelt sie vom Leiden, so muB ich um Schmerz,
Trénen und Pein mit dem von Peinen erfiillten Christus bitten. Hier in
dieser Betrachtung muB ich bitten um Beschimung meiner selbst und Be-
‘stiirzung, da ich sehe, wie viele wegen einer' einzigen Tolsiinde verdammt
sind, und wie oft ich verdient habe, wegen meiner so vielen Siinden ver-

" dammt zu werden*'’, Ahnlich lauten die Anweisungen vor den {ibrigen Be-
trachtungen''. Noch mehr hat sich aber der Exerzitand wéhrend der Be-
trachtung selbst der gottlichen Gnadenfithrung hinzugeben: ,Bei dem
Punkt, bei dem ich das finde, was ich wiinsche, werde ich ruhig verweilen —
ohne #ngstlich zu-besorgen, ich miisse weiter gehen —, bis ich mir Geniige
getan habe*'. Es kommt also gar nicht in erster Linie darauf an, den vor- °
gelegten Betrachtungsstoff ganz durchzugehen; man soll vielmehr die
Gnade in der Seele walten lassen und ihrem Zug folgen. Wenn aus irgend-
einem Grund der Betrachtungsstoff ganz durchgebetet werden soll, dann

+setzt Ignatius Wiederholungsbetrachtungen an, wie z. B. fiir die erste Woche
Nach dem Direktorium des Heiligen werden auf die drei Betrachtungen (dle
dreifache Siinde, die persénlichen Siinden, die Holle) in drei Tagen drelzehn

volle Stunden verwandt's.

Was aber, wenn Gott trotz allem die besondere Gnade des Trostes nicht
schenkt? ,,Da es vorkommt, daB in der ersten Woche elmge langsamer das
erlangen, was sie suchen, nimlich Zerknirschung, Reueschmerz, Trinen
iiber ihre Siinden, da ferner einige eifriger sind als andere und auch mehr
von den verscliiedenen Geistern bewegt oder gepriift werden, so ist es not-
wendig, dafl die Woche bisweilen abgekiirzt, bisweilen aber verléngert
werde. Dasselbe gilt auch fiir die iibrigen Wochen, indem man alles einzu-
richten sucht nach den Forderungen der vorliegenden Verhéiltnisse“!. Der
Heilige ist also davon iiberzeugt, Gott werde einem Menschen, der die not-
wepdiggn Voraussetzungen mitbringt, agf instindiges Gebet hin die Gnade

% Geistliche Ubungen Nr. 6. 1° Ebd_Nr. 48, 2.

11 Ebd. Nr. 55, 2; 65, 2; 104; 193; 221712 Ebd. Nr. 76. 18 M H, MI II, 1 S. 783.
U Geistliche Ubungen Nr. 4.

v



- 98 Albert Steger S.J.

des Trostes nicht vorenthalten und ihm den Weg seines Lebens zeigen. Nur -
darf er nichts erzwingen wollen. Er mufB vielmehr warten, wann und wie
und wohin Gott ruft, im Vertrauen, daB sich Gott' dem Bittenden kundtun
werde. Er soll dieses instindige Bitten unter Umsténden durch dulere BuB-
werke unterstiitzen's, ohne sich durch inpere Trockenheit und Traurigkeit,
die sich bis zur Abneigung gegen alles Religitse steigern kann, irre machen
zu lassen. Bei einer solchén Auffassung vom Ringen der verschiedenen Gei-
ster, letztlich Gottes und Satans, um die Seele des Menschen kommt es auch
fiir den Exerzitienmeister darauf an, deren innersten -Zustand genau zu
kennen und ihre Regungen gut zu beobachten. Zwar soll er nicht beabsichti-
gen, ,die eigenen Gedanken oder Siinden des Exerzitanden auszuforschen
und kennen zu lernen; wohl aber ist es sehr ersprieilich, daB§ er eine ge-
treue Kenntnis von den mannigfachen Regungen und Gedanken erlange,
welche die verschiedenen Geister jenem eingeben. Denn so kann er dem-
selben nach dessen groBerem oder geringerem Fortschritt gewisse geistliche
Ubungen vorlegen, die dem Bediirfnis einer derartig bewegten Seele ent-
sprechen und angemessen sind“‘’. Der Exerzitienleiter soll also keinesfalls
seine eigenen Gedanken, Pline, Wege iind Andachten dem Exerzitanden
aufzudringen suchen, wire er auch selbst noch so sehr durch sie geférdert
worden. Er hat sich ebenso wie jener an die individuelle Gnadenfiihrung
Gottes zu halten. Er darf sich darum nicht zwischen Gott und die Seele
dringen, damit »beim Suchen des gottlichen Willens der Schopfer und Herr
selbst sich der ihm ergebenen Seele mitteile, sie zu seiner Liebe und zu
seinem Lobpreis an sich ziehe und sie auf jenen Weg leite, auf dem sie ihm
firderhin besser dienen kann*“'".

Hat nun Gott eine Seele durch die Verleihung des inneren Trostes auf
ein besonderes Anliegen hingewiesen, dann soll sie dieser Gnade nachgehen
und sich von ihr weiter fiihren lassen. Dem dienen die Wiederholungs-
betrachtungen, ,,denn nicht das Vielwissen séttigt die Seele und gewadhrt ihr
Befriedigung, sondern das innere Fiithlen und Verkosten der Dinge‘*®, Fiir

-die dritte Ubung des Tages gibt Ignatius folgende Weisung: ,,Nach dem
Vorbereitungsgebet und den zwei Vorlibungen ist die erste und zweite
Ubung zu wiederholen, indem ich besonders bei d en Punkten achthabe
und verweile, bei denen ich groBeren Trost oder groBere Trostlosigkeit®
oder auch mehr geistliche Anregung empfunden habe“'%..Die vierte Ubung
bringt dann eine noch stérkere Konzentration auf das, wohin mich die be-
sondere Gnade ruft oder worum ich.mit Gott zu ringen habe. Ignatius sagt
kurz: ,,Sie besteht in einer Zusammenfassung der vorigen dritten Ubung*®®.
So gelangt der Exerzitand im jeweils feineren Eingehen auf die gottliche
Gnade zu einer immer genaueren Kenntnis des ihin von Gott vorgezeichne-
ten Weges, 8o daB er auf dem Hohepunkt der Exerzitien mit gentigender
Vorbereitung an die Wahl seines Lebens herantreten kann.

15 Ebd. Nr. 87. !¢ Ebd. Nr. 17. 17 Ebd. Nr. 15. ¢ Ebd. Nr. 2.
1 Ebd. Nr. 62. 2 Ebd. Nr. 64.



“

Der Primat der gottlichen Gnadenfiithrung im geistlichen Leben 99

Wie soll nun die Berufswahl — um diese handelt es sich in erster Linie —
getroffen werden? Zunéchst muf3 der Einflu des Exerzitienmeisters aus-
geschaltet werden. Darum fordert Ignatius: ,,Der Exerzitienleiter darf den
Exerzitanden nicht mehr zur Armut oder zu einem Versprechen zu be-

" wegen suchen als zu deren Gegenteil, noch auich mehr zu einem Stand
oder einer Lebensweise als zu einer anderen. Denn obgleich wir auBler-
halb der Ubungen erlaubter- und verdienstlichérweise alle, die dazu wahr-
scheinlich befdhigt sind, bewegen konnen, die Enthaltsamkeit, die Jungfriu-
lichkeit, den Ordensstand und jede Art von evangelischer Vollkommenheit
zu erwihlen, so ist es doch wihrend solcher geistlichen Ubungen angemes-
sener und viel besser, daB beim Suchen des géttlichen Willens der Schopfer
und Herr selbst sich der ihm ergebenen Seele mitteile, sie zu seiner Liebe
und zu seinem Lobpreis an siclj ziehe und sie auf jenen Weg leite, auf dem
sie ihm fiirderhin besser dienen kann. Deshalb soll der Exerzitienmeister
sicf_1 weder zur einen noch zur anderen Seite wenden und hinneigen, son-
dern, einer Waage gleich, sich in der Mitte halten und den Schépfer mit dem
Geschopf und das Geschopf mit seinem Schépfer und Herrn unmittelbar
verkehren lassen“®. Der Exerzitand soll nun selbst noch einmal priifen, ob
er auch wirklich — wenigstens der Gesinnung nach — von jeder ungeord-
neten Leidenschaft frei ist, ob.ihn auch wirklich keine unberechtigte An-
hiénglichkeit mehr an Personen, an Geld und Ehre, an rein natiirliche Werte
hindern, eine gottgewollte Wahl zu treffen, und er sich e1n21g und allein
von der Gnade Gottes leiten lassen will. .

Fiir. die Wahl kennt Ignatius drei Zeiten, die wiederum den absoluten
Vorrang der Gnade betonen. Die erste Zeit ist ein wunderbares Eingreifen
Gottes, das in das engere Gebiet der Mystik hineinragt. Von ihr sagt Igna-
tius, sie sei vorhanden, ,,wenn Gott, unser Herr, den Willen so béwege und
anz1ehe, daB eine solche fromme Seele, ohne zu zweifeln oder nur zweifeln
zu koénnen, dem folge, was ihr gezeigt worden, wie es der hl. Paulus und
der hl. Matthius taten, als sie Christus, unserem Herrn, folgten“?. ,Die
-Zzweite Zeit ist vorhanden, wenn man viel Klarheit und Erkenntnis emp-
fingt auf Grund der Erfahrung von Trostungen und Trostlosigkeiten sowie
auf Grund der- Erfahrung in der Unterscheidung der verschiedenen Gei-
ster*®,

Die dritte Zeit endlich, die nur angestellt werden kann, wenn sich die
Seele: in Ruhe befindet und nicht von den verschiedenen Geistern bewegt
wird, dient zum Behelf, falls die zweite Zeit nicht zum Ziele fiihrt. Sie
besteht in einem ruhigen Erwigen des Fiir und Wider im Angesichte Gottes,
mit den gewdhnlichen Kriften der vom Glauben erleuchteten Vernunit.
Aber auch hier soll sich der Wihlende immer wieder ins Gebet begeben
und Gott das Gewihlte anbieten, damit er es durch seinen Trost als seinem
Willen gemif bestitige®. ,,Man soll sich Gott heute zum Ordensstand an-

* Ebd, Nr. 15. % Ebd. Nr. 175. ® Ebd. Nr. 176. * Ebd. Nr. 183.

T



100 Albert Steger S.J.

bieten, morgen zum Laienstand und so einige Tage abwechselnd, so wie
man einem Koénig Speise anbietet, um zu sehen, welche er wihle; welches
Anerbieten er dann mit mehr- Trost segnet, das moge man als die gott- .
.gewollte Wahl betrachten®>. Man sieht, wie &ngstlich der Heilige darum
besorgt ist, jeden unlauteren Eigenwillen auszuschalten und sich der Gnade
Gottes restlos anzuvertrauen.

Birgt nun dieses Ideal hicht eine groBe Gefahr in sich? MuB eine solche
Frommigkeit nicht zu Selbsttduschungen fithren? Dem beugt Ignatius da-
durch vor, daB er vom Exerzitanden gerade {iber diese inneren Anregungen
eine offene Aussprache fordert. Er bestand so sehr darauf, daf P. Nadal,
der dem Heiligen sehr nahe stand; einmal bemerkt: ,,Wenn wir beobachten,
daB einer wihrend der-Exerzitien sich dem Instruktor nicht eréffnen will,
so schicken wir einhen solchen unbedingt fort (hunc hominem re1c1mus)““
Die Offenbarung, die konkrete Kirche, der konkrete Orden, der konkrete
Gehorsam ist das Ma8, an dem sich die voranstiirmende Liebe der von Gott
erleuchteten und von ihm mit innerer Freude erfiillten Seele zu messen hat.
Hier erst zeigt sich die gan e GréBe des heiligen Ordensstifters. Die weise
,,Diskretion“ seiner Liebe weist ihn den grofien Minnern der K1rche zu, wie
H. Rahner in seiner neuesten Studie iiber Ignatius in gldnzender We1se ge-
zeigt hat®. Gnade und Vernunft, Freiheit und Autoritit konnten nicht bes-
ser in Einklang miteinander gebracht werden als es hier geschieht.

II. Brieie der Seelenfiihrung

‘DaB der Heilige auch in seiner gewdhnlichen Seelenfﬁhrung der ,,beson-

.deren Gnade*, der ,jiiberreichen Gnade“ des Trostes die Fiihrung im geist-
hchen Leben zuweist, ergibt sich mit aller Deutlichkeit aus seinen Briefen,
von denen in den Monumenta Historica S. J. seit 1894 in zwolf Binden iiber .
6000 (teilweise im Auszug) verdffentlicht wurden®.

Vor allem die Briefe an Schwester Theresia Rejadella und Franz Borg1as
~ sind fiir unsere Frage aufschluBreich. Schwester Rejadella war Benedik-
tinerin im Kloster der hl. Klara in Barcelona und dem Heiligen von seinem
friilheren Aufenthalt daselbst bekannt. Sie legte ihm einige Zweifel tiber
Fragen ihres inneren Lebens vor, worauf Ignatius eingehend antwortet. Er
schreibt ihr unter anderem: ,,... Ich will Thnen etwas iiber die beiden Er-
ziehungsarten sagen, die der Herr im geistlichen Leben anwendet ... Jene
erste Methode der gottlichen Seelenfithrung, die, wie gesagt, aus seinem
positiven Willen flieBt, besteht im inneren Trost. Dieser vertrefbt alle Ver-
wirrung aus der Seele und zieht sie mit sanfter Gewalt zur Liebe Gottes hm,
indem er sie erleuchtet und gleichsam in die himmlischen Geheimnisse hin-
einschauen 148t. In dieser siiBen Stimmung sind alle Miihen ein Vergniigen,

% MH MIIL 1, S. 781. 20 M H, M Nadal IV, S. 842. ?7 a, a. O. S. 52ff.
28 Fine Auswahl davon wurde ins Deutsche iibertragen: Ignatius von Loyola,

- Geistliche Briefe, Otto Karrer und Hugo Rahner, Einsiedeln 1942 (dltere Aus-
gabe von Karrer: Freiburg 1922).

\



L]

- Der Primat der géttlichen Gnadenfiihrung im geistlichen Leben 1)) i

alleé Beschwerden eine Labung . . . Der Zweck solcher Erfahrung aber ist, uns
die Richtung zu zeigen und zugleich den Weg zu 6ffnen, dem wir folgen
sollen. Allerdings sind diese trostreichen Erlebnisse nicht stets in unserer
Macht, sondern haben ihre Zeiten, die uns nach Gottes HellsbeschluB zu
unserem geistlichen Nutzen zugemessen sind*®.

Der Heilige entwickelt dann die Eigenart des Zustandes in dem die Seele
sich zur Zeit der Trostlosigkeit befindet, ,,wenn die Probe der Versuchung
kommt. Und ist diese wirklich da und fithlen wir jene Verfinsterung und
Traurigkeit in uns aufsteigen, so miissen wir gleichsam gegen den Wind
angehen, ohne davon etwas einzuatmen, und wollen mit Geduld den Trost-
.des Herrn abwarten, der alle Stérung und Verdunklung wieder von uns
nehmen wird“. Hierauf folgt eine Unterweisung ,,uber jene gottlichen Er-
fahrungen und Erlebnisse, von deren héherem Ursprung uns unser BewuBt-
sein Zeugnis gibt. Wie sollen wir sie auffassen, wie sie recht benutzen? Da
kommt es vor, daB uns der Herr innerlich beriithrt und sich ‘unserer Seele
glelchsam aufschlieBt, so daB wir uns zu diesem oder jenem mit einer Art |

_ Gewalt getrieben sehen: Gott spricht zur Seele ohne jedes Wortgerdusch;

er erhebt sie ganz zu seiner gottlichen Liebe und 1Bt sie seine Nihe spiiren,
so daB wir gar nicht widerstehen kénnten, selbst wenn wir wollten. Das ist
Gottes Wirken*. ,,Aus alledem ergibt sich, da wir auf die Vorgénge in
unserm Innern recht achtsam sein sollen*®.

Auf einen Wink dieses Briefes mochten wir noch besonders aufmerk-
sam machen: Der Zweck solcher gnadenhaften Erfahrungen soll sein, uns
die Richtung zu zeigen und zugleich den Weg zu 6ffnen, dem wir folgen
sollen. Was meint der Helhge genauer damit? Er wil] ®s so verstanden wis-
sen: Nehmen wir einmal an, eine Seele werde bei dem Gedanken an das
Innewohnen Gottes im begnadeten Menschen immer wieder mit besonde-
rem Troste erfiillt; darauf soll sie nun besonders achten, solche Gedanken
- oft w1ederholen, auf diese Fiihrung Gottes dankbar eingehen und selbst
alles tun, um von diesem Wunder innerlich immer mehr erfiillt zu werden. -
— Eine andere Seele werde durch innerlichen Trost immer zu einem un-
gewdhnlich groBen Vertrauen angeregt. Das soll fiir sie ein Zeichen sein,
Gott auf diesem Wege zu nahen. Er hat mit jeder Seele seine Plédne, auch’
.beziiglich des inneren Lebens. Er will von der einen Seele durch eine be-
sondere Andacht zur he111gsten Dreifaltigkeit verherrlicht werden, von einer
anderen durch eine besondere Verehirung des leidenden Herrn. Und diese

- seine Plane so meint Ignatius, offenbare uns Gott durch seine Tréstungen

und inneren Anregungen. Wenn jeder, der in seinem religidsen Leben die
ihm von Gott zugedachte Eigenart finden will, diepe Winke beachtete, wenn
vor allem jeder Seelenfithrer nach diesen Grundsétzen handelte, dann wiir-
den viele Fehler im geistlichen Leben vermieden werden. Hier haben wir
ignatianische Methode! Sie isf weder Schablone noch einseitige Betonung

B MH MIILI, S 104 = Karrer-Rahner 4 (Karrer 43)
%0 MH MIL1, S 105f = Karrer—Rahner S. 76 (Karrer S. 451).

N



L 4

102 Albert Steger S. J.

\

der Selbsttitigkeit, sondern vor jedem eigenen Planen und Tun: Hinhorchen
auf die innere Stimme, wann und wohin sie ruft — Achthaben auf Gottes
gnadenhafte Fithrung — und wo die Selbsttitigkeit aufgerufen wird, da
besteht sie gerade darin, ,alle ungeordneten Neigungen von sich zu ent- -
fernen“ (d. h. alles voreilige Selbstbestimmenwollen, alle egoistischen und
‘triebhaften Wiinsche), um nach deren Entfernung, in der Stille und Ein-
samkeit des Herzens den gottlichen Willen um so besser suchen zu kénnen
und zu finden ,;in der Regelung des eigenen Lebens zum Heil der Seele*™.

Noch niher lernen wir den Meister der Seelenfiihrung und der Diskretion
aus einem Brief an Franz Borgias kennen. — Dieser tat zu Anfang seines
Lebens im Orden zu viel an langen Gebetsiibungen und strengen Buf3-

werken. Ignatius mahnt ihn: ,,.. . Jedenfalls ist es besser, anstatt ein biichen

Blut zu erhaschen, unmittelbar den Herrn aller Dinge zu suchen, ich meine
_seine heiligstén Gnadengaben, z. B. eine Erleuchtung oder Trinen, mégen
uns sclche beim Gedanken an die eigeﬁen_ und fremden Siinden kommen
oder bei der Betrachtung des Lebens Christi oder bei der liebenden Ver-
senkung in das Geheimnis der Dreifaltigkeit ... Jene Gnadengaben meine
ich, deren Erwerb nicht ohne weiteres in unserem Belieben steht, sondern
die eine freie Gabe dessen sind, der alles Gute spendet und vermag: z. B.
“lebendiger Glaube, Hoffnung und Liebe, Freude, geistlicher Friede, Trénen,
innige Trostung, Erhebung des Geistes, gottliche Beriihrung und Erleuch-
tung und was es sonst an inneren Erfahrungen und Empfindungen gibt, die
~ mit solchen Gnaden zusammenhéngen — immer jedoch vorausgesetzt, dafl
die Demut und Ehrfurcht gewahrt bleibt gegen unsere heilige Mutter, die
Kirche, und gegen dle in ihr aufgestellten Lenker und Lehrer. Dann ver-
dient jede beliebige von diesen heiligen Gnaden den Vorzug vor duBerer
Werkaszese; denn nur insofern sind unsere duBBeren Werke gut, als sie ein
Mittel sind, um jene inneren Gaben ganz oder teilweise zu erlangen‘®.
Solche Texte gehdren zu den klassischen der Frémmigkeitsgeschichte. Sie
enthalten ein ganzes Kompendium christlicher Lehrweisheit und verraten
den Mystiker.

Der aufschluBreichste und wertvollste Brief fiir unsere Frage ist zweifel-~
los jener, den Ignatius am 5. Juni 1552 an Franz Borgias schrieb. Kaiser
Karl V. hatte Papst Julius III. den Vorschlag gemacht, den ehemaligen
Herzog von Gandia zum Kardinal zu ernennen, ein Vorschlag, der Ignatius
sehr unerwiinscht war. Der Papst war willens, auf den Wunsch des Kaisers
einzugehen, aber nur, wenn Borgias seine Zustimmung dazu gebe. Der hei-
lige Franz schwankte, weil er meinte, der Wunsch des Papstes sei fiir ihn
malfigebend; er iibersah, dafl ihm Julius III. véllige Freiheit liefi. In dieser
Lage schrieb ihm Ignatius nun folgenden Brief: ,,. . . Betreffs des Kardinals-
hutes glaube ich Thnen einigen AufschluB geben zu sollen iiber das, was in
mir vorgegangen ist ... Als ich wie von einer bereits abgemachten Sache

31 Geistliche Ubungen, Nr. 1.
# MH, MIIL 2, S. 235ff = Karrer-Rahner 142f (Karrer 125).



Der Primat der géttlichen Gnadenfithrung im geistlichen Leben 103

davon Kunde erhielt, der Kaiser habe sie zum Kardinal vorgeschlagen, und
der Papst sei damit einverstanden, da war ich im ersten Augenblick ent-
schlossen oder aufgelegt, es nach Kriften zu verhindern. Indes, da ich des
gottlichen Willens nicht ganz sicher war infolge der vielen Griinde, die mir
fiir und wider kamen, gab ich unserem Hause Weisung, alle Priester sollten
drei Tage hindurch die heilige Messe aufopfern und alle N1chtpr1ester Ge-
bete verrichten, damit ich in der ganzen Sache zur gréBeren Ehre Gottes
geleitet werde. Als ich nun innerhalb dieser drei Taﬁeinige Stunden nach-
dachte und mich besprach, fiihlte ich gewisse Bedenken in mir aufsteigen
und hatte nicht jene innere Freiheit, gegen die Sache aufzutreten. Ich sagte
mir: Weilt du denn iibethaupt, was Gott, unser Herr, dabei vorhat? Und so
fand ich nicht die nétige Sicherheit, um dagegen Stellung zZu nehmen. Zu
anderer Zeit wieder, wenn ich m1ch in meinen gewdhnlichen Gebeten be-
fand, fiihlte ich, wie diese Bedenklichkeiten verflogen. — So war ich ver-
schiedentlich mit dem Anliegen beschiftigt, das eine Mal mit den Bedenken,
das andere Mal ohne sie. Endlich, am dritten Tage, bei meinem gew&hn-
lichen Gebet — und seither immer — fand ich in mir ein so abschlieBendes
Urteil und einen Willen, so siif3 und frei zugleich, die Sache zu verhindern,
so weit ich nur kénne, bis vor Papst und Kardinile, da8 ich die feste Uber-
zeugung habe: wiirde ich nicht so handeln, so kénnte ich Gott, dem Herrn,
nicht eine gute, sondern nur eine durch und durch schlechte Rechenschaft
ablegen. Bei alledem hielt ich daran fest und tue es auch jetzt noch: es’
konnte allenfalls der gottliche Wille sein, daB ich diese Stellung einnehme,
andere aber die gegenteilige, so daB es schlieBlich doch zu ihrer Ernennung
kime. Dann wiirde ich gar nichts dagegen sagen: denn ich kann mir sehr
wohl denken, daBl derselbe gottliche Geist, der mich aus gewissen Griinden
zu dem einen dringt, in anderen die gegenteilige Stimmung weckt, und so
kénnte am Ende doch noch der Vorschlag des Kaisers durchdringen . .. Ich
wiirde es gern sehen, wenn Sie sich brieflich zu der Angelegenheit duBer-
ten. Sprechen Sie sich aus iiber die Auffassung, die Gott, der Herr, Ihnen
gegeben hat und gibt“®,

Dieser Brief gibt uns-in aller nur wunschenswerten Weise Klarheit dar-
iiber, wie Ignatius in wichtigen Entscheidungen voranzugehen pflegte. Er
uberlegt sorgfiltig die Griinde fiir und wider ejne Sache, vielleicht tage-
. lang, und bespricht sich mit anderen, zugleich aber bestiirmt er Gott um die
Gnade des Trostes zur Losung des Zweifels. Man meint geradezu, die zweite
und dritte Zeit der Wahl aus den Exerzitien wiederzufinden, so genau be-
obachtet der Heilige selbst in seingm Leben, was er dort dem Exerzitanden -
vorschreibt und auch hier wieder von Franz Borgias verlangt. Das Uber-
raschende ist nun ber die Bemerkung — und hier offenbart sich die ganze
Tiefe und Weisheit eines heiligen' Obern —, er konne sich denken, Gott
rege andere Menschen zu einem anderen Vorgehen an als ihn selbst. Er
schreibt also nicht absolut vor, nicht einmal, nachdem er selbst mit Sicher-

¥ MH, MII, 4, S. 283ff = Karrer-Rahner 183 ff (Karrer 180 .



104 Albert Steger S. J.

-

heit zu einer klaren Entscheidung gekommen zu sein glaubt. Welche Ehr-
furcht vo? der Gnadenfiihrung Gottes, der jedem Menschen seinen eigenen,
‘einmaligen Weg bestimmt! Nicht nur in unmittelbar geistlichen Dingen,
vielmehr in allen wichtigen Entscheidungen eines Lebens soll man zunichst
das Geschopf mit dem Schopfer allein lassen, damit dieser sich der Seele
unmittelbar mitteilen kénne*. Solche Auffassungen muB man neben den
»Gehorsamsbrief des Heiligen halten, um sein Frémmigkeitsideal ganz zu
verstehen. Es liegt zwischen einem hiretischen Iltluminatentum und einem
alles Leben ertétenden Reglement, eine Spannweite, die nur ein Heiliger
ausdenken konnte.

IIL. Die Konstitutionender Gesellschaft Jesu

Die Konstitutionen, die Ignatius fiir seinen Orden schrieb, enthalten nicht
nur ordensrechtliche Bestimmungen {iber Aufnahme, Entlassung, Geliibde,
Wahl des Generaloberen usw., sondern auch das aszetische Vollkommen-
heitsideal, das die Mitglieder des Ordens anstreben sollen. . ’

Die tragende Idee dieser Ordenssatzungen ist in die Formel gefafit:
»Alles zur gr68eren Ehre Gottes® 104 mal wird sie gebraucht,
alle dhnlichen Ausdriicke eingerechnet 376 mal®. Damit’ verlangt der Hei-
lige von allen den Oberen in erster Linie, eine Liebe, die vom gliihenden
Verlangen und der heiligen Unruhe beseelt ist, ,,mehr* fiir Gott zu tun, die
immerzu danach Ausschau hilt, wo Gott ,mehr* verherrlicht werden
konne. Dieses »Mehr* soll jede Erstarrung verhindern und dem Gesetz der ‘
menschlichen Trégheit, lieber in ausgefahrenen Geleisen zu gehen, als stéin-
dig fiir Ungewohntes bereit zu sein, einen Riegel vorschieben. Durch dieses -
»Mehr* sqll die Seele wach und hellhérig bleiben, jeweils die Stimme Got-
tes, die bald hierhin, bald dorthin ruft, zu vernehmen. Der Heilige will ins~
besondere im Apostolat seines Ordens kein geruhsames Verweilen bei lieb-
gewordenen Traditionen, sondern ein immerwdhrendes Fragen, wie unter
den gegebenen Umstinden, in dem betreffenden Lande und unter den
augenblicklichen Verhéltnissen fiir die Ehre der gottlichen Majestit mehr
geschehen kénne. Damit ist sowohl der Orden als solcher wie auch jeder
einzelne Jesuit immer wieder vor neue Pragen gestellt.

All diese Fragen sollen nun ,in unserm Herrn* gelsst werden. 124
mal kehrt dieser Ausdruck wieder. 15 mal gebraucht ihn der Ordensstlfter
von sich selbst — dafB er namlich ,,im Herrn“ eine Bestimmung aufgenom-
men habe —, 109 mal fordert er von den Ordensmitgliedern, besonders von
den Obern, sie sollten ,,im Herrn* Fragen entscheiden, ,,im Herrn* eine
wichtige Wahl treffen®. Ein néheres Zusehen ergibt, da damit genau das

3 Geistliche Ubungen, Nr. 15.

% Huonder, Ignatius von Loyola, Beitrige zu seinem Charakterbild, K6In 1932,
S. 329, Anm. 25
- % Tn den Konst1tut10nen “findet sich: en.el Sefior nuestro 108 mal, en el Sefior
I mal, en Cristo nuestro Sefior 2 mial, en el Sefior de todos 2 mal, en la su divina
Magestad 1 mal, in Domino 10 mal.

-~



Der Primat der géttlichen Gnadenfithrung im geistlichen Leben . 105

gleiche gemeint ist, wie in den Anweisungen der Exerzitien und der oben

o besprochenen Briefe: man solle namlich die besondere Gnade des Trostes

erbitten, um in wichtigen Fragen zu einer Entschéidung zu gelangen.
Volle Klarheit dariiber bringen uns die Berichte der Monumenta Igna-.
tiana. Am 20. Oktober 1555 befragte P. Gonsalez den Heiligen iiber die Ab-

fassung der.Exerzitien und Konstitutionen: Daraufhin habe ihm Ignatius ..

geantwortet: ,,Auch jetzt noch habe er viele Visionen, besonders solche, ...
in denen er Christus-wie eine Sonne sehe. Das widerfahre ihm hiufig, wenn
er iiber wichtige Angelegenheiten spreche, und das schicke ihm der Herr
zur Bestitigung zu. Auch wenn er die heilige Messe lese, habe er viele Visio-
nen. Ebenfalls habe er sehr hiufig solche bei der Abfassung der Konstitutio-
nen gehabt. Er kénne das um so leichter versichern, weil er jeden Tag das,
"was in seiner Seele vorgegangen sei, aufgeschrieben und die Niederschrift
wieder aufgefunden habe. So zeigte er mir denn ein ziemlich umfangreiches )
vollgeschriebenes Heft. Er las mir einen guten Teil daraus vor. Das waren
meist Visionen, die er zur Bestitigung einiger Punkte der Konstitutionen
hatte. Er sah bald Gott den Vater, bald alle drei Personen der Dreifaltigkeit,
bald die Madonna, die Fiirsprache einlegte und zu anderen Malen etwas
gut hieB. Im besonderen, sagte er mir, sei dies geschehen bei den Entschei-
dungen, fiir die er 40 Tage hindurch tdglich die heilige Messe las, und zwar
jeden Tag mit vielen Trénen. Die Frage war aber die, ob eine Kirche irgend- -
welche Einkiinfte haben sollte, und ob die Gesellschaft die Nutzniefung
davon haben diirfe. Die Art und Weise, die er zur Zeit der Abfassung der
Konstitutionen befolgte, war diese: Er las jeden Tag die heilige Messe, legte
Gott den Punkt, den er bearbeitete, vor und betete damm in dieser Absicht.
Das Gebet und die Messe waren dabei stets von Trinen begleitet®.

Eine wichtige Bestidtigung dafiir, da mit dem Aysdruck »im Herrn“ das
hier geschilderte Vorgehen bezeichnet werden sollte, finden wir in der
lateinischen Ubersetzung der Ordenssatzungen, die P. Polanco, der lang-
jéhrige Sekretar des Heiligen und dessen getreuer Mitarbeiter bei der Ab-
fassung der Satzungen, besorgte. Bei dieser Ubersetzung aus dem spam-
schen Urtext ins Lateinische ist die Wendung: ,,Como Dios nyestro Sefior
le diere a entender (wie der Herr es ihm eingeben wird) zweimal mit dem
Wort ,,in Domino*, im Herm wiedergegeben®. Polanco wuBte sehr gut, wie
der Heilige zu verstehen sei, er hatte sich ganz in seine Gedankenwelt ein-.
gearbeitet. Kein Zweifel, daf} ,,im"Herrn etwas entscheiden” nichts anderes
besagt, als eine Entscheidung durch die Gnade des Trostes treffen.

Dieser Gedankengang war Ignatius offenbar so geliufig, daB er ihm in

- den verschiedensten Redewendungen in die Feder kommt. So schreibt er
z. B. bei der Auswahl der Patres zu Seelsorgsarbeiten durch die Obern: ,Es
ist zwar die gdttliche Vorsehung und die Einsprechung des Heiligen Gei-

31.A, Feder S.J., Lebenserinnerungen des hl. Ignatius von Loyola, Regensburg
1922, S. 115{f = MH MII, S. 97
% Constitutiones S. \I p.3cl,n7p 6 c 3, n'l A



106 S ) Albert Stecher S.J.

stes, die sie in allen Fragen, besonders aber in der Sendung der apostoli-
schen Arbeiter, das Bessere wihlen 146t ... (Es folgen einige Anweisun-
gen.) Im Abschnitt {iber die Ausbildung der jiingeren Patres verlangt er,
daB sie unterwiesen werden, wie sie sich in den verschiedenen Weltteilen
und bei den verschiedenen Charakteren der Menschen verhalten sollen, und
fdhrt dann fort: ,,Obgleich das allein die Fiihrung des Heiligen Geistes und
die Klugheit lehren kann, die Gott unser Herr denen scli,e’nkt, die auf seine
gottliche Majestdt vertrauen, so kann doch wenigstens der Weg gezeigt
werden durch Unterweisungen, die von Nutzen sind . . .*. Den gleichen Sinn
haben im Zusammenhang die Worte: ,,Jm Angesicht des Herrn‘¥, ,die
g6ttliche Giite um Rat fragen“Y, ,,von der ersten und hiochsten Weisheit mufl
das Licht kommen‘4, , die heilige Fiihrung durch die gottliche Weisheit
wird lehren‘, : '

Ein genaues Studium der Konstitutionen ergibt also folgendes: Wo Igna-~
tius von den Seinen wiinscht, daB sie sich von dem Verlangen nach der gré-
Beren Ehre Gottes leiten lassen — und das tut er in allen wichtigen Fra-
gen —, da fordert er auch, daB sie die besondere Erleuchtung von oben, die
Fithrung durch Gottes Gnade, durch die Einsprechungen des Heiligen Gei-
stes insténdig erflehen und vertrauensvoll erwarten. Dabei weill er sehr
gut, daBl nicht allen die auBergewohnlichen mystischen Gnadengaben zu-
teil werden wie ihm selbst!, wohl aber rechnet er mit den Gnaden, die er
in den Exerzitien unter Trost versteht®,

" Es ist freilich etwas miihevoll, sich in die Gedankenwelt des Heiligen ein-
zuarbeiten. Wer aber diese Miihe nicht scheut, der wird immer mehr fin-
den, daB er zu den ganz groBen, ganz feinfiihligen, ganz kithnen und wage-
mutigen Lehrern des geistlichen Lebens gehort. Es gibt nicht viele, die die
besondere Gnade des Trostes und die augenscheinliche Gnadenfiihrung Got-
* tes so stark betonen und damit zugleich der Initiative des einzelnen im Rah-
men des Gehorsams einen solchen Spielraum zugestehen wie der Stifter der
Compafiia de Jestis. Wer ‘behauptet, Ignatius sei mit Soldatenstiefeln, Spo-
~ ren und Reitpeitsche in das ungemein-zarte Gebiet der Seelenfﬁh}ung ein-
“gedrungen; kennt ihn wirklich nicht.

Man muS8 allerdings zugeben, daB die Anweisungen und Lehren des Heili-
gen eine Hohe des geistlichen Lebens, eine Vertrautheit mit Gott voraus-
setzen, wie sie im konkreten Leben nicht immer zu finden sind. Die persén-
liche Freiheit des einzelnen kinnte in Willkiir und Eigenbrotelei ausarten,
fiir die man sich nur durch vélligen Gleichmut (Indifferenz), durch Liebe zu
Schmach und Verdemiitigung, durch stindige Abtétung disponieren kann*.

3% Ebd. p. 4,¢. 8, n. 8.9 Ebd. p. 2,¢. 3,n. 1;p.7,¢.2,n.1C; p. 9,¢. 5, n."1 u. &

4 Ebd. p.9,¢c.4,n 4. - 2Ebd.p.8,c.7,n 1. 4 Ebdp1c2n 13

“ Vvgl. H. Rahner, Die Vision des hl. Ignatius in der Kapelle von La Storta,
diese Zeitschrift 10 (1935), 17£f, 124 ff, 202 £f, 265ff. Dazu: H. Rahner, Ignatius
von Loyola, a. a. O. S. 52ff. 45 Geistliche Ubungen, Nr. 316.

4 Ebd. Nr. 23; Nr. 98; Nr. 164 — Examen generale c. 4, n. 46.



L

Der Primat der gottlichen Gnadenﬁihrupg im geistlichen Leben 107

AuBlerdem wird trotz aller Fithrung.durch die géttliche Gnade die Vernunft
nie ausgeschaltet, sondern im Gegenteil in jeder Weise eingesetzt. Vor jeder
gréBeren Entscheidung soll man sorgfiltig die Griinde fiir und wider iiber- -
legen, der Obere soll sich in wichtigen Fragen mit erfahrenen Mitbriidern
eine falsche Auslegung des géttlichen Trostes in einem ungesunden Mysti-
zismus endigen. Man darf darum die starke Betonung der persénlichen Ein-

-sprechungen nicht von der Ges\amtaszetik des Heiligen loslésen. Der innere

Trost ist nicht ein Geist, den man nach Belieben herbeirufen kann, sondern
eine Gnade, die in demiitigem und beharrlichem Gebet erfleht werden muB,
besprechen”, dem General werden Assistenten zur Seite gegeben, um ihn
zu beraten. Freilich, wenn alles {iberlegt und besprochen worden ist, kommt
das Allerwichtigste und Notwendigste: man soll den Herrn bestiirmen, .er
moge durch seine inneren Gnadenemsprechungen sein Wohlgefallen bzw.
sein MiRfallen kundtun

Um den Heiligen r1cht1g zu verstehen, mufl man ein Dreifaches beachten
1. Derselbe Ignatius, der den inneren Einsprechiingeén so viel Raum zu-
weist, hat auch den Brief iiber den Gehorsam geschrieben und im sechsten
Teil der Konstitutionen die gleiche Forderung des unbedingten Gehorsams _
aufgestellt. Eine innerg Anregung, die mit dem klaren und rechtméGigen
Befehl des zustindigen Obern in Widerspruch stiinde, wire fiir ihn keine
von Gott gegebene Gnade; sie wire darum unbedingt abzuweisen®. 2. Der-
selbe Ignatius, der die Gnade des Trostes fiir so entscheidend hilt, hat auch
die Regeln iiber die kirchliche Gesinnung geschrieben, worin es heiBt: ,,Wir
miissen, um in allem sicher zu‘gehen, stets festhalten: was meinen Augen
weil} erscheint, halte ich fiir schwarz, wenn die hierarchische Kirche so ent-
scheidet, {iberzeugt, daB in Christus unserm Herrn, dem Br#utigam, und
der Kirche, seiner Braut, derselbe Gott wohnt, der uns zum Heile unserer
Seelen leitet und lenkt“#. 3. Derselbe Heilige, der die innigste und persén-
liche Vertrautheit mit Gott zur Richtschnur seines Handelns macht, ver-
langt von den Seinen offene Aussprache iiber die persénlichen, gnadenhaf-
ten Anregungen dem Vorgesetzten gegeniiber. Das wird auch von solchen

- verlangt, die selber im geistlichen Leben sehr erfahren sind und vielleicht

schon jahrelang an verantwortungsvollem Posten standen®. Ignatius weil3
selbstverstindlich sehr gut, daB Gott solche Gnaden versagen kann; er hat
dariiber klar im Exerzitienbiichlein® und in seinen Briefen geschrieben®,
aber sein Vertrauen ist unerschiitterlich, Gott werde dem demiitig und
beharrlich Bittenden am Ende doch noch die Gnade der Erleuchtung
schenken.

47 Constitutiones S. J. p. 9, c. 6, n. 14.

¥ MH MII,2 S. 49%4; M1 1, 12, S. 632—654 = Karrer-Rahner 154 ff (Karrer
141ff). % Geistliche Ubungen, Nr. 365. 5 Examen generale c. 4, n. 34.

81 Geiftliche Ubungen, Nr. 317 ff.

2 MH,M1I1, 1, S. 104 = Karrer-Rahner 75 (Karrer 44) MH, MI 1,5, 8. 71131
= Karrer-Rahner 224 £f (Karrer 225 £f).



108 o ) Bernhard Hiring C. Ss. R.

Es gébe hier noch manche Frage zu behandeln, was z. B. dogmatisch unter
der Gnade des Trostes zu Verstehen ist, wie sie zur Mystik im engeren Sinne
steht, ob die Methpode des Heiligen fiir den gewdhnlichen, aber eifrigen
Christen durchfiihrbar ist, ob sie in der Geschichte des Ordens auch wirklich
angewandt wurde usf. Uns geniigt hier die Erkenntnis, daB Ignatius tat-
séchlich der Gnadenfithrung Gottes im geistlichen Leben den absoluten
Primat zuweist, und daB ohne die entscheidende Stellung der Regeln zur
Unterscheidung der Geister seine Auffassung von einem vollkommenen
Leben gar nicht zu verstehen ist.

Freiheit oder Gehorsam?
Von Bernhard Haring, C. Ss -R., Gars am Inn

Das Menschheltskapltal an Vertrauen zur Autoritit ist verbraucht. Ge-
horsam, Treue und Gefolgschaft — im Dienste des rechten Herrn hohe, edle
Tugenden — sind mit dem Kainsmal blutiger Schuldgemeinschaft gezeich-
‘net. Die Freiheit eines groBen Teiles der Menschheit ist in Fesseln geschla-
gen. Und dies alles, nachdem seit den Tagen der Renaissance und der Refor-
mation die Freiheit als d e r groBe Fortschritt in der‘geistigen und religiésen
Entwicklung eben dieser Menschheit gefeiert wurde und nachdem seit mehr
als hundertfiinfzig Jahren ein wahrer Freiheitstaumel durch die Welt geht.
Das Jahrhundert des Freiheitstraumes hat die Menschen zwar vollends aus
allén Bindungen, selbst aus den tiefsten, den religiGsen Bmdungen an Gott

und seine Kirche gelost. Es hat damit aber keineswegs jene starken Perstén-
" lichkeiten geschaffen, die keinen Tyrannen ertragen. Die von der Ordnung
 Befreiten wurden vielmehr dem Chaos der Instinkte, dem unkontrolher—

_baren Herdentrieb und damit der Vermassung ausgeliefert.

Diese Entwicklung ist auch an uns Christen nicht spurlos Vorubergegan—
gen; sie ist sogar bis in den Raum der Kirche selbst vorgedrungen, so dafl
auch hier in den vergangenen Jahren immer wieder die Frage nach dem
rechten Verhiltnis von Autoritit und Freiheit, von Gehorsam und Freiheit
aufgeworfen wurde. Neuerdings setzt sich August Adam, der Bruder
des bekannten Tiibinger Dogmatikers, in ausfithrlicher Weise mit diesem
Problem auseinander’. Es liegt ganz im Zuge der Zeit, wenn er deutlich
einer christlichen Freiheit und Selbsténdigkeit vor dem Gehorsam den Vor= -
zug gibt. Selbstverstindlich kann es sich im Christentum nie um die strenge
Alternative: Freiheit oder Gehorsam, sondern immer nur um die rechte
- Synthese beider Grundwerte des christlichen Tugendkanons handéln. Aber
der Akzent kann doch mehr auf der einen oder der anderen Haltung liegen.
— Gehen wir ¢inmal niher auf die hier zugrunde liegende Problematik ein,
und versuchen wir sie vom Standpunkt der christli chen Ethik aus
einer Klirung zuzufiihren.

<

-
1 Die Tugend der Freiheit, Niirnberg, Sebaldus-Verlag o. J. (1947), 294, 8°





