108 o ) Bernhard Hiring C. Ss. R.

Es gébe hier noch manche Frage zu behandeln, was z. B. dogmatisch unter
der Gnade des Trostes zu Verstehen ist, wie sie zur Mystik im engeren Sinne
steht, ob die Methpode des Heiligen fiir den gewdhnlichen, aber eifrigen
Christen durchfiihrbar ist, ob sie in der Geschichte des Ordens auch wirklich
angewandt wurde usf. Uns geniigt hier die Erkenntnis, daB Ignatius tat-
séchlich der Gnadenfithrung Gottes im geistlichen Leben den absoluten
Primat zuweist, und daB ohne die entscheidende Stellung der Regeln zur
Unterscheidung der Geister seine Auffassung von einem vollkommenen
Leben gar nicht zu verstehen ist.

Freiheit oder Gehorsam?
Von Bernhard Haring, C. Ss -R., Gars am Inn

Das Menschheltskapltal an Vertrauen zur Autoritit ist verbraucht. Ge-
horsam, Treue und Gefolgschaft — im Dienste des rechten Herrn hohe, edle
Tugenden — sind mit dem Kainsmal blutiger Schuldgemeinschaft gezeich-
‘net. Die Freiheit eines groBen Teiles der Menschheit ist in Fesseln geschla-
gen. Und dies alles, nachdem seit den Tagen der Renaissance und der Refor-
mation die Freiheit als d e r groBe Fortschritt in der‘geistigen und religiésen
Entwicklung eben dieser Menschheit gefeiert wurde und nachdem seit mehr
als hundertfiinfzig Jahren ein wahrer Freiheitstaumel durch die Welt geht.
Das Jahrhundert des Freiheitstraumes hat die Menschen zwar vollends aus
allén Bindungen, selbst aus den tiefsten, den religiGsen Bmdungen an Gott

und seine Kirche gelost. Es hat damit aber keineswegs jene starken Perstén-
" lichkeiten geschaffen, die keinen Tyrannen ertragen. Die von der Ordnung
 Befreiten wurden vielmehr dem Chaos der Instinkte, dem unkontrolher—

_baren Herdentrieb und damit der Vermassung ausgeliefert.

Diese Entwicklung ist auch an uns Christen nicht spurlos Vorubergegan—
gen; sie ist sogar bis in den Raum der Kirche selbst vorgedrungen, so dafl
auch hier in den vergangenen Jahren immer wieder die Frage nach dem
rechten Verhiltnis von Autoritit und Freiheit, von Gehorsam und Freiheit
aufgeworfen wurde. Neuerdings setzt sich August Adam, der Bruder
des bekannten Tiibinger Dogmatikers, in ausfithrlicher Weise mit diesem
Problem auseinander’. Es liegt ganz im Zuge der Zeit, wenn er deutlich
einer christlichen Freiheit und Selbsténdigkeit vor dem Gehorsam den Vor= -
zug gibt. Selbstverstindlich kann es sich im Christentum nie um die strenge
Alternative: Freiheit oder Gehorsam, sondern immer nur um die rechte
- Synthese beider Grundwerte des christlichen Tugendkanons handéln. Aber
der Akzent kann doch mehr auf der einen oder der anderen Haltung liegen.
— Gehen wir ¢inmal niher auf die hier zugrunde liegende Problematik ein,
und versuchen wir sie vom Standpunkt der christli chen Ethik aus
einer Klirung zuzufiihren.

<

-
1 Die Tugend der Freiheit, Niirnberg, Sebaldus-Verlag o. J. (1947), 294, 8°



" Freiheit, oder Gehorsam? : 109

I.DieFreiheitals Tugend

Wer kann die Freiheit, durch die der Mensch zum Herrscher iiber die
Dinge, ja zum Herrn seiner selbst bestellt ist, wiirdig genug preisen? Sie
ist das Bi‘autgeschenk Gottes an den Menschen am Schépfungsmorgen. Wie
strahlt sie im Glanze der Gnade: nur der freie Mensch kann Triger goft- .
lichen Lebens sein! Die Gnade erst 148t uns die letzte Moglichkeit und Tiefe
der Freiheit ahnen. IThre Spannweite reicht von der Teilnahme an Gottes sou-
verédner Freiheit bis zur gottlosen Ungebundenheit in der Siinde. Freiheit
kann sich demnach auf dem Herrscherthron des getreuen Knechtes voll-
enden — wie auch zur ewigen Sklaverei des Rebellen werden, der frei das
Herrlichste seiner Freiheit preisgab. Gott hat es in die Hand des Menschen_
gelegt, frei seine eigene Fréiheit zu entwickeln oder aber bis zum Verlust
ihres Sinnes verkiimmern zu lassen. So hat Adam durchaus recht, wenn er
im ,,ernsten Willen zu ihrer Erhaltung® einen ,sittlichen Imperativ® sieht
(S. 5). Kénnen wir mit ihm in diesem Willen auch ,eine Tugend“ (l. c.),
eben ,,die Tugend der Freiheit” erblicken? Diese Frage ist schon ungleich
schwerer zu beantworten. '

Geschopfliche Freiheit ist nicht so sehr Freiheit von etwas als Freiheit
zu etwas und zwar wesentlich Freiheit zum Dienste. Das Begliickende an
der Freiheit des Gotteskindes ist sein Kindes-Dienst. Darum machen wir
nicht die Erhaltung und Ubung der (formalen) Freiheit als solcher zur sitt-
lichen Grundtugend, sondern die Haltung des kindlichen Geharsams gegen
Gott. Es ist das Geheimnis der Gotteskinder, daB Freiheit nur im Gehorsam
sich wahrt und erhéht, ein Ritsel, das der Welt verschlossen bleibt seit jener
Stunde, da der stolze Geist, der Engel des Abfalls, die Michtigkeit der Frei-
heit im ,,Ich will nicht dienen* verlor. Wir verachten damit nicht den Wert
der Willenstechnik. Aber wir halten es mit Max Scheler fiir einen unfrucht-.
baren ,,Formalismus in der Ethik*, die Wahrung und Erhéhung der Willens-
freiheit zu einem grundlegenden Motiv des-Tuns zu machen. Die direkt
intendierte Ubung der Freiheit (eine Tugend wird ja als direkt intendiertés
Wertziel gelibt) miiBte gerade die wahre Freiheit, ihre Echtheit und Gelost-
heit schidigen. Die Freiheit wichst, um wieder mit Scheler zu sprechen, ,,auf

- dem Riicken des Gehorsams ¢ (Gehorsam hier noch nicht im speziellen Sinn,
sondern als bewuBite Hingegebenheit an das Werthafte im Dienste Gottes
gemeint). ‘ i : -

.Und doch meinen wir, da Adam mit gutem Recht von einer Tugend der
Freiheit spricht. Dem Gesamteindruck seines Buches nach scheint zwar der

_ Einsatz fiir alles, was unter den Begriff der Freiheit fillt, zu dieser Tugend

" zu gehdren. Aber daneben gibt er auch eine Definition der Freiheitstugend,
die Beachtung verdient: »Die christliche Freiheit als Tugend ist jenée sittliéhe
Haltung, welche aus dem BewuBtsein der persénlichen Selbstindigkeit her-
vorgeht und durch den Glauben an die gnadenvolle Freiheit der erlésten
Gotteskinder iibernatiirlich verfestigt und vollendet wird“ (S. 98).



110 R Bernhard Hiring C. Ss. R.

- Die personliche Selbstdndigkeit des Christen griindét in seiner
Personalitdt und besonders in der durch die Gnade erhohten Willensfrei-
heit, kraft deren er nicht nur in unersetzlicter Einmaligkeit, sondern auch
in persénlicher Verantwortung vor dem Vater im Himmel steht. In Ver-
antwortung kann aber der Mensch nicht genommen sein ohne Anspruch
eines Héheren und Befehlenden und ohne die Fihigkeit, Anspruch zu ver-
nehmen. Dies setzt einen gewissen Grad von Miindigkeit voraus, d. h.
die Fahigkeit, selbst tiber ,,gut und bdse zu urteilen und aus eigener Wert-
- einsicht den Anruf zum Guten im Gewissen zu verspiiren. Christliche Miin-
digkeit will, daB jeder einzelne Christ, von Gottes Offenbarung personlich
getroffen, auch befidhigt sei, sein Leben nach ihr zu gestalten. Der Christ
steht, ganz gleich an welcher Stelle, verantwortlich fiir sein eigenes Tun
und mitverantwortlich fiir die Gemeinschaft. Das gibt ihm das Recht und
die Pflicht zu eigener Initiative. Selbstindigkeit, Miindigkeit und Ini-
tiativgeist bilden ein innerlich zusammengehérendes Ganzes, eine Tugend,
die wohl mit Grund als Freiheitstugend bezeichnet werden kann, da sie
ihren Tréiger von typisch unfreien Haltungen sowie von der Neigung, andere
in Unfreiheit zu halten, frei macht, und ihn damit zum frohen und allzeit
- bereiten Dienste der Kinder Gottes bgféhigt.

Wo liegen nun die Wurzeln dieser Tugend? Schon rein natiirlich gesehen
kann der sittlich religisse Mensch seine Miindigkeit nur aus der Bindung
an die Gemeinschaft erreichen. Wohl mufB das personliche Gewissen selbst,
soll der Mensch sittlich sein, vom Guten angesprochen werden. Aber der
Mensch, der auf sich allein gestellt wire, kdme kaum zur vollen Erkenntnis
des Guten. Nur in der Bindung an die geistige Umwelt vollzieht sich das
Miindig-werden. Das Christentum zeigt in ungeahnter Tiefe den Eigenwert
der ménschlichen Person, ihre eigene Verantwortung und Selbsténdigkeit
vor Gott, aber ebenso ihre Einbettung in die natiirliche und tibernatiirliche
Gemeinschaft. Der Christ ist Er-Selbst gerade durch seine Eingliederung
in das Corpus Christi, das die Kirche ist. Der Glaube, der uns miindig
macht, muB wohl im persénlichen Glaubens-Akt zum selbsteigenen Besitz
gemacht werden, aber dieser Glaube kommt uns als erfahrbare Wirklich-
keit nicht unmittelbar von Gott zu, wir erhalten ihn vielmehr durch die
kirchliche Gemeinschaft im Sinne des Pauluswortes: ,,Wie an ihn glauben,
wenn sie nicht von ihm gehért haben?. Wie von ihm horen, wenn niemand
predigt?* (Rom 10, 14 f). So wichst christliche Miindigkeit mit der Bindung
und aus der Bindung an die Glaubensgemeinschaft und die kirchliche Auto-
ritit, die das Offenbarungsgut verwaltet und authentisch auslegt. Ebenso
findet cheistlicher Initiativgeist, soll er nicht zur Eigenméchtigkeit werden
und ins Leere laufen, an der Leitung der Kirche nicht in erster Linie seine
Schranke, sondern vielmehr seinen Wert und sein Ziel.
 Die Tugend der Freiheit wird darum am vollkommensten durch einen
wachen und miindigen Dienst in der Kirche geiibt. Zunéchst und vor allem
indirekt durch das ,Sentire cum Ecclesia ‘, durch die liebende Hingabe an



Freiheit oder Gehorsam? ‘ 111

die Lehre, den Geist und die Fiihrung der Kirche. Dariiber hinaus aber
durch eine eigene stete Aufmerksamkeit, da der Christ nicht nur in der Ge-
meinschaft der Kirche, sondern immer auch ,,in der Welt*“ (Jo 17, 11) steht,
deren Geist er sich nicht angleichen kann, ohne seine Freiheit einzubiifien.
" Nicht zuletzt mu8 er in der christlichen Gemeinde selbst gegen den stets
drohenden Einbruch der ,,Welt* mitverantwortlich kimpfen. So gehort also
zum besonderen Objekt der christlichen Freiheits-Tugend ein dauerndes
Uberpriifen der eigenen Grundsiitze wie auch derjenigen der Umwelt, ob
sie dem Glaubensgeist entspringen oder dem Geiste der ,,Welt*, eine dau-
ernde Wachsamkeit dariiber, ob Tun und Denken d-e m Auftrag entspreche,
den Gott einem Menschen in der individuellen Veranlagt‘ng und besonderen
Berufung und Stellung mitgab, oder dem Herdentrieb des Massenmenschen.
Es gibt nur die Wahl, diese Freiheit in der Bindung des Glaubens zu suchen
oder aber in falscher Selbstherrlichkeit den Geistern der Unfreiheit: der
Leidenschaft, der Herrschsucht, dem Zeitgeist zum Opfer zu fallen. '

II. Freiheitund Gehorsam

Freiheit und Gehorsam sind also keine Gegensitze: sie fordern einander
vielmehr und ergénzen sich gegenseitig. Christliche Freiheit lebt aus der
- Bindung des Glaubensgehorsams. Aber ebenso lebt der Gehorsam aus der
Tugend der Freiheit. Die Gehorsamsleistun g kann zwar durch die Uber-
macht von Gesetz und Autoritiit erzwungen werden, nicht aber die Tu-
gend des Gehorsams. Erziehungsziel der Autoritiit kann es darum nicht
-sein, Gehorsam zu erzwingen (das kann leider gegen unfreie und unbot-
miBige Untertanen bisweilen nétig werden), sondern zur miindigen Selb-
stindigkeit, zu frohem Initiativgeist hinzufiihren; um .damit den Unter-
gebenen instandzusetzen, den Sinn éines Gesetzes m1t moglichster Umsicht
und selbstlosem Eifer zu erfiillen.

Nicht so, als ob der Geist des Gehorsams dadurch zuriicktreten miiBte,‘
vielmehr so, daB der Gehorsam aus Zwang und bloBer Gewohnheit immer
reiner aus dem Geist wahrer Freiheit zum Gehorsam als Tugend werde.
Diese Freiheit im Gehorsam, diesen Gehorsam aus dem Geist der Freiheit
hat uns Christus vorbildlich vorgelebt: ,,Niemand vermag mir mein Leben
zu nehmen. Ich gebe es freiwillig hin“ (Jo 10, 18). Das Morgengebet seines
»Gehorsams bis zum Tod* ist der Ruf der herrlichsten Freiheit ,,Ecce vemo“,
wSiehe ich komme* (Hebr 10,7).

Um diese Freiheit im Geilorsam und diesen Gehorsam aus dem Geiste der
Freiheit zu erreichen, darf nicht alles durch Befehl und Gesetz bis ins Klein-
ste geregelt sein. Das wire nicht nur gegen den einmaligen Auftrag Gottes an
die individuelle Person; es wire auch gegen den Sinn des Gehorsams. Denn
der Gehorsam braucht, um als Tu g en d gelebt zu werden, das Anlaufsfeld
der eigenen Initiative; er braucht den Spielraum des Unbefohlenen. Sonst



112 Bernhard Hiring C. Ss. R.

- miiBte er bald sein Herzstiick einbiiBen: die Freiwilligkeit. Aber ebenso
braucht das unbefohlene gute Werk der Ergédnzung des befohlenen, auf daf3
aus dem Geist der Freudigkeit und Freiwilligkeit nicht der sittliche Grund-
wert des Gehorsams weiche, da} die Fre1he1t nicht zur W111kur und Selbst-
- herrlichkeit werde.

Dieser Spielraum der Fre1w1111gke1t ist vor allem auch d1e Voraussetzung
des Gehorsamsgelibdes. Das Geliilbde muB3 eine freie Gabe sein.
Wie Christi Gehorsamstat des Todes am Kreuz die Tat der gréSten Freiheit
ist, so darf man Gott, in Verbindung mit diesem heiligen Opfer und in seiner
Nachahmung, nur die freie Gabe des Gehorsams, die nicht unter das all-
" gemeine Gebot fillt, als Geliibdeopfer darbringen. Nur in wacher Miindig-
keit kann und dar®der Christ diesen Weg withlen. Er wihlt-ihn aber letzt-
lich, weil er Gottes Anruf an ihn ist. Das Gehorsamsgelubde schenkt Gott
nicht nur die eihzelnen Friichte, sondern den Baum, nicht in erster Linie die
Werke des Gehorsams, sondern vielmehr die Wurzel ihres besonderen Wer-
tes: die Freiwilligkeit der Ubernahme. Auch in der Erfiillung dieses
Geliibdes darf nie der Geist christlicher Miindigkeit und Freiheit zuriick-
treten, weil sonst den Werken des Gehorsams bald der Wurzelgrund der
Tugend abgegraben wiirde. Der Gehorsam mu8} zu jedem rechtméBigen Auf-
trag bereit sein; aber der Vorgesetzte darf nicht jedes unbefohlene Gute,
jede Initiative unterbinden. i

III. Vorrang der Freiheit oder des Géhorsams?

Im Gehorsamsgeliibde wird also die Tugend der Freiheit, so wie wir sie
umgrenzt haben, nicht zurlickgedringt, sondern nur stiirker konzentriert,,
in der Betitigung niher geregelt und in bestimmtere Bahnen gelenkt. Die
Freiheitstugend, die aus dem Wurzelgrund der Glaubensbindung lebt, sieht

‘im Gehorsamsgeliibde nicht ihren Feind. Voraussetzung dafiir ist allerdings,

daB die christliche Freiheit nicht darin ihren Sinn sieht, im Tun des Guten
sich méglichst von Befehl und Leitung durch Vorgesetzte frei zu halten:
Soll das Geliibdeopfer des Gehorsams seine Berechtigung haben, so muf3
es nicht nur eine freie, sondern auch die bessere Gabe sein. Der Ent-
schluB, das uneingeschrinkte Recht auf selbstgewdhlte Werke zu Gunsten
des freudigen Tuns des Befohlenen u opfern, ist nun tatsédchlich nach der
Lehre der Kirche der ,bessere” und ,,volkommenere* Weg. Warum das so0 :
ist, kann mit rein nafiirlichen Griinden nicht mehr ganz einsichtig gemacht
werden, sondern ergibt sich nur aus der Offenbarung.

Dieser Auffassung widerspricht Adam, wenn er abwertend feststellt: , Es
gibt asketische Schriften, welche den Wert des Gehorsams so stark hervor-
heben, als ob alles Gute noch an éittlichem und iibernatiirlichem Wert sich
verdoppele, wenn es aus Gehorsam geschehe . . . Wenn alles Befohlene wert-

- voller wire als die selbstverantwortete Handlung, dann freilich miifite im
Interesse eines héheren Sittlichkeitsgrades alles unter Gesetz und Gehorsam
gestellt werden* (S. 158). Wenn dieser Satz vielleicht auch mit Recht auf



Freiheit oder Gehorsam 113

manche fromme Ubertreibung hinweisen mag, so ist er doch als Ganzes
abzulehnen. Det Vorwurf ,eines hoheren Sittlichkeitsgrades” gegen die
Wertung der evangelischen Rite ist oft genug in der Auseinandersetzung
mit der protestantischen Ethik zurechtgeriickt worden, so daB wir ihn iiber-
gehen konnen. Dafl der Gehorsam nicht a 11e s unter Gesetz und Befehl stel-
len will, sei nochmals betont! Der Christ darf sich auf eine weite Strecke
das Recht vorbehalten, das Gute unbefohlen zu tun; auch im Gehorsams-
geliibde wird dieses Recht nichi uneingeschrinkt geopfert. Ferner ist nicht
-jeder berufen, sich unter den besonderen Gehorsam zu stellen. Wer es aber®
auf den Gnadenruf Gottes hin tut, wihlt den vorziiglicheren Weg. Ob der
Gehorsam nun genau eine Verdoppelung des Wertes gibt, wer wollte solches
messen! Aber die Auffassung der kirchlichen Tradition sagt mit dem eng-
lischen Lehrer: ,,Alles Gute, sei es auch schon in sich noch so Wertvoll wird
durch den Gehorsam wertvoller*®.

Dieser hohere Wert kommt dem freiwilligen Gehorsam aus dem freien
Mitvollzug der ,,SelbstentduBlerung® des Sohnes Gottes, aus der Nachfolge
Christi zu. Er hat uns das vollkommenste Beispiel des demiitigen Gehorsams
gegeben (cf. Phil 2, 8). Sein dreiligjédhriges Gehorsamsleben in der heiligen
Famijlie bleibt das Idealbild des Gehorsams gegen menschliche Autoritit.
Nicht nur den demiitigen Befehlen seiner Eltern hat der Herr Gehorsam
geleistet, sondern nach dem Willen des himmlischen Vaters auch weithin
einer sehr unvollkommenen staatlichen Autoritit (cf. Mt 17, 24 £f). Im Ge-
horsam gegen den Vater entzog er sich nicht der Gewalt derer, die ,,Macht

" von oben“ erhalten hatten (cf. Jo 19, 11), als dlese zum unerhérten Frevel
gegen Ihn miBbraucht wurde. '

Nachfolge Christi ist aber nicht blofe Nachahmung der Gehorsamshal-
tung Christi; sie ist-ihrem Wesen nach zu allererst Bindung an Christus
selbst, an seine Person. Mit-dem Gnadenruf zur Nachfolge hat uns Christus
durch das Band der Liebe un d des Gehorsams® an sich binden wollen. Die

- Berufung zur Nachfolge ist der eindringliche Ruf, die Liebe imi Gehorsam zu
bewihren. Dabei meint der Herr nicht nur den unmittelbaren Gehorsam -
gegen Ihn, sondern auch den Gehorsam gegen die von Gott eingesetzte
menschliche Autoritat um seinetwillen: ,,Wer euch hort, der hort mich...“
(Lk 10, 16). So hat er unsern Gehorsam seinem Gehorsam dhnlich machen
wollen, da er den Wlllen seines Vaters auch im Gehorsam gegen Menschen
erfiillte.

. Wenn wir die Heraushebung einer Tugend der Freiheit auch fiir durch-
aus berechtigt und fiir sehr zeitgemif halten, so miissen wir sie dennoch
andererseits so umgrenzen, daf sie nicht von vornherein mit dér besonderen
Wertschdtzung des Gehorsams in der Ethik der Nachfolge Christi in Wider-
streit steht. Wir miissen darum ihre Umgrenzung durch die Bestimmung
ihrer , Mitte* verdeuthchen Dlese Mltte mochten wir zw1schen Ungelehrlg-

2 Ad Phil. Cap. II lectio 3. 3 cf. Trid. sess. VI. can. 21.



-

114 Bernhard Hiring C. Ss. R. ~

keit, Starrsinn, Selbstsicherheit und Despotismus einerseits und Grundsatz-
losigkeit, Herdgngesinnung, Mangel an Initiativgeist und falscher Unter-
ténigkeit anderseits suchen. Die Umgrenzung Adams ist davon verschieden, /
vor allem enger. Fiir ihn liegt die Freiheit als Tugend in der rechten Mitte
nZwischen Augendienerei und Unselbstindigkeit wie zwischenbNﬁrgelei und
Aufruhr® (S. 99). Das ist sicher nicht zufillig die gleiche »Mitte wie die

" der Gehorsamstugend‘ Der Grund dafiir ist wohl, daB diese Bestlmmung,

nicht wie die unsrige, zuerst im Hinblick auf Ze1tge1st und Herdentrieb,
sondern vor allem im Hinblick auf die- Autoritit gegeben wurde. Das will
durchaus nicht sagen, daB sie grundsitzlich autorititsfeindlich wire. Das
Berechtigte an ihr ist, daBl die Freiheit als Tugend sich auch in der Behaup-
tung gegen falsche Autoritdtsanspriiche bewdhren muB. Dies diirfte uns ja
deutlicher denn je geworden sein. Aber die einseitige Blickrichtung Adams

-scheint die heute vielfach-ausgesprochene Auffassung nahezulegen, daBl'es

zur Freiheitstugend gehére, das Unbefohlene der, frexwﬂhgen Unterstellung
des Gehorsams, soweit es angeht, vorzuziehen (cf S..158). Ja, Adam gibt -
seiner Freiheitstugend ganz ausdriicklich den Vorrang vor der Gehorsams-
tugend. In diesem Sinn will wohl folgender Satz aus dem Geist des ganzen
Buches verstanden sein: ,Das Gut des Gehorsams ist sicher wertvoll .

Aber noch wertvoller ist'die Freiheit und am wértvollsten ist die L1ebe“
(S. 265). Ja freilich ist die Liebe das Wertvollste. Abér die Freiheit schiebt
sich nicht zwischen Gehorsam und Liebe, sondern ist zunéchst die gemein-
same Wurzel ihres sittlichen Wertes. Da jedoch Freiheit in Vergleich gestellt
ist mit zwei Tugenden (Gehorsam und Liebe), so diirfen wir wohl nicht an

" die Willensfreiheit denken, sondern nur an die Tugend der Freiheit, zumal

ja sie das Thema des Buches ist. Die Freiheitstugend, die hier iiber den Ge-
horsam gestellt wird, ist zwar nicht die unsere. Aber ganz gleich, wie sie ge-

faBt wird, in der Moral der Nachfolge Christi stellen wir ihr den Gehorsam

voran, der auch vom Aquinaten unter den rein moralischen Tugenden den
ersten Platz erhilt®. (Von der Tugend der Religion sei hier abgesehen, falls.
man sie unter die rein moralischen Tugenden rechnen will.) Wir meinen
dabei zunichst nicht den besonderen Gehorsam als evangelischen Rat, son-

dern die Tugendhaltung, auf die der evangelische Rat abz1elt und die von
jedem Christen angestrebt werden mug®.

Das gilt ebenso von den anderen evangelischen Réiten. Den Geist der Los-
schilung vom Irdischen, das Ziel der Armut, den Geist der restlosen Hin-
gabe an Christus, das Ziel des jungfriulichen Standes kann und muf] jeder
Christ iiben, auch wenn er nicht den ,kiirzeren“ Weg als den ihm angemesse-:
nen erkennt. Diese Grundverpflichtung ist ja gerade mit eine Voraussetzung
dafiir, daB die Bevorzugung der evangelischen Rite nicht eine Abwertung
des gewdhnlichen Christenweges bedeutet. So vermerkt es auch Adam als
eine Selbstverstandhchkext dal der Zdslibat ,,am allerwemgsten eine MiB-

4 cf. Thomas- é th.I1.11.g. 104 a2ad 2. ® S: th. 11 11 Q. 104, a. 3.
¢ Vgl diese Zeitschrift 20 (1947), S. 22; 186.



Freiheit oder Gehorsam v 115

.achtung der Ehe* bedeute. \Aber er stoftenicht in groBe Tiefe, wenn er
meint, ,,der tiefste Grund, warum die Kirchenleitung so streng an der In-
stitution des Zdlibates festhalte, diirfe wohl nicht so sehr blof die Hoch-
schitzuhg der Jungfriulichkeit sein..., sondern die Verhinderung einer
einseitigen Vormachtstellung bestimmter Familien und Dynastien (S. 233).
Opfer, die so an die Wurzel der menschlichen Existenz greifen wie der
Zslibat und iiberhaupt die evangelischen Rite, kénnen und diirfen nur aus
, he111gem Radikalismus zum ,ungeteilten Dienst® verlangt und gewagt
werden.
IV.\Freiheit-Gehorsam und Gewissen o

_ 1. Der Gehorsam und das zweifelnde Gewissen.

Die Auffassung Adams vom Primat der Freiheit vor dem Gehorsam wird
besonders offenkundig in seiner schroffen Stellungnahme gegen Alfons von
Liguori’. Ein Hauptgrundsatz des Kirchenlehrers ist, daB ein blofier Zweifel
das Gewissen weder binden noch auch von einer bestehenden Bindung 16sen
kann. Wenn das bindende Recht eines-Befehles oder Gesetzes an sich fest-
steht (das ist hier unbgdingt Voraussetzung), und dann ein Zweifel an der
sittlichen' Rechtheit des Befehls, der durch direkte Uberlegung nicht be-
s itigt werden kann, hinzukommt, so bleibt nach Alfons der Gehorsam im
Besitzstande (in possessione) und bindet. Er denkt dabei sunichst an eine
Autoritit, deren sittlichem Ernst man vertrauen kann. Aber mit Berufung
auf Augustin zeigt er auch einen Fall, wo der Untergebene zwar einer recht-.
miBigen, aber in ihrem sittlichen Ernst zweifelhaften Obrigkeit gegentiber-
steht. Auch dieser darf der Untergebene (aber nur er!) solange gehorchen,
als er iiber einen bloBen Zweifel an der sittlichen Erlaubtheit des Befohle-
nen nicht hinauskommt. Da kann es geschehen, ,,daf der freveihafte Befehl
den Konig schuldig macht, wihrend den Soldaten die Erfiillung des Dienstes -
schuldlos zeigt*s. Adam zieht daraus die Folgerung, daB damit ,nicht nur
- dem Untergebenen jedes Recht. abgesprochen -wird, im Zweifel iiber die
Siindhaftigkeit eines Befehls sein eigenes Gewissen zu Rate zu ziehen; es
wird sogar dem blinden Gehorsam ein so abgoluter Wert zugebilligt, da8
er eine objektiv siindhafte Handlung in eine subjektiv erlaubte, ja gebotene
und wertvolle zu wandeln vermag. Ausschlaggebend fiir die sittliche Wer-
tung wire demnach nicht mehr das persénliche Gewissensurteil, sondem
der ,Wert des Gehorsams‘“ (S. 118).
~ Alfons bestreitet im Anschlufl an Thomas Sanchez S.J.! fre111ch daB
zur Losung des Zweifels jeweils Gelehrte oder iiberhaupt Dritte zu Rate
gezogen werden miiBten. (Hat dies’ Adam vielleicht mit der Befragung
des Gewissens verwechselt") Aber selbstverstindlich geht es gerade um die
Bildung eines rechten Gewissens (ohne dieses wiére der Gehorsam ebenso
un51tt11ch wie die Nichtbefolgung eines von der rechtmiBigen Autoritét er-

~7 Mor. lib. I tr. IL n. 100. B

* Aug. Contra Faustum lib: 22 Cap. 75, CSEL. Bd. 25 S. 673f. — Alfons 1. c.
* De Praec. lib. VI, Cap. III n. 19.

ar



[

116 . Bernhard Hiring C. Ss.R.

lassenen Gesetzes oder Befehls). Dieses fiihlt sich zunichst durch den Befehl
gebunden. Kann der hinzukommende Zweifel diese Bindung erschiittern
und vollig aufhebeni? Darf auf einen bloBen Zweifel hin dem Vorgesetzten
Vertrauen und Gehorsam geklindigt werden? Alfons bestreitet dies. Aber
er macht bedeutende Einschrénkungen: wo lebenswichtige und heilige Gii-
ter auf dem Spiele stehen, hort in einem solchen Zweifelsfall die Gehorsams-
pflicht auf. ,,Der Untergebene hat das Recht, sich vor gefihrlichen Dingen
zu schiitzen“?’, Leider hat Adam diesen Traktat nicht zu Rate gezogen, ob-
wohl die Frage hier ausfithrlich behandelt ist. Da8 er in der Losung des
hl. Alfons einen Angriff auf das Gewissen sieht, hat den Grund in seinem
Primat der ,,Freiheit” vor dem Gehorsam. Er setzt damit voraus, daf3 schon
ein Zweifel das Gewissen binde oder 16se, und zwar so, daB die Verpflichtung
des Gehorsams nicht weiter ins Gewicht fallen wiirde. Oder hilft seine Auf-
fassung von der ,Epikie als der Tugend der christlichen Freiheit* (S. 143)
dem Gewissen, den Zweifel von vornherein abzutun*?

Adams Auffassung ist uns aus der heutigen Krisis der Autoritit verstind-
lich. Haben wir doch eine Obrigkeit erlebt, die sich um Gott und Gewisgen
gleich wenig kiimmerte. Hat man uns nicht klar machen wollen, daBl Gefolg-
schaft der hdochste Wert sei, ganz gleich, was hefohlen werde? Bei einer
solchen Autoritdt ist allerdings ein reichliches MaB von Miftrauen gegen
jeden Befehl Gewissenpflicht. Mu3 man darum aber der Autoritit schlecht-
hin von vosnherein mit innerer Reserve begegnen, ist es wirklich-eine Tugend,
als Erstes und Wichtigstes um den Bereich seiner persénlichen Freiheit und
Selbsténdigkeit besorgt zu sein, daf er nur ja nicht zuviel angetastet
werde? Hier scheint uns eine Haltung hochzukommen, die dem christlichen
Ethos der Nachfolge Christi nicht entspricht.

Eine menschliche Handlung ist nur als Bejahung eines Wertes, als ,,Wert-
antwort“ sittlich gut. Wo darum der Wert der Autoritit als solcher und der
sittliche Wert-gerade dieser Autorititsperson einsichtig ist, da ist der Ge-
horsam werthaft, auch wenn der einzelne Befehl in einem gewissen Dunkel
erscheint. Abrahams Gehorsam gegen G ott war unter jeder Riicksicht gut
und sogar vollkommen, obwohl ihm vor dem Opfer des .Sohnes graute. So
klar ist nun allerdings der Wert rein menschlicher Autoritit nie, daB
iber das Befohlene kein Zweifel aufkommen kénnte. Wo aber der Christ
rechtméfBliger Autoritdt gegeniibersteht, die den Willen zeigt, ihr Befehls-
recht nach den Gesetzen Gottes auszuiiben, da wird ihm auch im Zweifels-
fall Vertrauen und Gehorsam négher liegen als Argwohn und Eigenwille.
Von einem gewissenhaften Vorgesetzten ist ja auch anzunehmen, da8 er
die sittlich bedeutsamen Umstinde besser erkennen kann als der Durch-
schnittsuntergebene, der nicht den Uberblick hat. Selbst da, wo der persén-
liche sittliche Wert des Vorgesetzten nicht feststeht, wird der Untergebene
bei Bedenken gegen den Befehl wohl iiberlegen miissen, ob es um des Ge-

10 Mor. Lib. IV, Cap. I. n. 47. 1! Dariiber weiter unten: IV 3.



Freiheit ader Gehorsam ‘ 117

meinwohles willen nicht besser ist, solange zu gehorchen, als die sittliche
Erlaubtheit des Befohlenen noch wirklich wahrscheinlich erschéint.
2. Der Gehorsam und das irrende Gewissen.

Die Uberbetonung der ,,Freiheit* durch Adam kommt noch stirker in sei-
ner Auslegung des hl. Thomas'? zum Ausdruck. Dieser lehrt klar, daB der
Untergebene in-allem seinem Gewissen zu folgen habe, auch wenn ein Be-
fehl des Vordesetzten entgegenstehe. (Dies ist sicher die einheitliche Lehre
der katholischen Moraltheologie.) Aber Thomas spricht nicht einfachhin dem
irrigen Gewissen das Recht zu, sich vom Gehorsam fiir frei zu erachten. Er
sagt vielmehr ausdriicklich, daB nicht nur die Handlung gegen das irrige
Gewissen Silinde sei, sondern auch der Ungehorsam in Befolgung des irrigen
Gewissens, mit der Begriindung: ,,Denn man kann und muB ein solches Ge-
wissen ablegen” (L. c. a 5). (Einen ,,uniiberwindlichen” Irrtum faBt er also
in diesem Fall gar nicht ins Auge!) Man-muB} eben bedenken, daB Thomas
. hier die mittelalterliche, christliche, ganz besonders die kirchliche Au-
toritdt im Auge hat, und da meint er, dafl der Untergebene mit seinem
irrigen Gewissen nicht einfach unbeschwert iiber einen gegebenen Befehl
hinwegkomme; der-rechtmiBige Spruch der Autoritit miisse ihn vielmehr
in der Sicherheit seines irrigen Gewissens erschiittern. Es ist auffillig, daB
Adam genau wie seinerzeit M. Laros® in seiner Interpretation der oben-
genannten Artikel diese von Thomas sehr betonte Seite ganz iibergeht. ,,So-~
lange freilich das irrige Gewissen fortbesteht, wiirde der Untergebene* durch
eine Handlung gegen das (irrige) Gewissen ,mehr slindigen®, , weil das Ge-
wissen eine stirkere Bindung bedeutet als der Befehl des Vorgesetzten*
(L. ¢.). Zunichst bindet das irrige Gewissen; denn es ist die nichste Sitten-
norm. Seine Bindung ist somit zwar ,,intensiver*, anderseits aber doch auch
ngeringer” als die Bindung des Gehorsams, ,,weil leichter 1§sbar*; denn die
Bindung durch den rechtméBigen Befehl , kann nicht geldst, wohl aber kann
das irrige Gewissen abgelegt werden* (a 5 ad 1). Nach Thomas steht also
ein irriges Gewissen, dem ein rechtméiBiger Befehl entgegen ist, zwischen
Skylla und Charybdis. Es kann sich aus dem Strudel nur heil herausretten,
indem es den Befehl des Vorgesetzten zum AnlaB nimmt, in ernster Selbst-
priifung sich vom Irrtum frei zu machen. Aus dieser todernsten Situation
macht die Auslegung Adams eine bloBe ,,Unklarheit beziiglich zweier er-
laubter Moglichkeiten. ,,Aber selbst fiir diesen Fall“, sagt er, ,,entscheidet
sich Thomas dahin, da8 der Untergebene mehr seiner eigenen Einsicht und
seinem Gewissen als dem Befehl des Vorgesetzten zu gehorchen habe
(S. 119).

Dieser Verharmlosung widerspricht ganz eindeutig der fragliche Text
Der rechtmiBige Befelfl des Oberen hat nach Thomas ein solches Gewicht,
. daB der Untergebene n1cht frei und ohne Schuld be1 seinem irrigen Ge-

12 De Ver.q. 17a 4 u. 5

13 Autoritdt und Gew1ssen, in: Hochland 36 (1938/39), S. 274.
U S th II. I q. 104 a 3 ad 3.



/
118 : Bernhard Hiring C. Ss. R.

wissen verharren kann. Nach Thomas verpflichtet der Befehl des Obern
sogar dann, wenn er dem Ordensuntergebenen ein freiwillig unternomme-
nes gutes Werk verbietet. ,,Denn man darf nicht ein gutes Werk verrichten,
wenn man dabei in Schuld gerit‘!, .

Die Interpretatlon Adams widerspricht ferner dem rechten Gewissens-
begriff: Bei ,,Unklarheit* kann man doch nicht dem Gew1ssgn gehorchen
miissen,. schon gar nicht, wenn es sich um ,zwei erlaubte Moglich-
keiten” handelt. Zuerst muB8 das Gewissen einen klaren und bindenden
Spruch -geben; ,,denn man redet nicht von Gewissensbindung, wenn etwas
aus einem solchen Gewissen gut ist, sondern wenn die Zuwiderhandlung
Siinde bedeutet*®, -

3. Der Gehorsam und das wagende Gewissen.

' Die Gewissensauffassung entscheidet iiber die Stellung der Freiheitstugend
und des Gehorsams. Die traditionelle Gewissenslehre ist vom Gehorsam als
sittlicher Grundhaltung geprigt. Das Gewissen will mit aller Wachheit auf
den Ruf Gottes in der Situation horen horchen. Das sittlich Gute ist die be-
wuBte und-freie Wahrung der objektiven Semsanspruche, des Gottesgeset~
zes. Ausdieser Gewissenslehre lebt die groBie Prinzipienlehre des Aquinaten,
die vor allem den Ordo des natiirlichen und iibernatiirlichen Seins in seinen
Forderungen zeigen will. Hierauf griindet auch alle echte an Thomas orien-
tierte Kasuistik, die Beleuchtung typisch wiederkehrender Situationen aus
_ den allgemeinen Ordnungsprinzipien. Die moderne Gewissensauffassung
. ist mehr von der ,,Tugend der Freiheit* geprégt. Sie leugnet nicht die objek-
tiven Anspriiche, betont aber stirker das Moment des Wagens, der Ent-
scheidung, weniger ‘das des Vernehmens. Sie vertraut auf die spontane
Rechtheit des Gewissenspruchs und glaubt kraft der guten Grundhaltung
von selbst das objektiv Rechte zu-treffen. Bei Versagen dieser Treffsicher-
heit trostet sie sich verhiltnismaBig leicht iiber die Verletzung der objekti-
ven Ordnung mit dem Hinweis auf die gute Gesmnung, das ,,gute Ge-
wissen‘

Dem ,,nuttelalterhchen“ Menschen ist die Einhaltung der gegebenen ,,Ord-
nung” und der Gehorsam als die H1ngegebenhe1t an sie das Wichtigere. Das
Gewissen hat die Aufgabe, das ewige Gesetz Gottes, wie es uns in der
Schopfung und Offenbarung entgegentritt, widerzuspiegeln. Das Gewissen
ist die Stimme Gottes, wenn es rein vernehmend ist, wenn es ganz und gar
unter dem Gesetze Gottes steht. Der Moderne dagegen ist das Gewissen
mehr das irrational wagende und entscheidende Organ. Den radikalsten
Ausdruck findet diese Haltung bei N. Hartmann, nach dem’die bestehenden
» Wertantinomien® und dementsprechend die Gewissenskonflikte nur ,,ent-
schieden werden durch einen Machtspruch} durch die Initiative, durch das
selbstindige Vorgehen eines Wesens, welches Verantwortung und Schuld
damit auf sich nimmt‘“!, Der Verfasser der ,,Tugend der Freiheit“ ist wenig-

15 De Ver. q. 17 a 4. 1% Ethik S. 695.



4

Freiheit oder Gehorsam 119

stens in seinen Wortprigungen von einem. Anhauch dieser Haltung nicht
ganz frei, so wenn er sagt: ,,Die Stimme'des Gewissens steht hoher als alles
Gesetz* (S. 148). Obwohl damit auch etwas Richtiges zum Ausdruck kommt,
hétte sich wohl Thomas nicht so ausgedriickt. Fiir ihn ist die Stimme des
Gewissens' nicht etwas iibér allem Gesetze, sondern nur ,,Vermittluhg_ des
gottlichen Gebotes*!”. Seine Rechtheit besteht eben darin, sich vernehmend
am Gesetz zu normieren, sich in titiger Wachheit unter das Gesetz zu
stellen.

Auch die iiberkommene Gewissensauffassung we1B um das Wagen des
Gewissens: der Mensch muf sich in seinen sittlichen Entscheidungen mit
einer~-dem moralischen Gebiet eigenen begrenzten Sicherheit zufrieden- -
geben. Und oft will es nicht gelingen, éine beruhigende Sicherheit zu er-
langen. Die Hilfsprinzipien .der Kasuistik, die sogenannten Moralsysteme,
sind nichts anderes als das Ringen um ein sachgerechtes Wagen-konnen, um
ein Wagen, das sich soweit als moglich leiten 148t vom ,,Vernehmen®, von *
den,,Anspriichen“ des objektiven Gesetzes. Adam sieht in diesem miihsamen
Ringen zum Vernehmen und Wagen-kénnen nur die Strafe und Rache der-

_vergessenen Tugend der Epikie, ,der Tugend der christlichen Freiheit*

(S-143). Er will mit der Tugend der Freiheit das ganze ,,Problem des Proba-
bilismus* (S. 144) iiberfliissig machen, das ja nur entstehen konnte ,,aus der
entstandenen Liicke* der vergessenen Epikie. Auch wir sehen in der thomi-
stischen Epikie eine wirkliche Tugend. Aber wie kann die Epikie, der es
doch vor allem um die sinnvelle, »vollkommenere Erfiilllung des Gesetzes* -
(S. 148) geht, und zwar nach Adams Auslegung in Féllen ,,vollkommener -
Klarheit und GewiBheit” (S. 134), wie kann diese Thigend die Frage gegen-
standslos machen, wie das Gewissen in den Fillen der Unklarheit und des
Zweifels beziiglich gottlicher und menschlicher Gesetze sich zu verhaltem
habe? Wird da nicht christliche Selbsténdigkeit zur Robustheit, die sich so
auf das eigene Wagen verldfit, daB sie nicht mehr heilsam zu zweifeln ver-
mag?

Das Gewissen des Gotteskindes ist auch im Wagen das Organ des Hor-
chens zum Gehorsam. Es will nicht Herr, sondern nur Kiinder des Gesetzes
des Herrn sein. Freilich ohne den Geist der Freiheit kein freudiges Wagen

* in den Dunkelheiten des Lebens. Und wo kein kindlich frohes Wagen, gibt

es auf die Dauer keinien frohén Gehorsam. Aber der Geist der Freiheit im
‘Wagen ist nur dadurch der Geist der Gotteskinder, frei von Vermessenheit
und Selbstherrlichkeit, daB er aus dem Gehorsam wachst und zum Gehor-

~ sam zielt.

V. Polaritit und Harmonie des religids=sittlichen
_ - Lebens : )
So darf also unsere Antwort nicht sein: Gehorsam oder Freiheit, son-
dern Gehorsam und Freiheit in jener lebendigen Polaritit, die wohl auch
¥ De Ver.q.17a 4 ad 2. Y ' ‘



120 ' Bernhard Hiring C.Ss. R.

zu Spannungen flihren kann, die aber wesentlich Harmonie bedeutet und
aus der Spannung immer wieder zur Harmonie fiihrt. Es sind zwei Pole,
die sich suchen. Der Gehorsam als Tugend sucht die Freiheit und erhsht sie.
Die Freiheit wiichst aus dem Glaubensgehorsam und wahrt ihren Adel nur
im Gehorsam des Gotteskindes. Die christliche Freiheit 148t sich nicht an
unpersénliche Méchte der Welt versklaven..Sie weist ihre hohe Herkunft
aus, indem sie in allem der Person des hiochsten Herrn als ihrem Vater
dient. Nur um seinetwillen steht sie unter menschlicher Autoritit. Dieser
Gehorsam gegen Menschen hat nicht nur das eigene Gehorchen im Sinn,
sondern immer auch die Auferbauung der Gemeinschaft. Darum scheut er
sich nicht, wo es nottut, im Geiste der Freiheit durch Mahnung oder auch
Zurechtweisung den Tréiger der Autoritit im Befehlen zu unterstiitzen,
. nicht um sich frei zu halten vom Gehorsam, sondern um besser zu gehor-
- chen und um die Gemeinschdt zur Heimstitte der Freiheit und des Gehor-
sams zu machen. Selbst dort, wo der Christ mit dem Aufgebot aller Tapfer-
keit gegen siindige Befehle und angemaBte Autoritit kimpft, setzt er sich
nicht weniger fiir den Gehorsam als fiir die Freiheif ein; denn unter Tyran-
nen stirbt mit der Freiheit auch die Tugend des Gehorsams.

Freilich nur dann wird der Gehorsam seine Tugendechtheit in lebendiger
Polaritéit zur Freiheit wahren, wenn er von der christlichen Mitte; der Liebe
her, gesehen und gelebt wird. Gehorsam und Liebe sind die zwei tragenden
Begriffe jeder religiosen Moral, vor allem der Nachfolge Christi. Aber
ebensowenig wie die Freiheit durch den Gehorsam verdringt wird, tritt der
Gehorsam in der Liebe zuriick. Es ist richtig: ,,.Der tiefste Sinn, die Seele
der Gesetzes-Erfiillung ist im Neuen Bunde nicht der Gehorsam, sondern
die Liebe* (S. 75). Und doch wird durch den tiefen Ernst und die Betonung

- des Gehorsams in keiner Weise ,,der Gedanke der Liebe in den Hintergrund
gestellt” (S. 75). Je ernster der Gehorsam genommen wird, um so strahlen-
der wird die Sonne der Liebe ergliihen, kann sich doch die Liebe nur im
Gehorsam bewidhren: ,,Wer meine Gebote hat und ste hilt, der ist es, der
mich liebt“ (Jo 14, 21). ,Das ist die Liebe zu Gott, dall wir seine Gebote
halten“ (1Jo5,3). .

Wie. Freiheit und Gehorsam auf dem Gebiet des Sittlichen, wie der Ge-
Jhorsam selbst wieder zur Liebe, so stehen auf dem Gebiet des Religidsen
Furcht und Liebe in lebendiger Polaritdt., Adam sieht mit Recht Gefahr,
»wo der freie liebende .Gehorsam vor der Furcht zuricktritt (S. 75). Aber
die Tiefe und Echtheit der Liebe ist nicht weniger in Gefahr, wo die heilige
Furcht zurticktritt. Wir sind nicht damit einverstanden, daB in den Sehrift-
vers ein ,,nur eingesetzt wird: , Die Furcht Gottes ist nur () der Anfang
der Weisheit (Eccli 1, 16), der Ausdruck unvollkommener Frémmigkeit* (S.
73). Der heilige Text sagt im Gegenteil, dal die Furcht Gottes am Anfang
und in der Vollendung der Weisheit stehe (Eccli 1, 14-18). Nach dem Urtext
lautet gerade Eccli 1, 16: , Der Weisheit Fiille ist die Furcht des Herrn“.
Gewil treibt die Liebe die knechtische Furcht aus; schwécht aber nicht die



Der Weg der Gottesgemeinschaft nac;h Ps.-Dionysius Areopagita 121

heilige Furcht. So wie Religion und Sittlichkeit nur in gegenseitiger Durch-
dringung von Liebe und Gehorsam echt sein kénnen, so kann wahre Reli-
gion, echte Frommigkeit nur gedeihen in fruchtbarer Verbindung von
Furcht upd Liebe, in der rechten Mitte zwischen den beiden Polen heiligen
Schauers und glithender Liebe, des ,,mysterium tremendum® und des Y '
sterium fascinosum®, so daff St. Augustin vor dem Angesichte Gottes mit
Recht ausruft: ,et inhorresco et inardesco“!®, ,erzitternd vor ihm ent-
brenne ich, und entbrennend zu ihm erzittere ich®“. Das liegt wesenhaft im
Begriff der Religion, schon=von ihrem Gegenstand her, der nichts anderes
ist als der Heilige Gott; aber auch vom Menschen her: der liebende Ge-
horsam des Erdenpilgers wird nie zur-freistrémenden Liebe. Seine Liebe
muB nicht nur mit Gehorsam gefiillt, sondern auch mit Hoffnung gepaart -
sein. Die Hoffning aber, auf Gott absolut bauend, vergiBt nicht die Furcht
vor eigenem Versagen. Ist so die Liebe von seiten der Ethik her die ge-
horsame Liebe, dann von seiten der Rehglon wesentlich immer die
firchtende Liebe. : .

Sicher darf nicht Siindenangst der Grundton der Fr6mmigkeit sein. |
Schwiichen wir jedoch den Frémmigkeitspol der heiligen Furcht, der Reue
und BuBe, so filschen wir den Pol der Liebe, die im siindigen Erdenpilger
sich nur erhilt in wachem Kampf gegen die Siinde und in demiitiger Dank-

'barkeit gegen die siindenlsende Liebe des Herrn.

Das gehorsame Gotteskind ist der freie Herrscher liber alle dunklen
Miichte der Welt und der Erbe eines hohen Hlmmelq;hrones Und aus dem
Schauder der heiligen Furcht zittert nur reiner und glithender die helhge
frohe Kindesliebe, \

Der Weg der Gottesgemeinschait
nach Ps.-Dionysius Areopagita
Von Otto Semmelroth S.J., Biren

In scharfer Dialektik von hartnéckig festgehaltener These und ebenso ein-
seitiger Antithése bewegt sich die Beurteiluné der Schriften, die unter dem
- Namen des PaulﬁSschiil_ers Dionysius vom Aredpag' in die christliche Lite-
ratur eingingen und sowohl im theologisch-spekulativen wie im aszetisch-
mystischen Bereich einen Ef{nfluB, mit dem sich kaum ein anderer Autor
messen kann, austibten. Diese harte Gegensatzhchkelt mag ein Beweis mehr
sein fiir die lebendige Bedeutung, die diese Schriften im christlichen Geistes-
leben gehabt haben und weiteghin haben. Bis fast zur Wende des 20. Jahr-
hunderts hielt-man die areopagitischen Schriften weithin, vor allem auf
katholischer Seite, fiir echt. Die Zweifel, die schon der Humanist Lauren-
tius Valla im 15. Jahrhundert gegen die Echtheit anmeldete, sind erst —
nachdem schon Engelhardt die Abhanglgkelt des Verfassers vom prokli~

1 Conf. XI, 9.
1 Apg. 17, 34





