
108 Bernhard Häring C. Ss. R. 

Es gäbe hier noch manche^ Frage zu behandeln, was z. B. dogmatisch unter 
der Gnade des Trostes zu verstehen ist, wie sie zur Mystik im engeren Sinne 
steht, ob die Methpde des Heiligen für den gewöhnlichen,, aber eifrigen 
Christen durchführbar ist, ob sie in der Geschichte des Ordens auch wirklich 
angewandt wurde usf. Uns genügt hier die Erkenntnis, daß Ignatius tat- 
sächlich der Gnadenführung Gottes im geistlichen Leben den absoluten 
Primat zuweist, und daß ohne die entscheidende Stellung der Regeln zur 
Unterscheidung der Geister seine Auffassung von einem vollkommenen 
Leben gar nicht zu verstehen ist. .        t 

Freiheit oder Gehorsam? 
Von Bernhard Häring, C. Ss.-R., Gars am Inn 

Das Menschheitskapital an Vertrauen zur Autorität ist verbraucht. Ge- 
horsam, Treue und Gefolgschaft • im Dienste des rechten Herrn hohe, edle 
Tugenden • sind mit dem Kainsmal blutiger Schuldgemeinschaft gezeich- 
net. Die Freiheit eines großen Teiles der Menschheit ist in Fesseln geschla- 
gen. Und dies alles, nachdem seit den Tagen der Renaissance und der Refor- 
mation die Freiheit als d e r große Fortschritt in der%eistigen und religiösen 
Entwicklung eben dieser Menschheit gefeiert wurde und nachdem seit mehr 
als hundertfünfzig Jahren ein wahrer Freiheitstaumel durch die Welt geht. 
Das Jahrhundert des Freiheitstraumes hat die Menschen zwar vollends aus 
allen Bindungen, selbst aus den tiefsten, den religiösen Bindungen an Gott 
und'seine Kirche gelöst. Es hat damit aber keineswegs jene starken Persön- 
lichkeiten geschaffen, die keinen Tyrannen ertragen. Die von der Ordnung 
Befreiten wurden vielmehr dem Chaos der Instinkte, dem unkontrollier- 
baren Herdentrieb und damit der Vermassung ausgeliefert. 

Diese Entwicklung ist auch an uns Christen nicht spurlos vorübergegan- 
gen; sie ist sogar bis in den Raum der Kirche selbst vorgedrungen, so daß 
auch hier in den vergangenen Jahren immer wieder die Frage nach dem 
rechten Verhältnis von Autorität und Freiheit, von Gehorsam und Freiheit 
aufgeworfen wurde. Neuerdings setzt sich August Adam, der Bruder 
des bekannten Tübinger Dogmatikers, in ausführlicher Weise mit diesem 
Problem auseinander1. Es liegt ganz im Zuge der Zeit, wenn er deutlich 
einer christlichen Freiheit und Selbständigkeit vor dem Gehorsam den Vor- 
zug gibt. Selbstverständlich kann es sich im Christentum nie um die strenge 
Alternative: Freiheit oder Gehorsam, sondern immer nur um die rechte 
Synthese beider Grundwerte des christlichen Tugendkanons handeln. Aber 
der Akzent kann doch mehr auf der einen oder der anderen Haltung liegen. 
• Gehen wir einmal näher auf die hier zugrunde liegende Problematik ein,« 
und versuchen wir sie vom Standpunkt der christlichen Ethik aus 
einer Klärung zuzuführen. 

1 Die Tugend der Freiheit, Nürnberg, Sebaldus-Verlag o. J. (1947), 294, 8». 



Freiheit oder Gehorsam? 109 

I. Die Freiheit als Tugend 

Wer kann die Freiheit, durch die der Mensch zum Herrscher über gie 
Dinge, ja zum Herrn seiner selbst bestellt ist, würdig genug preisen? Sie 
ist das Brautgeschenk Gettes an den Menschen am Schöpfungsmorgen. Wie 
strahlt sie im Glänze der Gnade: nur der freie Mensch kantt Träger gött- 
lichen Lebens sein! Die Gnade erst läßt uns die letzte Möglichkeit und Tiefe 
der Freiheit ahnen. Ihre Spannweite reicht von der Teilnahme an Gottes sou- 
veräner Freiheit bis zur gottlosen Ungebundenheit in der Sünde. Freiheit 
kann sich demnach auf dem Herrscherthron des getreuen Knechtes voll- 
enden • wie auch zur ewigen Sklaverei des Rebellen werden, der frei das 
Herrlichste seiner Freiheit preisgab. Gott hat es in die Hand des Menschen, 
gelegt, frei seine eigene Freiheit zu entwickeln oder aber bis zum Verlust 
ihres Sinnes verkümmern zu lassen. So ha$ Adam durchaus recht, wenn er 
im •ernsten Willen zu ihrer Erhaltung" einen •sittlichen Imperativ" siebt 
(S. 5). Können wir mit ihm in diesem Willen auch •eine Tugend" (1. c), 
eben •die Tugend der Freiheit" erblicken? Diese Frage ist schon ungleich 
schwerer zu beantworten. 

Geschöpfliche Freiheit ist nicht so sehr Freiheit von etwas als Freiheit 
zu etwas und zwar wesentlich Freiheit zum Dienste. Das Beglückende an 
der Freiheit des Gotteskindes ist sein Kindes-Dienst. Darum machen wir 
nicht die Erhaltung und Übung der (formalen) Freiheit als solcher zur sitt- 
lichen Grundtugend, sondern die Haltung des kindlichen Gehorsams gegen 
Gott. Es ist das Geheimnis der Gotteskinder, daß Freiheit nur im Gehorsam 
sich wahrt und erhöht, ein Rätsel, das der Welt verschlossen bleibt seit jener 
Stunde, da der stolze Geist, der Engel des Abfalls, die Mächtigkeit der Frei- 
heit im •Ich will nicht dienen" verlor. Wir verachten damit nicht den Wert 
der Willenstechnik. Aber wir halten es mit Max Scheler für einen unfrucht- 
baren •Formalismus in der Ethik", die Wahrung und Erhöhung der Willens- 
freiheit zu einem grundlegenden Motiv des Tuns zu machen. Die direkt 
intendierte Übung der Freiheit (eine Tugend wird ja als direkt intendiertes 
Wertziel geübt) müßte gerade die wahre Freiheit, ihre Echtheit und Gelöst- 
heit schädigen. Die Freiheit wächst, um wieder mit Scheler zu sprechen, •auf 
dem Rücken des Gehorsams' (Gehorsam hier noch nicht im speziellen Sinn, 
sondern als bewußte Hingegebenheit an das Werthafte im Dienste Gottes 
gemeint). 

. Und doch meinen wir, daß Adam mit gutem Recht von einer Tugend der 
Freiheit spricht. Dem Gesamteindrück seines Buches nach scheint zwar der 
Einsatz für alles, was unter den Begriff der Freiheit fällt, zu dieser Tugend 
zu gehören. Aber daneben gibt er auch eine Definition der Freiheitstugend, 
läie Beachtung verdient: •Die christliche Freiheit als Tugend ist jene sittliche 
Haltung, welche aus dem Bewußtsein der persönlichen Selbständigkeit her- 
vorgeht und durch den Glauben an die gnadenvolle Freiheit der erlösten 
Gotteskinder übernatürlich verfestigt und vollendet wird" (S. 98). 



110 i% Bernhard Häring C. Ss. R. 

Die persönliche Selbständigkeit des Christen gründet in seiner 
Personalität und besonders in der durch die Gnade erhöhten Willensfrei- 
heit, kraft deren er nicht nur in unersetzlicher Einmaligkeit, sondern auch 
in persönlicher Verantwortung vor dem Vater im Himmel steht. In Ver- 
antwortung kann aber der Mensch nicht genommen sein ohne Anspruch 
eines Höheren und Befehlenden und ohne die Fähigkeit, Anspruch zu ver- 
nehmen. Dies setzt einen gewissen Grad von Mündigkeit voraus, d. h. 
die Fähigkeit, selbst über •gut und böse" zu urteilen und aus eigener Wert- 
einsicht den Anruf zum Guten im Gewissen zu verspüren. Christliche Mün- 
digkeit will, daß jeder einzelne Christ, von Gottes Offenbarung persönlich 
getroffen, auch befähigt sei, sein Leben nach ihr zu gestalten. Der Christ 
steht, ganz gleich an welcher Stelle, verantwortlich für sein eigenes Tun 
und mitverantwortlich für die Gemeinschaft. Das gibt ihm das Recht und 
die Pflicht zu eigener Initiative. Selbständigkeit, Mündigkeit und Ini- 
tiativgeist bilden ein innerlich zusammengehörendes Ganzes, eine Tugend, 
die wohl mit Grund als Freiheitstugend bezeichnet werden kann, da sie 
ihren Träger von typisch unfreien Haltungen sowie von der Neigung, andere 
in Unfreiheit zu halten, frei macht, und ihn damit zum frohen und allzeit 
bereiten Dienste der Kinder Gottes befähigt. 

Wo liegen nun die Wurzeln dieser Tugend? Schon rein natürlich gesehen 
kann der sittlich religiöse Mensch seine Mündigkeit nur aus der Bindung 
an die Gemeinschaft erreichen. Wohl muß das persönliche Gewissen selbst, 
soll der Mensch ^sittlich sein, vom Guten angesprochen werden. Aber der 
Mensch, der auf sich allein gestellt wäre,' käme kaum zur vollen Erkenntnis 
des Guten. Nur in der Bindung an die geistige Umwelt vollzieht sich das 
Mündig-werden. Das Christentum zeigt in ungeahnter Tiefe den Eigenwert 
der menschlichen Person, ihre eigene Verantwortung und Selbständigkeit 
vor Gott, aber ebenso ihre Einbettung in die natürliche und übernatürliche 
Gemeinschaft. Der Christ ist Er-Selbst gerade durch seine Eingliederung 
in das Corpus Christi, das die Kirche ist. Der Glaube, der uns mündig 
macht, muß wohl im persönlichen Glaubens-Akt zum selbsteigenen Besitz 
gemacht werden, aber dieser Glaube kommt uns als erfahrbare Wirklich- 
keit nicht unmittelbar von Gott zu, wir erhalten ihn vielmehr durch die 
kirchliche Gemeinschaft im Sinne des Pauluswortes: •Wie an ihn glauben, 
wenn sie nicht von ihm gehört haben?. Wie von ihm hören, wenn niemand 
predigt?" (Rom 10,14 f). So wächst christliche Mündigkeit mit der Bindung 
und aus der Bindung an die Glaubensgemeinschaft und die kirchliche Auto- 
rität, die das Offenbarungsgut verwaltet und authentisch auslegt. Ebenso 
findet christlicher Initiativgeist, soll er nicht zur Eigenmächtigkeit werden 
und ins Leere laufen, an der Leitung der Kirche nicht in erster Linie seine 
Schranke, sondern vielmehr seinen Wert und sein Ziel. 

Die Tugend der Freiheit wird darum am vollkommensten durch einen 
wachen und mündigen Dienst in der Kirche geübt. Zunächst und vor allem 
indirekt durch das •Sentire cum Ecclesia', durch die liebende Hingabe an 



Freiheit oder Gehorsam? 111 

die Lehre, den Geist und die Führung der Kirche. Darüber hinaus aber 
durch eine eigene stete Aufmerksamkeit, da der Christ nicht nur in der Ge- 
meinschaft der Kirche, sondern immer auch •in der Welt" <Jo 17,11) steht, 
deren Geist er sich nicht angleichen kann, ohne seine Freiheit einzubüßen. 

' Nicht zuletzt muß er in der christlichen Gemeinde selbst gegen den stets 
drohenden Einbruch der •Welt" mitverantwortlich kämpfen. So gehört also 
zum besonderen Objekt der christlichen Freiheits-Tugend ein dauerndes 
Überprüfen der eigenen Grundsätze wie auch derjenigen der Umwelt, ob 
sie dem Glaubensgeist entspringen oder dem Geiste der •Welt", eine dau- 
ernde Wachsamkeit darüber, ob Tun und Denken dem Auftrag entspreche, 
den Gott einem Menschen in der individuellen Veranlagung und besonderen 
Berufung und Stellung mitgab, oder dem Herdentrieb des Massenmenschen. 
Es gibt nur die Wahl, diese Freiheit in der Bindung des Glaubens zu suchen 
oder aber in falscher Selbstherrlichkeit den Geistern der Unfreiheit: der 
Leidenschaft, der Herrschsucht, dem Zeitgeist zum Opfer zu fallen. 

II. FreiheitundGehorsam 

Freiheit und Gehorsam sind also keine Gegensätze: sie fordern einander 
vielmehr und ergänzen sich gegenseitig. Christliche Freiheit lebt aus der 
Bindung des Glaubensgehorsams. Aber ebenso lebt der Gehorsam aus der 
Tugend der Freiheit. Die Gehorsams 1 e i s t u n g kann zwar durch die Über- 
macht von Gesetz und Autorität erzwungen werden, nicht aber die Tu- 
gend des Gehorsams. Erziehungsziel der Autorität kann es darum nicht 
sein, Gehorsam zu erzwingen (das kann leider gegen unfreie und unbot- 
mäßige Untertanen bisweilen nötig werden), sondern zur mündigen Selb- 
ständigkeit, zu frohem Initiativgeist hinzuführen; um damit den Unter- 
gebenen instandzusetzen, den Sinn eines Gesetzes mit möglichster Umsicht 
und selbstlosem Eifer zu erfüllen. 

Nicht so, als ob der Geist des Gehorsams dadurch zurücktreten müßte, 
vielmehr so, daß der Gehorsam aus Zwäng und bloßer Gewohnheit immer 
reiner aus dem Geist wahrer Freiheit zum Gehorsam als Tugend werde. 
Diese Freiheit im Gehorsam, diesen Gehorsam aus dem Geist der Freiheit 
hat uns Christus vorbildlich vorgelebt: •Niemand vermag mir mein Leben 
zu nehnten. Ich gebe es freiwillig hin" (Jo 10,18). Das Morgengebet seines 
•Gehorsams bis zum Tod" ist der Ruf der herrlichsten Freiheit •Ecce venio", 
•siehe ich komme" (Hebr 10, 7). 

Um diese Freiheit im Gehorsam und diesen Gehorsam aus dem Geiste der 
Freiheit zu erreichen, darf nicht alles durch Befehl und Gesetz bis ins Klein- 
ste geregelt sein. Das wäre nicht nur gegen den einmaligen Auftrag Gottes an 
die individuelle Person; es wäre auch gegen den Sinn des Gehorsams. Denn 
der Gehorsam braucht, um als T u g e n d gelebt zu werden, das Anlaufsfeld 
der eigenen Initiative; er braucht den Spielraum des Unbefohlenen. Sonst 



112 Bernhard Häring C. Ss. B. 

müßte er bald sein Herzstück einbüßen: die Freiwilligkeit. Aber ebenso 
braucht das unbefohlene gute Werk der Ergänzung des befohlenen, auf daß 
aus dem Geist der Freudigkeit und Freiwilligkeit, nicht der sittliche Grund- 
wert des Gehorsams weiche, daß die Freiheit nicht zur Willkür und Selbst- 
herrlichkeit werde. .        . 

Dieser Spielraum der Freiwilligkeit ist vor allem auch die Voraussetzung 
des Gehorsamsgelübdes. Das Gelübde muß eine freie Gabe sein. 
Wie Ghristi Gehorsamstat des Todes am Kreuz die Tat der größten Freiheit 
ist, so darf man Gott, in Verbindung mit diesem heiligen Opfer und in seiner 
Nachahmung, nur die freie Gabe des Gehorsams, die nicht unter das" all- 
gemeine Gebot fällt, als Gelübdeopfer darbringen. Nur in wacher Mündig- 
keit kann und darf der Christ diesen Weg wählen. Er wählt ihn aber letzt- 
lich, weil er Gottes Anruf an ihn ist. Das Gehorsamsgelübde schenkt Gott 
nicht nur die einzelnen Früchte, sondern den Baum, nicht in erster Linie die 
Werke des Gehorsams, sondern vielmehr die Wurzel ihres besonderen Wer- 
tes: die Freiwilligkeit der Übernahme. Auch in der Erfüllung dieses 
Gelübdes darf nie der Geist christlicher Mündigkeit und Freiheit zurück- 
treten, weil sonst den Werken des Gehorsams bald der Wurzelgrund der 
Tugend abgegraben würde. Der Gehorsam muß zu jedem rechtmäßigen Auf- 
trag bereit sein; aber der Vorgesetzte darf nicht jedes unbefohlene Gute, 
jede Initiative unterbinden. 

III. Vorrang der Freiheit oder des Gehorsams? 

Im Gehorsamsgelübde wird also die Tugend der Freiheit, so wie wir sie 
umgrenzt haben, nicht zurückgedrängt, sondern nur stärker konzentriert,, 
in der Betätigung näher geregelt und in bestimmtere Bahnen gelenkt. Die 
Freiheitstugend, die aus dem Wurzelgrund der Glaubensbindung lebt, sieht 

' im Gehorsamsgelübde nicht ihren Feind. Voraussetzung dafür ist allerdings, 
daß die christliche Freiheit nicht darin ihren Sinn sieht, im Tun des Guten 
sich möglichst von Befehl und Leitung durch Vorgesetzte frei zu halten: 
Soll das Gelübdeopfer des Gehorsams seine Berechtigung haben, so muß 
es nicht nur eine freie, sondern auch, die bessere Gabe sein. Der Ent- 
schluß, das uneingeschränkte Recht auf selbstgewählte Werke zu Gunsten 
des freudigen Tuns des Befohlenen u opfern, ist nun tatsächlich nach der 
Lehre der Kirche der •bessere" und •volkommenere" Weg. Warum das so 
ist, kann mit rein natürlichen Gründen nicht mehr ganz einsichtig gemacht 
werden, sondern ergibt sich nur aus der Offenbarung. 

Dieser Auffassung widerspricht Adam, wenn er abwertend feststellt: •Es 
gibt asketische Schriften, welche den Wert des Gehorsams so stark hervor- 
heben, als ob alles Gute noch an sittlichem und übernatürlichem Wert sich 
verdoppele, wenn es aus Gehorsam geschehe ..'. Wenn alles Befohlene wert- 
voller w^re als die" selbstverantwortete Handlung, dann freilich müßte im 
Interesse eines höheren Sittlichkeitsgrades alles unter Gesetz und Gehorsam 
gestellt werden" (S. 158). Wenn dieser Satz vielleicht auch mit Recht auf 



Freiheit oder Gehorsam 113 

manche fromme Übertreibung hinweisen mag, so ist er doch als Ganzes 
abzulehnen. Der Vorwurf •eines höheren Sittlichkeitsgrades" gegen die 
Wertung der evangelischen Räte ist oft genug in der Auseinandersetzung 
mit der protestantischen Ethik zurechtgerückt worden, so daß wir ihn über- 
gehen können. Daß der Gehorsam nicht alles unter Gesetz und Befehl stel- 
len will, sei nochmals betont! Der Christ darf sich auf eine weite Strecke 
das Recht vorbehalten, das Gute unbefohlen zu tun; auch im Geho'rsams- 
gelübde wird dieses Recht nicht uneingeschränkt geopfert. Ferner ist nicht 
jeder berufen, sich unter den besonderen Gehorsam zu stellen. Wer es aber' 
auf den Gnadenruf Gottes hin tut, wählt den vorzüglicheren Weg. Ob der 
Gehorsam nun genau eine Verdoppelung des Wertes gibt, wer wollte solches 
messen! Aber die Auffassung der kirchlichen Tradition sagt mit dem eng- 
lischen Lehrer: •Alles Gute, sei es auch schon in sich noch so wertvoll, wird 
durch den Gehorsam wertvoller"2. 

Dieser höhere Wert kommt dem freiwilligen Gehorsam aus dem freien 
Mitvollzug der •Selbstentäußerung" des Sohnes Gottes, aus der Nachfolge 
Christi zu. Er hat uns das vollkommenste Beispiel des demütigen Gehorsams 
gegeben (cf. Phil Z, 8). Sein dreißigjähriges Gehorsamsleben in der heiligen 
Famjlie bleibt das Idealbild des Gehorsams gegen menschliche Autorität. 
Nicht nur den demütigen Befehlen seiner Eltern hat der Herr Gehorsam 
geleistet, sondern nach dem Willen des himmlischen Vaters auch weithin 
einer sehr unvollkommenen staatlichen Autorität (cf. Mt 17, 24 ff). Im Ge- 
horsam gegen den Vater entzog er sich nicht der Gewalt derer, die •Macht 
von oben" erhalten hatten (cf. Jo 19,11), als diese zum unerhörten Frevel 
gegen Ihn mißbraucht wurde. 

Nachfolge Christi ist aber nicht bloße Nachahmung der Gehorsamshal- 
tung Christi; sie ist-ihrem Wesen nach zu allererst Bindung an Christus 
selbst, an seine Person. Mit dem Gnadenruf zur Nachfolge hat uns Christus 
durch das Band der Liebe und des Gehorsams* an sich binden wollen. Die 
Berufung zur Nachfolge ist der eindringliche Ruf, die Liebe im Gehorsam zu 
bewähren. Dabei meint der Herr nicht nur den unmittelbaren Gehorsam 
gegen Ihn, sondern auch den Gehorsam gegen die von Gott eingesetzte 
menschliche Autorität um seinetwillen: •Wer euch hört, der hört mich..." 
(Lk 10,16). So hat er unsern Gehorsam seinem Gehorsam ähnlich machen 
wollen, da er den Willen seines Vaters auch im Gehorsam gegen Menschen 
erfüllte. 
, Wenn wir die Heraushebung einer Tugend der Freiheit auch für durch- 
aus berechtigt und für sehr zeitgemäß halten, so müssen- wir sie dennoch 
andererseits so umgrenzen, daß sie nicht von vornherein mit der besonderen 
Wertschätzung des Gehorsams in der Ethik der Nachfolge Christi in Wider- 
streit steht. Wir müssen darum ihre Umgrenzung durch die Bestimmung 
ihrer •Mitte" verdeutlichen. Diese Mitte möchten wir zwischen Ungelehrig- 

' Ad Phil. Cap. II lectio 3.    s cf. Trid. sess. VI. can. 21. 



114 Bernhard Häring C. Ss. R. 

keit, Starrsinn, Selbstsicherheit und Despotismus einerseits und Grundsatz- 
losigkeit, Herdengesinnung, Mangel an Initiativgeist und falscher Unter- 
tänigkeit anderseits suchen. Die Umgrenzung Adams ist davon verschieden, 
vor allem enger. Für ihn liegt die Freiheit als Tugend in der rechten Mitte 
•zwischen Augendienerei und Unselbständigkeit wie zwischen Nörgelei und 
Aufruhr" (S. 99). Das ist sicher nicht zufällig die gleiche •Mitte" wie die 
der Gehorsamstugend4. Der Grund dafür ist wohl, daß diese Bestimmung, 
nicht wie die unsrige, zuerst im Hinblick auf Zeitgeist und Herdentrieb, 
sondern vor allem im "Hinblick auf die Autorität gegeben wurde. Das will 
durchaus nicht sagen, daß sie grundsätzlich autoritätsfeindlich wäre. Das 
Berechtigte an ihr ist, daß die Freiheit als Tugend sich auch in der Behaup- 
tung gegen falsche Autoritätsansprüche bewähren muß. Dies dürfte uns ja 
deutlicher denn je geworden sein. Aber die einseitige Blickrichtung Adams 
scheint die heute vielfach-ausgesprochene Auffassung nahezulegen, daß'es 
zur Freiheitstugend gehöre, das Unbefohlene der freiwilligen Unterstellung 
des Gehorsams, soweit es angeht, vorzuziehen (cf. S..158). Ja, Adam gibt 
seiner Freiheitstugend ganz ausdrücklich den Vorrang vor der Gehorsams- 
tugend. In diesem Sinn will wohl folgender Satz aus dem Geist des ganzen 
Buches verstanden sein: •Das Gut des Gehorsams ist sicher wertvoll ... 
Aber noch wertvoller ist' die Freiheit und am wörtvollsten ist die Liebe" 
(S. 265). Ja freilich ist die Liebe das Wertvollste. Aber die Freiheit schiebt 
sich nicht zwischen Gehorsam und Liebe, sondern ist zunächst die gemein- 
same Wurzel ihres sittlichen Wertes. Da jedoch Freiheit in Vergleich gestellt 
ist mit zwei Tugenden (Gehorsam und Liebe), so dürfen wir wohl nicht an 
die Willensfreiheit denken, sondern nur an die Tugend der Freiheit, zumal 
ja sie das Thema des Buches ist. Die Freiheitstugend, die hier über den Ge- 
horsam gestellt wird, ist zwar nicht die unsere. Aber ganz gleich, wie sie ge- 
faßt wird, in der Moral der Nachfolge Christi stellen wir ihr den Gehorsam 
voran, der auch vom Aquinaten unter den rein moralischen Tugenden den 
ersten Platz erhält5. (Von der Tugend der Religion sei hier abgesehen, falls - 
man sie unter die rein moralischen Tugenden rechnen will.) Wir meinen 
dabei zunächst nicht den besonderen Gehorsam als evangelischen Rat, son- 
dern die Tugendhaltung, auf die der evangelische Rat abzielt, und die von 
jedem Christen angestrebt werden muß". 

Das gilt ebenso von den anderen evangelischen Räten. Den Geist der Los- 
schälung vom Irdischen, das Ziel der Armut, den Geist der restlosen Hin- 
gabe an Christus, das Ziel des jungfräulichen Standes kann und muß jeder 
Christ üben, auch wenn er nicht den •kürzeren" Weg als den ihm angemesse- 
nen erkennt. Diese Grundverpflichtung ist ja gerade mit eine Voraussetzung 
dafür, daß die Bevorzugung der evangelischen Räte nicht eine Abwertung 
des gewöhnlichen Christenweges bedeutet. So vermerkt es auch Adam als 
eine Selbstverständlichkeit, daß der Zölibat •am allerwenigsten eine Miß- 

4 cf. Thomas L th. II. II. q. 104 a 2 ad 2.     5 S. th. II. II. q. 104, a. 3. 
« Vgl. diese Zeitschrift 20 (1947), S. 22; 166. 



Freiheit oder Gehorsam 115 

achtung der Ehe" bedeute. Aber er stößtrnicht in große Tiefe, wenn er 
meint, •der tiefste Grund, warum, die Kirchenleitung so streng an der In- 
stitution des Zölibates festhalte, dürfe wohl nicht so sehr bloß die Hoch- 
schätzuhg der Jungfräulichkeit sein..., sondern die Verhinderung einer 
einseitigen Vormachtstellung bestimmter Familien und Dynastien" (S. 233). 
Opfer, die so an die Wurzel der menschlichen Existenz greifen wie der 
Zölibat und überhaupt die evangelischen Räte, können und dürfen nur aus 
heiligem Radikalismus zum •ungeteilten Dienst" verlangt und gewagt 
werden. ^ 

IV. JTreiheit-Gehorsam und Gewissen """' 
1. Der Gehorsam und das zweifelnde Gewissen. 

Die Auffassung Adams vom Primat der Freiheit vor dem Gehorsam wird 
besonders offenkundig in seiner schroffen Stellungnahme gegen Alfons von 
Liguori7. Ein Hauptgrundsatz des Kirchenlehrers ist, daß ein bloßer Zweifel 
das Gewissen weder binden noch auch von einer bestehenden Bindung lösen 
kann. Wenn das bindende Recht eines'Befehles oder Gesetzes an sich fest- 
steht (das ist hier unbedingt Voraussetzung), und dann ein Zweifel an der 
sittlichen Rechtheit des Befehls, der durch direkte Überlegung nicht be- 
s itigt werden kann, hinzukommt, so bleibt nach Älfons der Gehorsam im 
Besitzstande (in possessione) und bindet. Er denkt dabei zunächst an eine 
Autorität, deren sittlichem Ernst man vertrauen kann. Aber mit Berufung 
auf Augustin zeigt er auch einen Fall, wo der Untergebene zwar einer recht- 
mäßigen, aber in ihrem sittlichen Ernst zweifelhaften Obrigkeit gegenüber- 
steht. Auch dieser darf der Untergebene (aber nur er!) solange gehorchen, 
als er über einen bloßen Zweifel an der sittlichen Erlaubtheit des Beföhle^ 
nen nicht hinauskommt. Da kann es geschehen, •daß der frevelhafte Befehl 
den König schuldig mächt, während den Soldaten die Erfüllung des Dienstes 
schuldlos zeigt"?. Adam zieht daraus die Folgerung, daß damit •nicht nur 
dem Untergebenen jedes Recht abgesprochen wird, im Zweifel über die 
Sündhaftigkeit eines Befehls sein eigenes Gewissen zu Rate zu ziehen; es 
wird sogar dem blinden Gehorsam ein so absoluter .Wert zugebilligt, daß 
er eine objektiv sündhafte Handlung in eine subjektiv erlaubte, ja gebotene 
und wertvolle zu wandeln vermag. Ausschlaggebend für die sittliche Wer- 
tung wäre demnach nicht mehr das persönliche Gewissensurteil, sondern 
der ,Wert des Gehorsams'" (S. 118). 

Alfons bestreitet im Anschluß an Thomas Sanchez S. J.* freilich, daß 
zur Lösung des Zweifels jeweils Gelehrte oder überhaupt Dritte zu Rate 
gezogen werden müßten. (Hat dies Adam vielleicht mit der Befragung 
des Gewissens verwechselt?) Aber selbstverständlich geht es gerade um die 
Bildung eines rechten Gewissens (ohne dieses wäre der Gehorsam ebenso 
unsittlich wie die Nichtbefolgung eines von der rechtmäßigen Autorität er- 

. ' Mor. lib. I. tr. II. n. 100. '   / 

« Aug. Contra Faustum lib; 22 Cap. 75, CSEL. Bd. 25 S. 673 f. • Alfons 1. c. 
• De Praec. lib. VI, Cap. Ill n. 19. 

8» 



116 Bernhard Häring C. Ss. R. 

lassenen Gesetzes oder Befehls)". Dieses fühlt sich zunächst durch den Befehl 
gebunden. Kann der hinzukommende Zweifel diese Bindung erschüttern 
und völlig aufheben? Darf auf einen bloßen Zweifel hin dem Vorgesetzten 
Vertrauen und Gehorsam gekündigt werden? Alfons bestreitet dies. Aber 
er macht bedeutende Einschränkungen: wo lebenswichtige und heilige Gü- 
ter auf dem Spiele stehen, hört in einem solchen Zweifelsfall die Gehorsams- 
pflicht auf. •Der Untergebene hat das Recht, sich vor gefährlichen Dingen 
zu schützen"10. Leider hat Adam diesen Traktat nicht zu Rate gezogen, ob- 
wohl die Frage hier ausführlich behandelt ist. Daß er in der Lösung des 
hl.^Alfons einen Angriff auf das Gewissen sieht, hat den Grund in seinem 
Primat der •Freiheit" vor dem Gehorsam. Er setzt damit voraus, daß schon 
ein Zweifel das Gewissen binde oder löse, und zwar so, daß die Verpflichtung 
des Gehorsams nicht weiter ins Gewicht fallen würde. Oder hilft seine Auf- 
fassung von der •Epikie als der Tugend der christlichen Freiheit" (S. 143) 
dem Gewissen, den Zweifel von vornherein abzutun"? 

Adams Auffassung ist uns aus der heutigen Krisis der Autorität verständ- 
lich. Haben wir doch eine Obrigkeit erlebt, die sich um Gott und Gewissen 
gleich wenig kümmerte. Hat man uns nicht klar machen wollen, daß Gefolg- 
schaft der höchste Wert sei, ganz gleich, was befohlen werde? Bei einer 
solchen Autorität ist allerdings ein reichliches Maß von Mißtrauen gegen 
jeden Befehl Gewissenpflicht. Muß man darum aber der Autorität schlecht- 
hin von vornherein mit innerer Reserve begegnen, ist es wirklich-eine Tugend, 
als Erstes und Wichtigstes um den Bereich seiner persönlichen Freiheit und 
Selbständigkeit besorgt zu sein, daß er nur ja nicht zuviel angetastet 
werde? Hier scheint uns eine Haltung hochzukommen, die dem christlichen 
Ethos der Nachfolge Christi nicht entspricht. 

Eine menschliche Handlung ist nur als Bejahung eines Wertes, als •Wert- 
antwort" sittlich gut. Wo darum der Wert der Autorität als solcher und der 
sittliche Wert gerade dieser Autoritätsperson einsichtig ist, da ist der Ge- 
horsam werthaft, auch wenn der einzelne Befehl in einem gewissen Dunkel 
erscheint. Abrahams Gehorsam gegen Gott war unter jeder Rücksicht gut 
und sogar vollkommen, obwohl ihm vor dem Opfer des Sohnes graute. So 
klar ist nun allerdings der Wert rein menschlicher Autorität nie, daß 
über das Befohlene kein Zweifel aufkommen könnte. Wo aber der Christ 
rechtmäßiger Autorität gegenübersteht, die den Willen zeigt, ihr Befehls- 
recht nach den Gesetzen Gottes auszuüben, da wird ihm auch im Zweifels- 
fall Vertrauen und Gehorsam näher liegen als Argwohn und Eigenwille. 
Von einem gewissenhaften Vorgesetzten ist ja auch anzunehmen, daß er 
die sittlich bedeutsamen Umstände besser erkennen kann als der Durch- 
schnittsuntergebene, der nicht den Überblick hat. Selbst da, wo der persön- 
liche sittliche Wert des Vorgesetzten nicht feststeht, wird der Untergebene 
bei Bedenken gegen den Befehl wohl überlegen müssen, ob es um des Ge- 

10 Mor. Lib. IV, Cap. I. n. 47.     ll Darüber weiter unten: IV 3. 



Freiheit oder Gehorsam 117 

meinwohles willen nicht besser ist, solange zu gehorchen, als die sittliche 
Erlaubtheit des Befohlenen noch wirklich wahrscheinlich erscheint. 

2. Der Gehorsam und das irrende Gewissen. 
Die Überbetonung der •Freiheit" durch Adam kommt noch stärker in.sei- 

ner Auslegung des hl. Thomas12 zum Ausdruck. Dieser lehrt klar, daß der 
Untergebene m allem seinem Gewissen zu folgen habe, auch wenn ein Be- 
fehl des Vorgesetzten entgegenstehe. (Dies ist sicher die einheitliche Lehre 
der katholischen Moraltheologie.) Aber Thomas spricht nicht einfachhin dem 
irrigen Gewissen das Recht^zu, sich vom Gehorsam für frei zu erachten. Er 
sagt vielmehr ausdrücklich, daß nicht nur die Handlung gegen das irrige 
Gewissen Sünde sei, sondern auch der Ungehorsam in Befolgung des irrigen 
Gewissens, mit der Begründung: •Denn man kann und muß ein solches Ge- 
wissen ablegen" (1. c. a 5). (Einen •unüberwindlichen" Irrtum faßt er also 
in diesem Fall gar nicht ins Auge!) Man- muß eben bedenken, daß Thomas 
hier die mittelalterliche, christliche, ganz besonders die kirchliche Au- 
torität im Auge hat, und da meint er, daß der Untergebene mit seinem 
irrigen Gewissen nicht einfach unbeschwert über einen gegebenen Befehl 
hinwegkomme; der rechtmäßige Spruch der Autorität müsse ihn vielmehr 
in der Sicherheit seines irrigen Gewissens erschüttern. Es ist auffällig, daß 
Adam genau wie seinerzeit M. Laros13 in seiner Interpretation der oben- 
genannten Artikel diese von Thomas sehr betonte Seite ganz übergeht. •So- 
lange freilich das irrige Gewissen fortbesteht, würde der Untergebene" durch 
eine Handlung gegen das (irrige) Gewissen •mehr sündigen", •weil das Ge- 
wissen eine stärkere Bindung bedeutet als der Befehl des Vorgesetzten" 
(1. c). Zunächst bindet das irrige Gewissen; denn es ist die nächste Sitten- 
norm. Seine Bindung ist somit zwar •intensiver", anderseits aber doch auch 
•geringer" als die Bindung des Gehorsams, •weil leichter lösbar"; denn die 
Bindung durch den rechtmäßigen Befehl •kann nicht gelöst, wohl aber kann 
das irrige Gewissen abgelegt werden" (a 5 ad 1). Nach Thomas steht also 
ein irriges Gewissen, dem ein rechtmäßiger Befehl entgegen ist, zwischen 
Skylla und Charybdis. Es kann sich aus dem Strudel nur heil herausretten, 
indem .es den Befehl des Vorgesetzten zum Anlaß nimmt, in ernster Selbst- 
prüfung sich vom Irrtum frei zu machen. Aus dieser todernsten Situation 
macht die Auslegung Adams eine bloße •Unklarheit bezüglich zweier er- 
laubter Möglichkeiten". •Aber selbst für diesen Fall", sagt er, •entscheidet 
sich Thomas dahin, daß der Untergebene mehr seiner eigenen Einsicht und 
seinem Gewissen als dem Befehl des Vorgesetzten zu gehorchen habe" 
(S. 119). 

Dieser Verharmlosung widerspricht ganz eindeutig der fragliche Text. 
Der rechtmäßige BefeKl des Oberen hat nach Thomas ein solches Gewicht, 
daß der Untergebene nicht frei und ohne Schuld bei seinem irrigen Ge- 

12 De Ver. q. 17 a 4 u. 5. , 
18 Autorität und Gewissen, in: Hochland 36 (1938/39), S. 274. . 
14 S. th. II. II. q. 104 a 3 ad 3. 

£ 



118 Bernhard Häring C. Ss. R. 

wissen verharren kann. Nach Thomas verpflichtet der Befehl des Obern 
sogar dann, wenn er dem Ordensuntergebenen ein freiwillig unternomme- 
nes gutes Werk verbietet. •Denn man darf nicht ein gutes Werk verrichten, 
wenn man dabei in Schuld gerät"14. 

Die Interpretation Adams widerspricht ferner dem rechten Gewissens- 
begriff: Bei •Unklarheit" kann man doch nicht dem Gewissen gehorchen 
müssen, schon gar nicht, wenn es sich um •zwei erlaubte Möglich- 
keiten" handelt. Zuerst muß das Gewissen einen klaren und bindenden 
Spruch geben; -•denn man redet nicht von Gewissensbindung, wenn etwas 
aus einem solchen Gewissen gut ist, sondern wenn die Zuwiderhandlung 
Sünde bedeutet"15. -    -      . 

3. Der Gehorsam und das wagende Gewissen. 
Die Gewissensauf fassung entscheidet über die Stellung der Freiheitstugend 

und des Gehorsams. Die traditionelle Gewissenslehre ist vom Gehorsam als 
sittlicher Grundhaltung geprägt. Das Gewissen will mit aller Wachheit auf 
den Ruf Gottes in der Situation hören, horchen. Das sittlich Gute ist die be- 
wußte und-freie Wahrung der objektiven Seinsansprüche, des Gottesgeset- 
zes. Aus dieser Gewissenslehre lebt die große Prinzipienlehre des Aquinaten, 
die vor allem den Ordo des natürlichen und übernatürlichen Seins in seinen 
Forderungen zeigen will. Hierauf gründet auch alle echte an Thomas orien- 
tierte Kasuistik, die Beleuchtung typisch wiederkehrender Situationen aus 
den allgemeinen Ordnungsprinzipien. Die moderne Gewissensauffassung 
ist mehr von der •Tugend der Freiheit" geprägt. Sie leugnet nicht die objek- 
tiven Ansprüche, betont aber stärker das Moment des Wagens, der Ent- 
scheidung, weniger *das des Vernehmens. Sie vertraut auf die spontane 
Rechtheit des Gewissenspruchs und glaubt kraft der guten Grundhaltung 
von selbst das objektiv Rechte zu treffen. Bei Versagen dieser Treffsicher- 
heit tröstet sie sich verhältnismäßig leicht über die Verletzung der objekti- 
ven Ordnung mit dem Hinweis auf die gute Gesinnung, das •gute Ge- 
wissen". 

Dem •mittelalterlichen" Menschen ist die Einhaltung der gegebenen •Ord- 
nung" und der Gehorsam als die Hingegebenheit an sie das Wichtigere. Das 
Gewissen hat die Aufgabe, das ewige Gesetz Gottes, wie es uns in der 
Schöpfung und Offenbarung entgegentritt, widerzuspiegeln. Das Gewissen 
ist die Stimme Gottes, wenn es rein vernehmend ist, wenn es ganz und gar 
unter dem Gesetze Gottes steht. Der Moderne dagegen ist das Gewissen 
mehr das irrational wagende und entscheidende Organ. Den radikalsten 
Ausdruck findet diese Haltung bei N. Hartmann, nach dem die bestehenden 
•Wertantinomien" und dementsprechend die Gewissenskonflikte nur •ent- 
schieden werden durch einen Machtspruch^ durch die Initiative, durch das 
selbständige Vorgehen eines Wesens, welches Verantwortung und Schuld 
damit auf sich nimmt"16. Der Verfasser der •Tugend der Freiheit" ist wenig- 

De Ver. q. 17 a 4.     le Ethik S. 695. 



Freiheit oder Gehorsam 119 

stens in seinen Wortprägungen von einem Anhauch dieser Haltung nicht 
ganz frei, so wenn er sagt: •Die Stimme des Gewissens steht höher als alles 
Gesetz" (S. 148). Obwohl damit auch etwas Richtiges zum Ausdruck kommt, 
hätte sich wohl Thomas nicht so ausgedrückt. Für ihn ist die Stimme des 
Gewissens nicht etwas über allem Gesetze, sondern nur •Vermittlung des 
göttlichen Gebotes"17. Seine Rechtheit besteht eben darin, sich vernehmend 
am Gesetz zu normieren, sich in tätiger Wachheit unter das Gesetz zu 
stellen. 

Auch die überkommene Gewissensauffassung weiß um das Wagen des 
. Gewissens: der Mensch muß sich in seinen sittlichen Entscheidungen mit 
einer-dem moralischen Gebiet eigenen begrenzten Sicherheit zufrieden- 
geben. Und oft will es nicht gelingen, eine beruhigende Sicherheit zu er- 
langen. Die Hilfsprinzipien der Kasuistik, die sogenannten Moralsysteme, 
sind nichts anderes als das Ringen um ein sachgerechtes Wagen-können, um 
ein Wagen, das sich soweit als möglich leiten läßt vom •Vernehmen", von * 
den •Ansprüchen" des objektiven Gesetzes. Adam sieht in diesem mühsamen 
Ringen zum Vernehmen und Wagen-können nur die Strafe und Rache der- 
vergessenen Tugend der Epikie, •der Tugend der christlichen Freiheit" 
(S. 143). Er will mit der Tugend der Freiheit das ganze •Problem des Proba- 
biljsmus" (S. 144) überflüssig machen, das ja nur entstehen konnte •aus der 
entstandenen Lücke" der vergessenen Epikie. Auch wir, sehen in der thomi- 
stischen Epikie eine wirkliche Tugend. Aber wie kann die Epikie, der es 
doch vor allem um die sinnvolle, •vollkommenere Erfüllung des Gesetzes" 
(S. 148) geht, und zwar nach Adams Auslegung in Fällen •vollkommener 
Klarheit und Gewißheit" (S. 134), wie kann diese Tugend die Frage gegen- 
standslos machen, wie das Gewissen in den Fällen der Unklarheit und des 
Zweifels bezüglich göttlicher und menschlicher Gesetze sich zu Verhaltens, 
habe? Wird da nicht christliche Selbständigkeit zur Robustheit, die sich so 
auf das eigene Wagen verläßt, daß sie nicht mehr heilsam zu zweifeln ver- 
mag? 

Das Gewissen des Gotteskindes ist auch im Wagen das Organ des Hor- 
chens zum Gehorsam. Es will nicht .Herr, sondern nur Künder des Gesetzes 
des Herrn sein. Freilich ohne den Geist der Freiheit kein freudiges Wagen 
in den Dunkelheiten des Lebens. Und wo kein kindlich frohes Wagen, gibt 
es auf die Dauer keinen frohen Gehorsam. Aber der Geist der Freiheit im 
Wagen ist nur dadurch der Geist der Gotteskinder, frei von Vermessenheit 
und Selbstherrlichkeit, daß er aus dem Gehorsam wächst und zum Gehor- 
sam zielt. -     , 

V. Polarität und Harmonie des religiös-sittlichen 
Lebens 

So darf also unsere Antwort nicht sein: Gehorsam oder Freiheit, son- 
dern Gehorsam und Freiheit in jener lebendigen Polarität, die wohl auch" 

17 De Ver. q. 17 a 4 ad 2. c 



120 Bernhard Häring C. Ss. R. 

zu Spannungen führen kann, die aber wesentlich Harmonie bedeutet und 
aus der Spannung immer wieder zur Harmonie führt. Es sind zwei Pole, 
die sich suchen. Der Gehorsam als Tugend sucht die Freiheit und erhöht sie. 
Die Freiheit wächst aus dem Glaubensgehorsam und wahrt ihren Adel nur 
im Gehorsam des Gotteskindes. Die christliche Freiheit läßt sich nicht an 
unpersönliche Machte der Welt versklaven. Sie weist ihre hohe Herkunft 
aus, indem sie in allem der Person des höchsten Herrn als ihrem Vater 
dient. Nur um seinetwillen steht sie unter menschlicher Autorität. Dieser 
Gehorsam gegen Menschen hat nicht nur das eigene Gehorchen im Sinn, 
sondern immer auch die Auferbauung der Gemeinschaft. Darum scheut er 
sich nicht, wo es nottut, im Geiste der Freiheit durch Mahnung oder auch 
Zurechtweisung den Träger der Autorität im Befehlen zu unterstützen, 
nicht um sich frei zu halten vom Gehorsam, sondern um besser zu gehor- 
chen und um die Gemeinschaft zur Heimstätte der Freiheit und des Gehor- 
sams zu machen. Selbst dort, wo der Christ mit dem Aufgebot aller Tapfer- 
keit gegen sündige Befehle und angemaßte Autorität kämpft, setzt er sich 
nicht weniger für den Gehorsam als für die Freiheit ein; denn unter Tyran- 
nen stirbt mit der Freiheit auch die Tugend des Gehorsams. 

Freilich nur dann wird der Gehorsam seine Tugendechtheit in lebendiger 
Polarität zur Freiheit wahren, wenn er von der christlichen Mitte, der Liebe 
her, gesehen und gelebt wird. Gehorsam und Liebe sind die zwei tragenden 
Begriffe jeder religiösen Moral, vor allem der Nachfolge Christi. Aber 
ebensowenig wie die Freiheit durch den Gehorsam verdrängt wird, tritt der 
Gehorsam in der Liebe zurück. Es ist richtig: •Der tiefste Sinn, die Seele 
der Gesetzes-Erfüllung ist im Neuen Bunde nicht der Gehorsam, sondern 
die Liebe" (S. 75). Und doch wird durch den tiefen Ernst und die Betonung 
des Gehorsams in keiner Weise •der Gedanke der Liebe in den Hintergrund 
gestellt" (S. 75). Je ernster der Gehorsam genommen wird, um so strahlen- 
der wird die Sonne der Liebe erglühen, kann sich doch die Liebe nur im 
Gehorsam bewähren: •Wer meine Gebote hat und sie hält, der ist es, der 
mich liebt" (Jo 14, 21). •Das ist die Liebe zu Gott, daß wir seine Gebote 
halten" (1 Jo 5,3). x 

Wie Freiheit und Gehorsam auf dem Gebiet des Sittlichen, wie der Ge- 
horsam selbst wieder zur Liebe, so stehen auf dem Gebiet des Religiösen 
Furcht und Liebe in lebendiger Polarität.. Adam sieht mit Recht Gefahr, 
•wo der freie liebende Gehorsam vor der Furcht zurücktritt" (S. 75). Aber 
die Tiefe und Echtheit der Liebe ist nicht weniger in Gefahr, wo die heilige 
Furcht zurücktritt. Wir sind nicht damit einverstanden, daß in den Sehrift- 
vers ein •nur" eingesetzt wird: •Die Furcht Gottes ist nur (!) der Anfang 
der Weisheit (Eccli 1,16), der Ausdruck unvollkommener Frömmigkeit" (S. 
73). Der heilige Text sagt im Gegenteil, daß die Furcht Gottes am Anfang 
und in der Vollendung der Weisheit stehe (Eccli 1,14-18). Nach dem Urtext 
lautet gerade Eccli 1,16: •Der Weisheit Fülle ist die Furcht des Herrn". 
Gewiß treibt die Liebe die knechtische Furcht aus, schwächt aber nicht die 



Der Weg der Gottesgemeinschaft nach Ps.-Dionysius Areopagita 121 

heilige Furcht. So wie Religion und Sittlichkeit nur in gegenseitiger Durch- 
dringung von Liebe und Gehorsam echt sein körinen, so kann wahre Reli- 
gion, echte Frömmigkeit nur gedeihen in fruchtbarer Verbindung von 
Furcht uijd Liebe, in der rechten Mitte zwischen den beiden Polen heiligen 
Schauers -und glühender Liebe, des •mysterium tremendum" und des •myr 
sterium fascinosum", so daß St. Augustin vor dem Angesichte Gottes mit 
Recht ausruft: •et inhorresco et inardesco"18, •erzitternd vor ihm ent- 
brenne ich, und entbrennend zu ihm erzittere ich". Das liegt wesenhaft im 
Begriff der Religion, schon-von ihrem Gegenstand her, der nichts anderes 
ist als der Heilige Gott; aber auch vom Menschen her: der liebende Ge- 
horsam des Erdenpilgers wird nie zur-freiströmenden Liebe. Seine Liebe 
muß nicht nur mit Gehorsam gefüllt, sondern auch mit Hoffnung gepaart 
sein. Die Hoffnung aber, auf Gott absolut bauend, vergißt nicht die Furcht 
vor eigenem Versagen. Ist so die Liebe von Seiten der Ethik her die g e - 
horsame Liebe, dann von seiten der Religion wesentlich immer die 
fürchtende Liebe. 

Sicher darf nicht Sündenangst der Grundton der Frömmigkeit sein. 
Schwächen wir jedoch den Frömmigkeitspol der heiligen Furcht, der Reue 
und Buße, so fälschen wir den Pol der Liebe, die im sündigen Erdenpilger 
sich nur erhält in wachem Kampf gegen die Sünde und in demütiger Dank- 
barkeit gegen die sündenlösende Liebe des Herrn. 

Das gehorsame Gotteskind ist der freie Herrscher, über alle dunklen 
Mächte der Welt und der Erbe eines hohen Himmelsjthrones. Und aus dem 
Schauder der heiligen Furcht zittert nur reiner und glühender die heilige 
frohe Kindesliebe. y 

Der Weg der Gottesgemeinschaft 
nach Ps.-Dionysius Areopagita 

Von Otto Semmelroth S. J., Buren 
In scharfer Dialektik von hartnäckig festgehaltener Th^se und ebenso ein- 

seitiger Antithese bewegt sich die Beurteilung der Schriften, die unter dem 
Namen des Paulusschülers Dionysius vom Aredpag1 in die christliche Lite- 
ratur eingingen und sowohl im theologisch-spekulativen wie im aszetisch- 
mystischen Bereich einen EmfiLuß, mit dem sich kaum ein anderer Autor 
messen kann, ausübten. Diese harte Gegensätzlichkeit mag ein Beweis mehr 
sein für die lebendige Bedeutung, die diese Schriften im christlichen Geistes- 
leben gehabt haben und weiterhin haben. Bis fast zur Wende des 20. Jahr- 
hunderts hielt man die areopagitischen Schriften weithin, vor allem auf 
katholischer Seite, für echt. Die Zweifel, die schon der Humanist Lauren- 
tius Valla im 15. Jahrhundert gegen die Echtheit anmeldete, sind erst • 
nachdem schon Engelhardt die Abhängigkeit des Verfassers vom prokli- 

,   " Conf. XI, 9. 
1 Apg. 17,34.. 




