
Der Weg der Gottesgemeinschaft nach Ps.-Dionysius Areopagita 121 

heilige Furcht. So wie Religion und Sittlichkeit nur in gegenseitiger Durch- 
dringung von Liebe und Gehorsam echt sein körinen, so kann wahre Reli- 
gion, echte Frömmigkeit nur gedeihen in fruchtbarer Verbindung von 
Furcht uijd Liebe, in der rechten Mitte zwischen den beiden Polen heiligen 
Schauers -und glühender Liebe, des •mysterium tremendum" und des •myr 
sterium fascinosum", so daß St. Augustin vor dem Angesichte Gottes mit 
Recht ausruft: •et inhorresco et inardesco"18, •erzitternd vor ihm ent- 
brenne ich, und entbrennend zu ihm erzittere ich". Das liegt wesenhaft im 
Begriff der Religion, schon-von ihrem Gegenstand her, der nichts anderes 
ist als der Heilige Gott; aber auch vom Menschen her: der liebende Ge- 
horsam des Erdenpilgers wird nie zur-freiströmenden Liebe. Seine Liebe 
muß nicht nur mit Gehorsam gefüllt, sondern auch mit Hoffnung gepaart 
sein. Die Hoffnung aber, auf Gott absolut bauend, vergißt nicht die Furcht 
vor eigenem Versagen. Ist so die Liebe von Seiten der Ethik her die g e - 
horsame Liebe, dann von seiten der Religion wesentlich immer die 
fürchtende Liebe. 

Sicher darf nicht Sündenangst der Grundton der Frömmigkeit sein. 
Schwächen wir jedoch den Frömmigkeitspol der heiligen Furcht, der Reue 
und Buße, so fälschen wir den Pol der Liebe, die im sündigen Erdenpilger 
sich nur erhält in wachem Kampf gegen die Sünde und in demütiger Dank- 
barkeit gegen die sündenlösende Liebe des Herrn. 

Das gehorsame Gotteskind ist der freie Herrscher, über alle dunklen 
Mächte der Welt und der Erbe eines hohen Himmelsjthrones. Und aus dem 
Schauder der heiligen Furcht zittert nur reiner und glühender die heilige 
frohe Kindesliebe. y 

Der Weg der Gottesgemeinschaft 
nach Ps.-Dionysius Areopagita 

Von Otto Semmelroth S. J., Buren 
In scharfer Dialektik von hartnäckig festgehaltener Th^se und ebenso ein- 

seitiger Antithese bewegt sich die Beurteilung der Schriften, die unter dem 
Namen des Paulusschülers Dionysius vom Aredpag1 in die christliche Lite- 
ratur eingingen und sowohl im theologisch-spekulativen wie im aszetisch- 
mystischen Bereich einen EmfiLuß, mit dem sich kaum ein anderer Autor 
messen kann, ausübten. Diese harte Gegensätzlichkeit mag ein Beweis mehr 
sein für die lebendige Bedeutung, die diese Schriften im christlichen Geistes- 
leben gehabt haben und weiterhin haben. Bis fast zur Wende des 20. Jahr- 
hunderts hielt man die areopagitischen Schriften weithin, vor allem auf 
katholischer Seite, für echt. Die Zweifel, die schon der Humanist Lauren- 
tius Valla im 15. Jahrhundert gegen die Echtheit anmeldete, sind erst • 
nachdem schon Engelhardt die Abhängigkeit des Verfassers vom prokli- 

,   " Conf. XI, 9. 
1 Apg. 17,34.. 



122 Otto Semmelroth S. J. 

sehen' Neuplatonismus aufgezeigt hatte* • durch die genaue Entdeckung 
Hugo Kochs und Josef Stiglmayrs' zur Gewißheit geworden. Ihnen gelang es 
nämlich, eine der Quellen des Pseudo-Areopagiten so eindeutig festzulegen, 
daß sie zur Verräterin an seiner Pseudepigraphie wurden. Wenn rnan für die 
Feststellung der sachlichen Inspiratoren des Autors damit auch noch nicht 
viel gewonnen hat • festgestellt ist doch nur die Abhängigkeit von Proklos 
in der Lehre vom Bösen, während die genauere Identifizierung sonstiger 
Quellen weiterhin ein Anliegen an die Forschung bleibt •, so kann man 
doch nun eindeutig als Entstehungszeit der fraglichen Schriften den Beginn 
des sechsten Jahrhunderts festlegen. Die Auffindung der Persönlichkeit des 
Verfassers selbst kann nur deshalb kein ernstes Anliegen an weitere Unter- 
suchung mehr sein, weil man die Hoffnung auf ein Ergebnis nach dem Urteil 
der Kenner wohl aufgeben muß. Der letzte ernste Versuch, in dem Stigl- 
mayr4 den Verfasser der Areppagitica in Severus von Antiochien gefunden 
zu haben glaubte, ist wenig stichhaltig. Schon seine Grundvoraussetzung, 
die allzu oft ohne viel Prüfung nachgesprochene Behauptung vom, wenn 
auch gemäßigten,, Monophysitismus des Pseudo-Areopagiten, ist einem 
Kenner seiner Schriften zum mindesten sehr zweifelhaft. Der von Dionysius 
geprägte Begriff der #eav8oixT| evEQYeux5 Christi wird im Licht der vom 
gleichen Verfasser ausdrücklich gemachten Aussage, daß die beiden Natu- 
ren in Christus aavyyvTcaq* verbunden seien, nicht monophysitisch erklärt 
werden dürfen. Im Zusammenhang des areopagitischen Systems, dem die 
Einheit in aller Vielheit Grundanliegen ist, braucht die theandrüehe Einheit 
der Tätigkeit Christi die unvermischte Aufrechterhaltung der beiden Natu- 
ren gar nicht anzutasten. Die anderen Gründe, die Stiglmayr für seine 
Identifizierung anführt, sind kaum beweiskräftig, da man sie ohne Schwie- 
rigkeit anders erklären kann. . 
. Nachdem aber nun einmal die Unechtheit der areopagitischen Schriften 
zweifellos festgestellt war, schlug die jahrhundertealte These von der Echt- 
heit in die schärfste Antithese um, die den Schriften mit der Echtheit auch 
Originalität, Bedeutung und Wert absprach, wie um nachzuholen, was man 
in früherer Kritiklosigkeit versäumt zu haben glaubte. 

Ganz kurz nach ihrem Entstehen wurden diese Schriften allerdings auf 
einem Religionsgespräch des Jahres 532 oder 533 zwischen Monophysiten 
und Katholiken in Konstantinopel von katholis'cher Seite abgelehnt mit dem 
Hinweis darauf, daß man sie bei den Vätern nirgends benutzt finde. Mit un- 

s Die angeblichen Schriften des Areopagiten^Dionysius. Sulzbach 1823. I. 214. 
3 Stiglmayr Jos., S..J-, Proklus als Vorlage des sog. Dionysius Areopagita in 

der Lehre vom Übel, in: Histor. Jahrbuch 16 (1895), 253 ff, 721 ff. • Koch Hugo, 
ProkluS als Quelle des Ps.-Dionysius in der Lehre vom Bösen, in: Philologus 54 
(1895), 498 ff. _ 

4 Stiglmayr Jos. S. J., Der sog. Dionysius Areopagita und Severus von Antio- 
chien, in: Scholastik 3 (1928), 1•27, 161•189; ders., Um eine Ehrenrettung des 
Severus von Antiochien, in: Scholastik 7 (1932), 56•67. 

8 Epist. IV. • MG 3, 1072 C.      « Div. Nom. II, 10 • MG 3, 649 A. 



Der Weg der Gottesgemeinschaft nach Ps.-Dionysius Areopagita        123 

glaublicher Schnelligkeit erlangten sie dann aber doch einen geistes- 
geschichtlichen Einfluß, der einer so einseitigen Antithese gegenüber zu 
denken geben muß. Einenvgewissenhaften Untersuchen wird kaum glaub- 
lich sein, daß etwa Maximus Confessor, Scotus Erigena und erst recht Tho- 
mas von Aquiri • bei dem Cordier annähernd 17Q0 Dionysiuszitate zählte 
• die areopagitische Autorität einzig wegen der vermeintlichen Echtheit 
dieser Schriften so hoch geschätzt haben. •     v 

Wir werden darum bei der Beurteilung der Schriften: •Über die himm- 
lische Hierarchie", •Über die kirchliche Hierarchie", •Über göttlichen Na- . 
men", •Über mystische Theologie" mit den zehn Briefen, die zum Corpus 
areopagiticum gehören (an dessen Zusammengehörigkeit nicht, zu zweifeln 
ist), versuchen müssen, von der einseitigen These des Glaubens an ihre 
Echtheit und der nicht weniger einseitigen vollkommenen Ablehnung nicht 
nur ihrer Echtheit, sondern auch ihres Wertes, zu einer objektiven Synthese 
zu kommen. Das aber kann nicht in erster Linie mit literarkritischer oder 
philologischer Methode geschehen • die Einseitigkeiten der von diesem 
Standpunkt herkommenden Bearbeiter um die Jahrhundertwende haben 
es bewiesen •, sondern nur in philosophisch-theologischem Aufspüren des 
eigentlichen Anliegens des Areopagiten und im Nachbauen seines Systems. 

Darum wird es sich als wertvoll erweisen, einmal eine Frage aus dem 
Reichtum dieses Systems herauszugreifen, die den Schlüssel zum Verständ- 
nis des Ganzen enthält. Der Aufstieg zur Gottesgemeinschaft 
ist nun nicht irgendein Thema der pseudodionysischen Schriften, sondern 
gehört zu ihrem Wesentlichen. Iri ihrer Mitte steht der Mensch, der wie alle 
Schöpfung aus dem Urlichte ausstrahlte, und dessen Aufgabe es ist, mit 
Hilfe der geschöpflichen Strahlen sich dem göttlichen Urlicht wieder zuzu- 
wenden, um zur Erkenntnis- und damit zur Lebensgemeinschaft, zur Ein- 
heit mit ihmczu gelangen. Dieser Aufstieg, die Photagogie7 der Geschöpfe 
hin zum ur-einen Licht, dem COTOöOITOV I|>ö>?

8
, soll der Gegenstand dieser 

Untersuchung sein. Dabei beschränken wir uns bewußt auf die engeren 
Grenzen des Gegenstandes selbst, obwohl man die Darlegungen nur im 
Zusammenhang des gesamten theologischen Gebäudes ganz erkennen und 
werten kann. 

Zunächst werden wir zwei Grundtatsachen voraussetzen müssen, um den 
geschöpflichen Aufstieg zu Gott erkennen zu können, wie ihn Ps.-Dionysius 
gemeint hat: Eine theologische, daß nämlich der ur-eine Gott eine gewisse 
Vielheit in sich schließt, die es erst ermöglicht, daß Geschöpfe aus ihm 
wurden und zu ihm zurückfinden; und eine anthropologische, daß nämlich 
die Lebensgemeinschaft wesentlich Erkenntnisgemeinschaft ist. Erst dann 
können wir an die areopagitische Photagp^ der Geschöpfe zum Urlicht 
selbst herangehen. 

' Vgl. Eccl. Hier. V, I, 2 • MG 3, 501A. 
• Z. B. Div. Nom. IV, 11. • MG 3, 708 D. 



124 Otto Semmelroth S. J. 

I. Zwei Grundtatsachen 

1. Die Geschöpfe • unter ihnen, vor allem der Mensch, um den es dem 
Areopagiten in seiner ganzen Theologie vor allem geht • streben zur 
Gottesgemeinschaft empor, weil sie von ihm ausgegangen sind. Dionysius 
hat seine Schöpfungstheologie in das Bild des Lichtes gefaßt. Es charakteri- 
siert seine ganzen Darlegungen geradezu als Lichttheologie, und zwar so 
sehr, daß er sich genötigt sieht, sich gegen einen etwaigen Vorwurf zu ver- 
wahren, er sehe die Sonne als Gott an9. Und wenn er untersucht, •warum 
die Offenbarungen Gottes gerade das vom Feuer entlehnte heilige.Bild 
bevorzugen", so ist er der Ansicht, •daß das Charakteristische des Feuers 
die größte Gottähnlichkeit der himmlischen Geister andeute"10. 

In der Bewegung vom Schöpfer nach außen macht er den jtpooöog der Ge- 
schöpfe als Ausstrahlung aus dem urgöttlichen Lichte deutlich. In der Dar- 
stellung der rückläufigen Bewegung bleibt er zwar im Bilde vom Lichte, 
schildert aber nicht, wie zu erwarten wäre, den Aufstieg der Geschöpfe als 
Widerstrahl des ausstrahlenden Lichtes • wobei konsequenterweise die 
emporstrebenden Geschöpfe selbst der Widerstrahl sein müßten, wie sie im 
Schöpfungsvorgang das ausstrahlende Licht sind'•, vielmehr läßt er die Ge- 
schöpfe, die als Strahlen aus dem Urlicht hervorgingen, nun vom schöpferi- 
schen Urlicht emporgezogen werden wie die Pflanzen von der Sonne. Diony- 
sius glaubt deshalb den Namen r\kio$ etymologisch von äoXkityw sammeln ab- 
leiten zu sollen". •Jedes Hervortreten der vom Vater erregten Lichtaus- 
strahlung, welche, gütig verliehen, zu uns dringt, führt uns auch hinwieder 
als eine in Eins gestaltende Kraft aufwärts und vereinfacht uns und wendet 
uns wieder zur Einheit des Vaters und zu seiner vergottenden Einfachheit 
zurück"12. 

Dieses Streben, der Kreatur zum schöpferischen Urlicht zurück ist nach 
Dionysius nur die Antwort auf ihre Herkunft aus diesem urgöttlichen 
Licht. Von einer über diese •natürliche" Tendenz hinausgehenden Berufung 
zu einer übernatürlichen Gottesgemeinschaft spricht er nicht. Womit er sich 
ganz auf der Linie der gesamten griechischen Patristik befindet, die er aller- 
dings ,bis zu einer gewissen krisenhaften Höhe führt: Der Unterschied zwi- 
schen natürlichem und übernatürlichem Zustand ist dieser Theologie nicht 
sehr deutlich geworden. Gewiß ist dem Areopagiten das Streben zum Ur- 
licht hin ein Berufensein, das den Eros im Menschen, der ihn zu Gott, dem 
Urschönen, empordrängt, anspricht und weckt. Deshalb leitet er den Namen 
des Schönen, xctUog, von xodelv = rufen ab13. Und man wird ganz im Sinne 
des Dionysius deuten, wenn man den Namen des Guten der schöpferisch 
mitteilenden und den Namen des Schönen der den Eros ansprechenden und 
zu sich emporsammelnden GdÄeit zueignet. Jedoch wird es zum mindesten 

• Div. Nom. IV, 4, • MG 3, 700 C. 10 Eccl. Hier. XV, 2. • MG 3, 328 C. 
11 Div. Nom. IV, 4. • MG 3, 700 B. 1! Cael. Hier. I, 1. • MG. 2, 120 B. 
11 Div. Nom. IV, 7. • MG 3, 701 D. 



Der Weg der Gottesgemeinschaft nach Ps.-Dionysius- Areopagita        125 

nicht deutlich, daß dies ein griadenhaftes Rufen zu einer über das Natür- 
liche hinausgehenden Gottesgemeinschaft ist. 

Wir stehen nun vor dem Problem, vor dem alle Philosophie, vor allem 
auch die neuplatonische, mehr oder weniger ratlos gestanden hat: Wie kann 
aus dem ur-einen Gott die vielgestaltige Welt hervorgehen? 

Die Einheit Gottes zu wahren, ist dem Areopagiten ein Herzensanliegen, 
so daß ihm vor allen Namen, die Gott bezeichnen können, der Name TO "Ev, 
das Eine, am -wichtigsten ist, und er ihn •Tö KaQTeowTavov ovo[ia, den be- 
deutsamsten Namen"14 nennt. Daher nimmt auch die Lehre von Gottes Drei- 
faltigkeit in seinem System nur einen sehr geringen Raum ein, obwohl er 
die ganze Schöpfung nach dem triadischen Strukturgesetz gebaut sieht. Der 
Gedanke, diese immer wiederkehrende Dreihelt auf den dreifaltigen Schöp- 
fer zurückzuführen, mag ihm vielleicht vorgeschwebt haben. Ausgedrückt 
hat er ihn nirgends, wie wenn er jede Gefahr vermeiden wollte, die Einheit 
Gottes zu gefährden. 

Dennoch kommt er nicht daran vorbei, auch die innergöttliche Einheit 
durch irgendwelche Sicwotaeii; strukturiert zu sehen. Die vielgestaltige 
Schöpfung kann nur aus einer Quelle kommen, die selbst in sich schon eine 
Vielheit enthält. So findet sich beim Pseudo-Areopagiten eine die Einheit 
Gottes nicht aufhebende, aber doch realistisch aufgefaßte Vielheit im Be- 
reich der Gottheit. Eine Auffassung, die in der späteren griechischen Gei- 
stigkeit nicht mehr verloren ging und bei den Palamiten des 14. Jahrhun- 
derts eine verschärfte Ausprägung erfuhr. 

Diese irgendwie real aufgefaßten oicwcoiaei? in Gott sind nicht die drei 
Hypostasen Gottes, sondern es handelt sich um eine Scheidung zwischen 
dem urgöttlichen, innersten Wesen und denöuyaixeig, die wie ein äußerer, 
aber doch innergöttlicher- Bereich von Kräften um die Urgottheit liegen. 
DureK ihre Vermittlung können die Kreaturen an Gottes unendlicher Fülle 
teilhaben. Schließt man dann von den Eigenschaften der Geschöpfe auf dem 
Weg der Analogie auf Gott und seine Eigenschaften, so wird der eigentlich 
namenlose Gott zum •Vielnamigen"16, dessen Namen Dionysius in einer 
eigenen Schrift behandelt18. 

Zum Begriff der Analogie sei an dieser Stelle bemerkt, daß er zwar einer 
9er häufigst gebrauchten Ausdrücke in den pseudo-areopagitischen Schrif- 
ten ist, jedoch etwas wesentlich anderes bedeutet als die Analogie der Scho- 
lastik. Die verschiedenen Bedeutungen, in denen Dionysius diesen Begriff 
gebraucht, kann man dahin zusammenfassen, daß er die Seinsstufe be- 
deutet, die Gottes Bestimmung^ jedem Geschöpf anweist, und die das Ge- 
schöpf nicht verlassen darf, weder nach unten im sündhaften Nichterfüllen 
seiner seinsmäßigen Aufgabe, noch nach oben im Versuch, die Grenzen der 
eigenen Analogie zu überschreiten. Es gibt also eine doppelte Sicht der 

u Div. Nom. XIII, 1. • MG 3, 977 B. u Div. Nov. I, 1. • MG 3, 596 A. 
M neol deicüv övoudroav. 



126 Otto Semmelroth S. J. 

Analogie: Innergöttlich ist sie die Bestimmung des göttlichen Willens für 
das Geschöpf und wird daher der Willensmacht Gottes zuzuordnen sein, in 
Entsprechung zu der göttlichen Idee, dem Xoyog oder jtaoaoEiyna, die als 
Plan dem göttlichen Verstand zuzuordnen ist; im außergöttlichen, geschöpf- 
lichen Bereich ist die Analogie die Verwirklichung dieser innergöttlichen 
Willensbestimmung durch das Geschöpf, dessen Aufgabe es ist, die Analogie 
seines realen Daseins mit der Analogie der innergöttlichen Willensbestim- 
mung in Übereinstimmung zu bringen und zu bewahren. So wird das Ge- 
schöpf ovvEQyoq Gottes, eine Aufgabe, die Christus, der Gottmensch, ontolo- 
gisch und ethisch in seinem Gottmenschentum am vollkommensten erfüllte: 
Ontologisch, da sein Wirken ovöoncr] öeovoia17 und {teavöoiwri IvEQyeia18 ist; 
ethisch, da er •gehorsam dfen Weisungen seines Vaters und Gottes sich 
unterwarf"19. 

Soviel zur ersten Grundtatsache der von Dionysius vertretenen Vielheit 
im einen Gott. Sie ist für Weg und Ziel des Aufstieges zur Göttesgemeinschaft 
insofern von großer Bedeutung, als das aufsteigende Geschöpf nun nicht 
den ur-einen Gott selbst anrühren kann, es sei denn in jener höchsten Stufe 
mystischen Erlebens,,die Dionysius in seiner •Mystischen Theologie" als 
•das göttliche Dunkel" begeistert schildert. Das Ziel des in gewöhnlicher 
Weise aufsteigenden Geschöpfes ist der Außenbezirk der göttlichen 5t)v<x|AEig, 
die der erkennende Menschengeist erlernt, uaftel, während man den inner- 
göttlichen Bereich mehr erleidet, JICIöEI, wie Dionysius in einem Wortspiel 
sagt20. • 

2. Als zweite Grundtatsache sollte herausgestellt werden, daß nach Diony- 
sius die Lebensgemeinschaft mit Gott wesentlich Erkenntnisgemeinschaft ist. 

Die Aufgabe cler Kreatur ^besteht darin, als OWEQYOS Gottes die Analogie, 
die ihr der Gotteswille bestimmt hat, in der konkreten Realität ihres Erden- 
daseins zu verwirklichen. Wollte man nun xliese Verwirklichung selbst als 
ein Zusammenwirken von Gottes Gnade und Menschenwirkung bezeichnen, 
so träfe man des Areopagiten Ansicht, wenn man diese Gnade vor allem 
als Erleuchtung, eKkaptyv?1, auffaßte. Gottes Wirken ist bei ihm das Aus- 
strahlen seines Lichtes in der <pcoToöoaui22. Das mitwirkende Antworten des 
Menschen zeigt sich als erkennendes Aufnehmen dieser Lichtgabe des 
Vaters, die wir •mit unstofflichen und zuckungsfreien Augen des Geistes 
aufnehmen, um uns dann zu ihrem einfachen Strahl zu erheben2'. Dadurch 
geschieht das immer vollkommenere Einswerden mit ihm. 

Eines aber ist sehr wichtig: wir dürfen Erkenntnisgemeinschaft nicht als 
eine nur •moralische" Einheit auffassen. NaäTgriechischer, vor allem neu- 
platonischer Auffassungist Erkenntnisgemeinschaft Seinsgemeinschaft, Le- 
benseinheit zwischen Erkennendem und Erkanntest. Wenn der Geist des 

" Z. B. Cael. Hier. IV, 4. • MG 3, 181B.    " Ep. IV. • MG 3, 1072 C. 
19 Cael. Hier. IV, 4. • MG 3, 181 C.      20 Div. Nom. II, 9. • MG 3, 648 B. 
» Z. B. Cael. Hier. I, 2. • MG 3, 121 A.     22 Ebd. 
11 Div. Nom. VIII, 7. • MG 3, 896 A. 



Der Weg der Gottesgemeinschaft nach Ps.-Dionysius »Areopagitä        127 

Menschen erkennend einen Gegenstand von solcher Lebensmächtigkeit wie 
die Urgottheit erfaßt, dann wird der Eros im Menschen aufgeweckt, jene 
elementare Kraft, die der neuplatonischen Philosophie wie schon Piaton 

' selbst nicht ejne blinde Leidensgemeinschaft, sondern eine bewußt gewor- 
dene, intuitives Vorerkennen einschließende, mächtig nach oben zum Ur- 
schönen drängende Macht ist. Sie erfaßt den ganzen Menschen und vereint 
ihn mit dem ErkanaWn. # 

Wenn Müller in seinem Werk •Dionysios, Proklos, Plotinos" sagt, daß 
•alle Platoniker sich darin einig sind, daß wahres Erkennen nur durch 
Einswerden des Erkennenden mit dem Erkannten Zustandekommen 
kann"", dann ist das nur die halbe Wahrheit, wenigstens soweit es den 
Areopagiten angeht. Bei ihm steht das Umgekehrte mehr im Vordergrund, 
daß durch die Erkenntnis erst Einheit wird. Es steht beides in Wechsel- 
wirkung miteinander: Tiefere Erkenntnis ist innigere Einigung und um- 
gekehrt. -^ 

Man hat hier nicht zu Unrecht in besonderer Weise den neuplatonischen 
Einfluß auf Dionysius wirksam gesehen und dann diese Auffassung un- 
christlich genannt, vor allem deshalb, weil man die freie Willensentschei- 
dunaynd die Bedeutung der Liebe nicht genügend betont glaubte. Ohne 
darauf weiter eingehen zu wollen, sei dazu nur bemerkt, daß die Erkennt- 
niseinheit im dionysischen Sinn vom Eros getragen ist, den ganzen Men- 
schen erfaßt und mit äußerster Schärfe immer wieder ais sittliche Entschei- 
dungspflicht des Menschen hingestellt wird. Die wahre Gnosis ist nicht 
allein Sache des Verstandes, bei Dionysius ebensowenig wie bei den christ- 
lichen Neuplatonikern von Alexandrien. Vielleicht darf man hier auch an 
das Wort Christi erinnern: •Das ist das wahre Leben, daß sie dich erkennen 
(yivcboxcoaiv), den allein wahren Gott, und den du gesandt hast, Jesus Chri- 
stus"25. Und Paulus weiß die Heiden deshalb strafweise der Unverständig- 
keit anheimgegeben, weil sie es ablehnten,   •@eöv e/eiv ev emYvcbaei"*6. 

II. Der Weg zur Gottesgemeinschaft 

Die Klarstellung dieser Grundtatsachen ist für die Erkenntnis des Weges, 
auf dem der Pseudo-Areopagite seine Leser zu Gott führt oder vielmehr 
vom gottmenschlichen Photagogen Christus" emporgeführt sieht, von Be- 
deutung. Diesen Weg können wir nun darlegen. 

Gott schenkte als das Gute überströmend den Geschöpfen das Dasein. Der 
Gedanke, daß das •Bonum diffusivum sui" sei, der dem Areopagiten ur- 
eigen ist28, kann wohl kaum als Beweis für die Überwindung des neuplato- 
nischen Gedankengutes angeführt werden2', da er dieser Philosophie sehr 

" Dionysius, Proclos, Plotinos. Ein historischer Beitrag zur neuplatonischen 
Philosophie, in: Beiträge zur Geschichte der Philosophe des Mittelalters. Mun- 
ster 1918, 109.       " Jo 17, 3.      " Eccl. Hier. V, I, 2. • MG 3, 501-A. 

M Rom 1,28.       28 Vgl. Div. Nöm. IV, 1 und 4. - M So bei SchQllgen, W., Grenzmoral. Soziale Krisis und moderner Aufbau. 
Düsseldorf 1946, 113. 



128 Otto Semmelroth S. J. 

eigentümlich ist. Die Geschöpfe drängt nun der in sie hineingelegte Eros • 
Dionysius spricht deshalb von ungezählten egcotEg • dazu, daß sie erken- 
nend dem Urlicht, aus dem sie kamen, wieder entgegenstreben. Das Empor- 
streben zu immer tieferer Erkenntnis Gottes bedeutet jeweils eine voll- 
kommenere Einigung mit ihm. Je mehr der Mensch zur Einigung mit dem 
erkannten Gott gelangt, desto mehr wird auch seine Eigentat aus der Viel- 
fältigkeit, in die Einheit gesammelt. Das heißt #abe», «die Eigentat nimmt 
mehr und mehr ab, bis sie auf der höchsten Stufe ganz aufhört. 

Alle Geschöpfe streben in jeweils verschiedener Weise dem Lichte ent- 
gegen, je nach der Analogie, die ihnen bestimmt ist. Für alle aber hat das 
Aufsteigen eine Beziehung zur Erkenntnis. Alles strebt zur Gottheit hin, 
die geistigen und denkenden Wesen auf intellektuelle Weise, die ihnen 
untergeordneten auf dem Wege der Sinneswahrnehmung, die übrigen durch 
lebendige Bewegung oder durch die geeignete ^Beschaffenheit ihres Wesens 
und Zustandes30. Auch diese •geeignete Beschaffenheit" der unteren Wesen 
hat mit Erkenntnis zu tun. Denn für sie verwirklicht sich die Erfüllung ihrer 
Bestimmung, also das Aufsteigen zur Gottheit, darin, daß sie symbolhafte 
Vermittlung der Erkenntnisgemeinschaft an die Menschen sind. 

Erkenntnis ist nun Begegnung von Subjekt und Objekt, die, je tiajer sie 
ist, um so mehr zur Einigung wird. Den Vorgang, der sich beim erkenntnis- 
mäßigen Einigungsstreben vollzieht, hat Dionysius in beiden Polen, in Gott, 
dem Erkenntnisobjekt, und im Menschengeist, dem Subjekt der Erkenntnis, 
in eine dreifache Struktur auseinandergelegt. Durch beide Dreiheiten ist er 
in gleicher Weise berühmt geworden. Wir werden zunächst beide kurz be- 
sprechen und als Drittes dann die Lichtstrahlen behandeln, durch die das zu 
erkennende Gotteslicht sich dem erkennenden Geschöpf darbietet, um es 
zum Urlichte emporzuziehen. 

1. Die objektive Dreiheit ist jene, die man ungenau den dreifachen Weg 
der Gotteserkenntnis nennt: die •kataphatische" Theologie, die von Gott 
positive Aussagen macht, die •apophatische" Theologie, die Aussagen über 
Gott verneint, und die Eminenztheologie, die Gott alles Positive in über- 
ragendem Ausmaß zuschreibt; sie sind nicht drei Wege, für deren einen 
man sich im Sinne des Entweder-Oder entscheiden könnte. Die rein positive 
Aussage von Gott widerspräche der Wahrheit, da die Dinge, in^ denen ge- 
wisse Züge auf Gott hinweisen und deshalb in ihm positiv ausgesagt werden, 
nur Symbol der Gottheit sind. Aber diese Züge tragen stets die Unähnlich- 
keit des Symbols an sich und müssen deshalb durch Verneinung richtig ge- 
stellt werden. Dann aber muß auch diese Verneinung wieder durch eine 
neue Aussage, die eine Steigerung ins Unendliche ist, verneint werden. In 
dieser Steigerung der Eminenz sind also die These der Aussage und die 
Antithese der Verneinung zu einer höheren Synthese verneint. •Man muß 
alle positiven Setzungen der Gottheit beilegen und von ihr aussagen, da 

Div. Nom. I, 5. • MG 3, 593 D. 



Der Weg der Gottesgemeinschaft nach Ps.-Dionysius Areopagita        129 

sie Ursache von allem ist, und muß sie alle in erhabener Weise verneinen, 
da sie über alles hinaus ist"81. 

2. Die subjektive Dreiheit ist ebenso einflußreich in der späteren aszetisch- 
mystischen Theologie geworden: Reinigung, Erleuchtung, Einigung. Diese 
drei Stufen bedeuten nicht ein klares Nacheinander, sondern oft nur ver- 
schiedene Gesichtspunkte einer, und derselben Wirklichkeit. Reinigung ist 
nach Dionysfus nicht so sehr ein einmal abgeschlossener Prozeß, sondern 
vielmehr die stets sich vollziehende Reinerhaltung, ständiges Sich-frei- 
machen von der Vielfalt des Geschöpflichen und Körperlichen. Erleuchtung 
ist das in alle Stufen dringende göttliche Licht, durch das erst die Reinigung 
verwirklicht wird, es ist die positive Seite eines ständigen Vorganges, dessen 
negative Seite die Reinigung ist. Dionysius spricht ausdrücklich von der 
xaflap-rtwfi £jturrf|U'rjM. Und die Vollendung schließt in der Einigung der von 
allem Vielfältigen gereinigten, lichtdurchfluteten Seele mit dem Urlicht 
beide vorigen Stufen in sich und ist ihre Erfüllung. 

Diese höchste Stufe der Einigung behandelt der Areopagite mit einer ge- 
wissen Vorliebe, obwohl er sich bewußt ist, daß man eigentlich •das Un- 
sagbare mit besonnenem Schweigen ehren" müsse8*. Seine eigenen Ausfüh- 
rungen zeigen selbst, daß man über dieses Höchste eigentlich nicht sprechen 
kann; und wenn man es doch versucht, wird es ein Stammeln, das Unein- 
geweihten nicht verständlich ist.     . 

Auch auf dieser obersten-TStufe bleibt der Aufstieg auf dem Boden der 
Erkenntnis. Je mehr allerdings die Gotteserkenntnis Gotteseinigung wird, 
desto mehr hört die Eigentätigkeit des menschlichen Geistes auf, die Apo- 
phase (Verneinung) wird herrschend, ja auch sie wird noch unterboten. •Je 
mehr wir ZVL dem Oben hinstreben, desto mehr werden die Worte durch die 
Zusammenschau 4er geistigen Dinge umhüllt; wie wir denn jetzt, da wir 
in das über den Verstand hinausgehende Dunkel eintauchen, nicht Wort- 
knappheit, sondern Wortlosigkeit finden'"4. Es gehört mit zur Angleichung 
an die Einsförmigkeit Gottes, daß die Mannigfaltigkeit vielgestaltiger Rede 
in wachsender Wortkargheit dahinschwindet, bis sie völligem Schweigen 
gewichen ist, weil es im einsförmig gewordenen Geist kein VielerleLAron 
Worten mehr geben kann. Der Mensch spürt Gott, schaut ihn irgendwie, 
aber es 1st das •göttliche Dunkel'"5. Und hier weiß sich Dionysius nur durch 
die widerspruchsvolle Behauptung zu helfen, daß dieses höchste Gotterken- 
nen durch Nichterkennen geschieht. Es ist ein Hineinreichen in jenes Aller- 
heiligste Gottes, das hinter dem Bereich der göttlichen Swaueig liegt, •in 
das Dunkel hinein, wo, wie die Schrift sagt, der jenseits von allem Seiende 

11 Myst. Theol. I, 2. • MG 3*, 1000 B. 
« Cael. Hier. XIII, 4. • MG 3, 305 C. 
M Div. Nom. I, 3. • MG 3, 589 B. 
M Myst. Theol. III. • MG 3, 1033 B; 
* Myst. Theol. I, Ep. V. • MG 3, 1073 A. 



130 Otto Semmelroth S. J.    s 

ist"". Dieses Göttliche kann man nicht mehr erlernen und deshalb nicht mit 
Worten weitergeben, sondern nur erleiden und im Schweigen ehren. 

3. Das Licht Gottes nun, in das der Mensch aufsteigend mehr und mehr 
eintauchen soll, kommt zu ihm auf den Strahlen 4er vielgestaltigen Offen- 
barung Gottes. Dionysius sieht sie gefaßt in die Dreiheit der Heiligen Schrift, 
der hierarchisch gegliederten Schöpfung und des kirchlichen Kultmyste- 
riums. 

Die Heilige Schrift ist ihm die Quelle des ausdrücklichen Offenbarungs- 
wortes Gottes, der xavcbv TTJS alrftzlac,37. Von einer kirchlichen Tradition 
spricht er kaum. Sie wird von ihm nicht so sehr als Objekt erlebt, das man 
behandelt, sondern als Lebenselement, das ihn umgibt und durchdringt. 

Ebenso wie in der Schrift, so erweist sich die Urgottheit nach des Areopa- 
giten Aussage in der Schöpfung als •gutes, gewährendes Prinzip jeder heili- 
gen Lichtstrahlung"38. Dionysius bewundert in der harmonisch geordneten 
Hierarchie der Schöpfung die Offenbarung Gottes. Wenn er sie erkennend 
durchdringt, begegnet er Gottes ausstrahlendem Licht, das ihn zur Lebens- 
gemeinschaft mit Ihm führt. 

Der dritte Bereich, der das Licht Gottes vermittelt, gibt dem ersten und 
zweiten seine Deutung: Die kirchlichen Kultmysterien. Sie zeigen ganz klar, 
daß alle göttliche Offenbarung den Menschen zur* Lebensgemeinschaft mit 
Gott holen will. Daß die \ivoxr\Qia, das liturgische und sakramentale Ge- 
schehen in der Kirche, auf das hier nicht weiter eingegangen werden kann, 
so bedeutsam es wäre, zur Lebensgemeinschaft mit Gott führen will, ist 
dem Areopagiten selbstverständlich. Ebenso selbstverständlich ist ihm aber, 
daß dieä geschieht, indem der Mensch den tiefen inneren Sinn der Mysterien- 
symbola erkennt. 'H ouußoXocrpSiÖctmcaMa nvaxaymyel39, sagt er. Dadurch 
tritt der Mensch in lebendige Einheit mit dem Leben Gottes" und seiner 
Heilswerke, die in den Mysterien symbolhaft dargestellt und damit • wie 
es neuplatonisch Selbstverständlichkeit ist • real gegenwärtig gesetzt 
werden. Diese geschöpflichen Symbole, die in den Mysterien gebraucht wer- 
den, sind aber nur Erstlinge der Gesamtschöpfung, Repräsentanten, die da- 
durch, daß sie in den Mysteriendienst genommen werden, den übrigen Ge- 
schöpfen ihre Aufgabe vorzeigen: Symbole zu sein, in denen der Mensch den 
göttlichen Logos, die göttlichen Paradeigmata, die Ideen wiederfindet und 
so zur Begegnung und Eins werdung mit Gott emporsteigt. 

Christus nun, der in die geschöpfliche Vielheit herabgestiegen ist, um uns 
aus der Vielheit in die göttliche Einheit zu holen, ist dem Areopagiten der 
Photagoge, der Führer auf dem Wege zum Licht. Die recht krisenhafte Er- 
lösungslehre des Dionysius erfordert eine eigene eingehende Behandlung, 
die an dieser Stelle nicht gegeben werden kann. 

Das hier Dargelegte mag zeigen, daß der Pseudo-Are^opagite nicht zu 
Unrecht •Der Vater christlicher Mystik" genannt wird. Er hat seinem Kinde 

88 Myst. Theol. I, 3. • MG 3, 1000 C.   8» Eccl. Hier. II, III, 7. • MG 3, 404 B. 
88 Div. Nom. I, 3. • MG 3, 589 B.    87 Div. Nom. II, 2. • MG 3, 640 A. 



Im Spiegel der Zeit 131 

auf den Weg durch die Jahrhunderte vieles mitgegeben, von dem es noch 
heute zehrt. Dabei aber darf nicht geleugnet werden, daß dieser Vater wie 
die meisten menschlichen Väter seinem Kinde mit dem reichen geistigen 
Erbe zugleich manches mitgab, was wir heute als Belastung bezeichnen möch- 
ten. Deshalb aber gerade ist eine tiefgehende Bearbeitung dieses Schrift- 
stellers von so großer Bedeutung und sollte heute mit größerer Objektivität 
geleistet werden können, wo uns einerseits nicht mehr der Glorienschein 
vermeintlicher Apostolizität-das forschende Auge blendet, anderseits wir 
darQber hinaus sein sollten, mit der Echtheit der Schriften auch ihre Geistig- 
keit und innere Bedeutung abzutun. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

über die Bedeutung der ostkirdüichen Studien 
Von Heinrich Bleienstein S.J., Dillingen (Donau) 

Verheißungsvoller hatte die •Neue Folge" der Schriftenreihe •Das östliche 
Christentum" nicht eröffnet werden können als mit dem ersten Heft Professor 
Wunderies, ihres Herausgebers, über die Aufgaben und den religiösen Wert der 
ostkirchlichen Studien1. Den Ausführungen liegt ein Vortrag zugrunde, in dem 
einem Kreis katholischer Theologen und unionsinteressierter katholischer Laien 
gezeigt werden sollte, was die Westchristen von den Ostchristen2 und die Ost- 
christen von den Westchristen lernen können. 

Schon diese Doppelfrage schließt aus, was für einen überzeugten Katholiken 
allerdings selbstverständlich ist, daß •die ostkirchliche Bewegung" und die. ost- 
kirchlichen Studien, wie sie Prof. W. befürwortet, etwas gemein haben mit dem 
•ostkirchlichen Pathos", jener unfruchtbaren Modesache, die das Ostchristentum 
in kritikloser Weise verherrlicht und die westliche katholische Kirche in die Rolle 
des bloß empfangenden Teils herabzudrücken sucht. 
"Dieser abzulehnenden Tendenz gegenüber stellt Prof. W. nachdrücklich fest, 

daß es sich im religiösen Güteraustausch zwischen Ost und West nur um ein 
gegenseitiges Geben und Empfangen handeln könne, und bemerkt freimütig, 
daß im Leben der heutigen morgenländischen Christenheit viele Kräfte nicht 
mehr lebendig sind und manches tatsächlich so formelhaft, schemätisch, ja starr 
geworden ist, daß die römisch-katholische Kirche aus ihrer Theologie und aus 
ihrem religiösen Leben Wesentliches, d. h. Unentbehrliches zu schenken hat. 

Die grundsätzliche Aufgabe der ostkirchlichen Studien für" uns Westchristep 
besteht demnach darin, zwischen den offensichtlichen Schwäche- und Verderbnis- 
erscheinungen einerseits und der wesentlichen Geistigkeit andererseits klar zu 
unterscheiden und ohne Übertreibung und unwissenschaftliche Idealisierung aus 

1 Wunderle, Georg: Die religiöse Bedeutung der ostkirchlichen Studien. Zweite, 
erweiterte Auflage. Würzburg, Augustinus-Verlag 1947, 41 JS. 8°. (Das östliche 
Christentum, Abhandlungen, im Auftrage der •Arbeits-Gemeinschaft der deut- 
schen Augustinerordensprovinz zum Studium der Ostkirche", herausgegeben von 
Professor Dr. Wunderle, Würzburg, Neue Folge, Heft 1). 

* Vieles von dem, was im folgenden über das .Ostchristentum gesagt wird, gilt 
ebenso von den unierten wie von den schismatischen Christen des östlichen Ritus. 

9« 




