Der Weg der Gottesgemeinschaft nac;h Ps.-Dionysius Areopagita 121

heilige Furcht. So wie Religion und Sittlichkeit nur in gegenseitiger Durch-
dringung von Liebe und Gehorsam echt sein kénnen, so kann wahre Reli-
gion, echte Frommigkeit nur gedeihen in fruchtbarer Verbindung von
Furcht upd Liebe, in der rechten Mitte zwischen den beiden Polen heiligen
Schauers und glithender Liebe, des ,,mysterium tremendum® und des Y '
sterium fascinosum®, so daff St. Augustin vor dem Angesichte Gottes mit
Recht ausruft: ,et inhorresco et inardesco“!®, ,erzitternd vor ihm ent-
brenne ich, und entbrennend zu ihm erzittere ich®“. Das liegt wesenhaft im
Begriff der Religion, schon=von ihrem Gegenstand her, der nichts anderes
ist als der Heilige Gott; aber auch vom Menschen her: der liebende Ge-
horsam des Erdenpilgers wird nie zur-freistrémenden Liebe. Seine Liebe
muB nicht nur mit Gehorsam gefiillt, sondern auch mit Hoffnung gepaart -
sein. Die Hoffning aber, auf Gott absolut bauend, vergiBt nicht die Furcht
vor eigenem Versagen. Ist so die Liebe von seiten der Ethik her die ge-
horsame Liebe, dann von seiten der Rehglon wesentlich immer die
firchtende Liebe. : .

Sicher darf nicht Siindenangst der Grundton der Fr6mmigkeit sein. |
Schwiichen wir jedoch den Frémmigkeitspol der heiligen Furcht, der Reue
und BuBe, so filschen wir den Pol der Liebe, die im siindigen Erdenpilger
sich nur erhilt in wachem Kampf gegen die Siinde und in demiitiger Dank-

'barkeit gegen die siindenlsende Liebe des Herrn.

Das gehorsame Gotteskind ist der freie Herrscher liber alle dunklen
Miichte der Welt und der Erbe eines hohen Hlmmelq;hrones Und aus dem
Schauder der heiligen Furcht zittert nur reiner und glithender die helhge
frohe Kindesliebe, \

Der Weg der Gottesgemeinschait
nach Ps.-Dionysius Areopagita
Von Otto Semmelroth S.J., Biren

In scharfer Dialektik von hartnéckig festgehaltener These und ebenso ein-
seitiger Antithése bewegt sich die Beurteiluné der Schriften, die unter dem
- Namen des PaulﬁSschiil_ers Dionysius vom Aredpag' in die christliche Lite-
ratur eingingen und sowohl im theologisch-spekulativen wie im aszetisch-
mystischen Bereich einen Ef{nfluB, mit dem sich kaum ein anderer Autor
messen kann, austibten. Diese harte Gegensatzhchkelt mag ein Beweis mehr
sein fiir die lebendige Bedeutung, die diese Schriften im christlichen Geistes-
leben gehabt haben und weiteghin haben. Bis fast zur Wende des 20. Jahr-
hunderts hielt-man die areopagitischen Schriften weithin, vor allem auf
katholischer Seite, fiir echt. Die Zweifel, die schon der Humanist Lauren-
tius Valla im 15. Jahrhundert gegen die Echtheit anmeldete, sind erst —
nachdem schon Engelhardt die Abhanglgkelt des Verfassers vom prokli~

1 Conf. XI, 9.
1 Apg. 17, 34



e g

122 ) Otto Semmelroth S.J.

schen Neuplatonismus aufgezeigt hatte? — durch die genaue Entdeckung
Hugo Kochs und Josef Stiglmayrs® zur GewiBheit geworden. Thnen gelang es
nimlich, eine der Quellen des Pseudo-Areopagiten so eindeutig festzulegen,
daB sie zur Verriterin an seiner Pseudepigraphie wurden. Wenn man fiir die
Feststellung der sachlichen Imspiratoren des Autors damit auch noch nicht
viel gewonnen hat — festgestellt ist doch nur die Abhéngigkeit von Proklos
in der Lehre vom Bosen, wihrend die genauere Identifizierung sonstiger
Quellen weiterhin ein Anliegen an die Forsbhung bleibt —, so kann man
doch nun eindeutig als Entstehungszeit der fraglichen Schriften den Beginn
des sechsten Jahrhunderts festlegen. Die Auffindung der Personlichkeit des
Verfassers selbst kann nur deshalb kein ernstes Anliegen an weitere Unter-~
~suchung mehr sein, weil man die Hoffnung auf e¢in Ergebnis nach dem Urteil
der Kenner wohl aufgeben muB. Der letzte ernste Versuch, in dem Stigl-
mayr* den Verfasser der Areppagitica in Severus von Antiochien gefunden
zu haben glaubte, ist wenig stichhaltig. Schon seine Grundvoraussetzung,
die allzu oft ohne viel Priifung nachgesprochene Behauptung vom, wenn
auch geméaBigten, Monophysitismus des Pseudo-Areopagiten, ist einem
Kenner seiner Schriften zum mindesten sehr zweifelhaft. Der von Dionysius
geprigte Begriff der deavdoixi Zvégysw® Christi wird im Licht der vom
gleichen Verfasser ausdriicklich gemachten Aussage, daB die beiden Natu-
ren in Christus Govyyiteg® verbunden seien, nicht monophysitisch erklart
werden diirfen. Im Zusammenhang des areopagitischen Systems, dem die
Emhelt in‘aller Vielheit Grundanliegen ist, braucht die theandrische Einheit
der Tat1gke1t Christi die unvermischte Aufrechterhaltung der beiden Natu-
ren gar nicht anzutasten. Die anderen Griinde, die Stiglmayr fiir seine
Identifizierung anfiihrt, sind kaum beweiskréftig, da man sie ohne Schwie-
rigkeit anders erklidren kann.

. Nachdem: aber nun einmal die Unechtheit der areopagltlschen Schriften
zweifellos festgestellt war, schlug die jahrhundertealte These von der Echt-
heit in die schirfste Antithese um, g1e den Schriften mit der Echtheit auch
Originalitdt, Bedeutung und Wert absprach wie um nachzuholen, was man
in fritherer Kritiklosigkeit ‘Versdumt zu haben glaubte.

Ganz kurz nach ihrem Ehtstehen wurden diese Schriften allerdings auf
einem Religionsgespriach des Jahres 532 oder 533 zwischen Monophysiten
und Katholiken in Konstantinopel von katholisther Seite abgelehnt mit dem
Hinweis darauf, da man sie bei den Viatern nirgends benutzt finde. Mit un-

2 Die angeblichen Schriften des Areopagiten@ionysius. Sulzbach 1823. I. 214.
3 Stiglmayr Jos., S.J., Proklus als Vorlage des sog. Dionysius Areopagita in

" der Lehre vom Ubel, in: Histor. Jahrbuch 16 (1895), 253 £f, 721 £f. — Koch Hugo,

Proklus als Quelle des Ps.-Dionysius In der Lehre vom Bdsen, in: Phxlologus 54

" (1895), 498 ff. .

4 Stiglmayr Jos. S.J., Der sog. Dionysius Areopagita und Severus von Antio-
chien, in: Scholastik 3 (1928), 1-—27, 161—189; ders., Um eine Ehrenrettung des
Severus von Antiochien, in: Scholastik 7 (1932), 56—67.

§ Epist. IV. — MG 3, 1072C.  °® Div. Nom. II, 10 — MG 3, 649 A.

-



. Der Weg der Gottesgemelnschaft nach Ps.-Dionysius Areopagita 123

glaublicher ‘Schnelligkeit erlangten sie dann aber doch einen geistes-

" geschichtlichen Einflug, der einer so einseitigen Antithese gegeniiber zu
denken geben muf. Einem gewissenhaften Untersuchen wird kaum glaub-
~ lich sem, daB etwa Maximus Confessor, Scotus Erigena und erst recht Tho-
mas von Aquin — bei dem Cordler anndhernd 1700 Dionysiuszitate zihlte
— die areopagitische Autoritit einzig wegen der vermeintlichen Echtheit
dieser Schriften so hoch geschitzt haben.

Wir werden darum bei der Beurteﬂung der Schriften: ,,Uber die himm-
lische Hierarchie®, ,,Uber die kirchliche Hierarchie®, ,Uber gottlichen Na-
men“, ,Uber mystische Theologie“ mit den zehn Briefen, die zum Corpus
areopagiticum gehéren (an dessen Zusammengehérigkeit nicht zu zweifeln
ist), versuchen miissen, von der einseitigen These des Glaubens an ihre
Echtheit und der nicht weniger einseitigen vellkommenen Ablehnung nicht .
nur ihrer Echtheit, sondern auch ihres Wertes, zu einer objektiven Synthese
zu kommen. Das aber kann nicht in erster Linie mit litérarkritischer oder
_ philologischer. Methode geschehen — die Einseitigkeiten der von diesem
Standpunkt herkommenden Bearbeiter um die Jahrhundertwende haben
es bewiesen —, sondern nur in philosophisch-theologischem Aufspiiren des
eigentlichen Anliegens des Areopagiten und im Nachbauen seines Systems.
_ Darum wird es sich als wertvoll erweisen, einmal eine Frage aus dem

Reichtum dieses Systems herauszugreifen, die den Schliissel zum Verstidnd-
nis des Ganzen enthélt. Der Aufstiegzur Gottesgemeinschaft
ist nun nicht irgendein Thema der pseudodionysischen Schriften, sondern
gehort zu ihrem Wesentlichen. In ihrer Mitte steht der Mensch, der wie alle
Schépfung aus dem Urlichte ausstrahlte, und dessen Aufgabe es ist, mit:
Hilfe der geschopfhchen Strahlen sich dem géttlichen Urlicht wieder zuzu-

wenden, um zur Erkenntnis- und damit zur Lebensgememschaft zur Ein-
heit mit ihm.zu gelangen. Dieser Aufstieg, die Photagogle’ der Geschopfe
hin zum ur-einen Licht, dem énpborrov yic®, soll der Gegenstand dieser
Untersuchung sein. Dabei beschrinken wir uns bewuBt auf die engeren
- Grenzen des Gegenstandes selbst, obwohl man die Darlegungen nur im
Zusammenhang des gesamten theologischen Gébiudes ganz erkennen und
werten kann.

Zuniichst werden wir zwei Grundtatsachen voraussetzen miissen, um den
geschopflichen Aufstieg zu Gott erkennen zu konnen, wie ihn Ps.-Dionysius .
ggméint hat: Eine theologische, da8 nimlich der ur-eine Gott eine gewisse
Vielheit in sich schlieBt, die es erst ermoglicht, daB Geschdpfe aus ihm-
wurden und zu ihm zuriickfinden; und eine anthropologische, daB némlich
die Lebensgemeinschaft wesentlich Erkenntnisgemeinschaft ist. Erst dann
kénnen wir an die areopag1t1sche Photagp” der Geschépfe zum Urlicht
selbst herangehen. .

? Vgl Eccl. Hier. V, I, 2 — MG 3, 501 A,
* Z. B. Div. Nom. IV, 11. — MG 3, 708 D.



124 - , Otto Semmelroth S. J.

I.Zwei Grundtatsachen

1. Die Geschdpfe — unter ihnen.vor allem der Mensch, um den es dem
Areopagiten in seiner ganzen Theologie vor allem geht — streben zur
Gottesgemeinschaft empor, weil sie von ihm ausgegangen sind. Dionysius
hat seine Schopfungstheologie in das Bild des Lichtes gefaBt. Es charakteri-
siert seine ganzén Darlegungen geradezu als Lichttheologie, und zwar so
sehr, daB er sich gendtigt sieht, sich gegen-einen etwaigen Vorwurf zu ver-
wahren, er sehe die Sonne als Gott an’. Und wenn er untersucht, ,,warum
die Offenbarungen Gottes gerade das vom Feuer entlehnte heilige Bild
bevorzugen®, so ist er der Ansicht, ,,daB das Charakteristische des Feuers
die groBte Gottahnlichkeit der himmlischen Geister andeute‘’.

In der Bewegung vom'Schopfer nach auflen macht er den ngdodog der Ge-
" schépfe als Ausstrahlung aus dem urgéttlichen Lichte deutlich. In der Dar-
stellung der riickliufigen Bewegung bleibt er zwar im Bilde vom Lichte,
schildert aber nicht, wie zu erwarten wére, den Aufstieg der Geschdpfe als
Widerstrahl des ausstrahlenden Lichtes — wobei konsequenterweise die
emporstrebenden Geschopfe selbst der Widerstrahl sein miifiten, wie sie im
Schopfungsvorgang das ausstrahlende Licht sind'—, vielmehr 146t er die Ge-
schopfe, die als Strahlen aus dem Urlicht hervorgingen, nun vom schopferi- °
schen Urlicht emporgezogen werden wie die Pflanzen von der Sonne. Diony-
sius glaubt deshalb den Namen fjhio¢ etymologisch von dohriCewv sammeln ab-
leiten zu sollen. ,,Jedes Hervortreten der vom Vater erregten Lichtaus-
strahlung, welche, giitig verliehen, zu uns dringt, fiihrt uns auch hinwieder
"als eine in Eins gestaltende Kraft aufwirts und vereinfacht uns und wendet
uns wieder zur Einheit des Vaters und zu seiner vergottenden Einfachheit
zuriick*%. - . . ’

Dieses Streben der Kreatur zum schipferischen Urlicht zuriick ist nach
Dionysius nur die Antwort auf ihre Herkunft aus diesem urgtttlichen
Licht. Von einer iiber diese ,natiirliche* Tendenz hinausgehenden Berufung
zu einer iibernatiirlichen Gottesgemeinschaft spricht er nicht. Womit er sich
ganz auf der Linie der gesamten griechischen Patristik befindet, die er aller-
dings bis zu einer gewissen krisenhaften Hohe fiihrt: Der Unterschied zwi-
‘schen natiirlichem und iibernatiirlichem Zustand ist dieser Theologie nicht
sehr deutlich geworden. GewiB ist dem Areopagiten das Streben zum Ur-
licht hin ein Berufensein, das den Eros im Menschen, der ihn zu Gott, dem
Urschénen, empordringt, anspricht und weckt. Deshalb leitet er den Namen
des Schénen, xéhhaog, von xakeiv = rufen ab'®. Und man wird ganz im Sinne
des Dionysius deuten, wenn man den Namen des Guten der schopferisch
mitteilenden und den Namen des Schénen der den Eros ansprechenden und
zu sich emporsammelnden Goeit zueignet. Jedoch wird es zum mindesten

% Div. Nom. IV, 4. — MG 3, 700 C. 10 FEccl. Hier. XV, 2. — MG‘ 3, 328C.
i1 Div. Nom. IV, 4. — MG 3, 700 B. 12 Cael. Hier. I, 1. — MG. 2, 120 B.
13 Div. Nom. IV, 7. — MG 3, 701 D.



. Der Weg der Gottesgemeinschaft nach Ps.-Dionysius Areopagita 125

_'nicht deutlich, daB8 dies ein. gnadenhaftes Rufen zu einer {iber das Natiir-
liche hinausgeherrden Gottesgemeinschaft ist.

Wir stehen nun vor dem Problem, vor dem alle Pmlosopme, vor allem
auch die neuplatonische, mehr oder weniger ratlos gestanden hat: Wie kann
aus dem ur-einen Gott die v1e1gestalt1ge Welt hervorgehen?

Die Einheit Gottes zu wahren, ist dem Areopagiten ein Herzensanliegen,

_s0 daB ihm vor allen Namen, die Gott bezeichrien kénnen, der Name 13 “Ev,
das Eine, am .wichtigsten ist, und er ihn ,16 nagregdtavoy dvopa, den be-
deutsamsten Namen“! nennt. Daher mmmt_ auch die Lehre von Gottes Drei-
faltigkeit in seinem System nur einen sehr geringen Raum ein, obwoh] er
die ganze Schopfung nach dem triadischen Strukturgesetz gebaut sieht. Der
Gedanke, diese immer wiederkehrende Dreihé#t auf den dreifaltigen Schop-
fer zuriickzufithren, mag ihm vielleicht vorgeschwebt haben. Ausgedriickt
hat er ihn nirgends, wie wenn er jede Gefahr vermeiden wollte, die Einheit
Gottes zu gefihrden.

Dennoch kommt er nicht daran vorbei, auch die innergottliche Einheit

-durch irgendwelche Huxnpioes strukturiert zu sehen. Die vielgestaltige
Schépfung kann nur aus einer Quelle kommen, die selbst in sich schon eine
Vielheit enthilt. So findet sich beim Pseudo-Areopagiten eine die Einheit " -
Gottes nicht aufhebende, aber doch realistisch aufgefaBte Vielheit im Be- .
reich der Gottheit. Eine Auffassung, die in der spiteren griechisechen Gei-
stigkeit nicht mehr verloren ging und bei den Palamiten des 14. Jahrhun-
derts eine verscharfte Ausprigung erfuhr. :

Diese irgendwie real aufgefaﬁten dwaxgicews in Gott sind nicht die drei
Hypostasen Gottes, sondern es handelt sich um eine Scheidung zwischen
dem urgéttlichen, innersten. Wesen und den. dyvdpere, die Wie ein duflerer,
aber doch innergéttlicher- Bereich von Kriften um die Urgottheit liegen.
DureH ihre Vermittlung kénnen die Kreaturen an Gottes unendlicher Fiille

* teilhaben. SchlieBt man dann von den Eigenschaften der Geschopfe auf dem
Weg der Analogie auf Gott und seine Eigenschaften, so wird der eigentlich
namenlose Gott zum ,,Vielnamigen*“!®, dessen Namen Dionysius in einer-
eigenen Schrift behandelt'.

Zum Begriff der Analogie sei an dieser Stelle bemerkt, daB er zwar einer
der hiufigst gebrauchten Ausdriicke in den pseudo-areopagltlschen Schrif-
ten ist, jedach etwas wesentlich anderes bedeutet als die Analogie der Scho-
lastik. Die verschielenen Bedeutungen, in denen Dionysius diesén Begriff
gebraucht, kann man dahin zusammenfassen, da8 er die Seinsstufe be-
deutet, die Gottes Bestimmung jedem Geschopf anweist, und die das Ge-
schopf nicht verlassen darf, weder nach unten im siindhaften Nichterfiillen
seiner seinsmiBigen Aufgabe, noch nach oben im Versuch, die Grenzen der.
éigenen Analogie zu {iberschreiten. Es gibt also eine doppelte Sicht der

14 Div. Nom. XIII 1. — MG 3, 977B 15 Div. Nov. 1, 1. — MG 3, 596 A.

* meol delov dvopdrwy.



126 - . Otto Semmelroth S. J.

Analogie: Innergdttlich ist sie die Bestimmung des gottlichen Willens fiir
das Geschdpf und wird daher der Willensmacht Gottes zuzuordnen sein, in
Entsprechung zu der géttlichen Idee, dem Adyog oder naga&swp.a, die als
Plan dem gottlichen Verstand zuzuordnen ist; im auBlergéttlichen, geschépf-
lichen Bereich ist die Analogie die Verwirklichung dieser innergéttlichen
Willensbestimmung durch das Geschopf, dessen Aufgabe es ist, die Analogie
seines realen Daseins mit der Analogie der innergottlichen Willensbestim-
mung in Ubereinstimmung zu bringen und zu bewahren. So wird das Ge-
schopf givepyos Gottes, eine Aufgabe, die Christus, der Gottmensch, ontolo-
gisch und ethisch in seinem Gottmenschentum am vollkommensten erfiillte:
Ontologisch, da sein Wirken dvdouxn deovgio'” und deavdount] &végyera ist;
ethisch, da er ,gehorsam dén Weisungen seines Vaters und Gottes sich
unterwarf“,

Soviel zur ersten Grundtatsache der von Dionysius vertretenen Vlelhelﬁ
im einen Gott. Sie ist fiir Weg und Ziel des Aufstieges zur Gottesgememsclxaft
insofern von grofler Bedeutung, als das aufsteigende Geschépf nun nicht
den ur-einen Gott selbst anriihren kann, es sei denn in jener hichsten Stufe
mystischen Erlebens, .die Dionysius in 'seiner ,Mystischen Theologie“ als
,das gottliche Dunkel“ begeistert schildert. Das Ziel des in gewdhnlicher
Weise aufsteigenden Geschopfes ist der AuBenbezirk der gottlichen duvdpec,
die der erkennende Menschengeist erlernt, podel, wihrend man den inner-
géttlichen Bereich mehr erleidet, modei, wie D10nys1us in e1nem Wortspiel
sagt®.

2. Als zweite Grundtatsache sollte herausgestellt werden, daB nach Diony-
sius die Lebensgemeinschaft mit Gott wesentlich Erkenntmsgem_emschaft ist.

Die Aufgabe der Kreatur besteht darin, als olvegyog Gottes die Analogie,
die ihr der Gotteswille bestimmt hat, in der konkret-en Realitét ihres Erden-
daseins zu verwirklichen. Wollte man nun diese Verw1rk11chung selbst als
ein Zusammenwirken von Gottes Gnade und Menschenwirkung bezeichnen,
so trife man des Areopaglten Ansicht, wenn man diese Gnade vor allem
als Erleuchtung, eMap.\pL , auffaBte. Gottes Wirken ist bei ihm das Aus-
strahlen seines Lichtes in der gwtodooié™. Das mitwirkende Antworten des
Menschen zeigt sich als erkennendes Aufnehmen dieser Lichtgabe des
Vaters, die wir ,,mit unstofflichen und zuckungsfreien Augen des Geistes
aufnehimen, um uns dann zu ihrem einfachen Strahl zu erheben®. Dadurch
geschleht das immer vollkommenere Einswerden mit ihin. .

Elnes aber ist sehr wichtig: wir diirfen Erkenntnisgemeinschaft nicht als
eine nur ,moralische” Einheit auffhssen. Nach ¢ griechischer, vor allem neu-
platonischer Auffassung ist Erkenntnisgemeinschaft Seinsgemeinschaft, Le-
benseinheit zwischen Erkennendem und Erkanntetn. Wenn der Geist des

17 7. B. Cael. Hier. IV, 4. — MG 3, 181B. 18 Ep. IV. — MG 3, 1072C.
18 Cael. Hier. IV, 4. — MG 3,181 C. 2 Div. Nom. II, 9. — MG 3, 648 B.
21 7. B. Cael. Hier. I, 2. — MG 3, 121 A. #* Ebd.

21 Div. Nom. VIII, 7. — MG 3, 896 A.



- o : ~
Der Weg der Gottesgemeinschaft nach Ps.-Dionysius .Areopagita 127

Menschen erkennend einen Gegenstand von solcher Lebensmichtigkeit wie
die Urgottheit erfaft, dann wird der Eros im Mensglaen aufgeweckt, jene
elementare Kraft, die der neuplatonischen Phﬂosophle wie schon Platon
"selbst nicht ejne blinde Leidensgemeinschaft, sondern eine bewufit gewor-
dene, intuitives Vorerkennen einschliefflende, méchtig nach oben zum Ur-
schénen dringende Macht ist. Sie erfafit den ganzen Menschen und vereint
ihn mit dem Erkannt.n

Wenn Miiller in semem Werk ,,D1onys1os Proklos, Plotinos“ sagt, dafl

»alle Platoniker sich darin einig sind, daB wahres Erkennen nur durch
Emswerden des Erkennenden mit dem Erkannten zustandekommen
kann“* dann ist das nur die halbe Wahrheit, wenigstens soweit es den
Areopagiten angeht. Bei ihm steht das Umgekehrte mehr im Vordergrund,
daB durch die Erkenntnis erst Einheit wird. Es steht beides in Wechsel-
wirkung m1te1nander Tiefere Erkenntms ist 1nmgere Elmgung und um-
gekehrt. - -

Man hat hier nicht zu “Unrecht in ‘besonderer We1se den neuplatomschen
EinfluB auf Dionysius wirksam gesehen und dann diese Auffassung un-
christlich genannt, vor allem deshalb, weil man die freie W1llensentsche1-
dungmd die Bedeutung der Liebe nicht geniigend betont glaubte Ohne
daraul weiter eingehen zu wollen, se1 dazu nur bemerkt, daB die Erkennt-
niseinheit im dionysischen Sinn vom Eros getragen ist, den ganzen Men-
schen erfa8t und mit duBerster Schirfe immer wieder als sittliche Entschei-
dungspflicht des Menschen hingestellt wird. Die wahre Gnosis ist nicht
allein Sache des Verstandes, bei Dionysius ebensowenig wie bei den christ-
lichen Neuplatonikern von Alexandrien. Vielleicht darf man hier auch an
das Wort Christl erinnern: ,,Das ist das wahre Leben, da8 sie dich erkennen
(ywhoxwow), den allein wahren Gott, und den du gesandt hast, JesSus Chri-
stus*®, Und Paulus weiB die Heiden deshalb strafweise der Unverstindig-
keit anheimgegeben, weil sie es ablehnten. ,,@edv Eyew v Emyvhoer e, '

II. Der Weg zur Gottesgem\einschaft

Die Klarstellung dieser Grundtatsachen ist fiir die Erkenntnis des Weges,

.auf dem der Pseudo-Areopagite seine Leser zu Gott fithrt oder vielmehr

vom gottmenschhchen Photagogen Christus™ ‘emporgefiihrt sieht, von Be-
deutung. Diesen Weg kénnen wir nun darlegen.

Gott schenkte als das Gute {iberstrémend den Geschépfen das Dasein. Der
Gedanke, daB das ,Bonum diffusivum sui‘‘ s&i, der dem Areopagiten ur-
eigen ist®, kann wohl kdum als Beweis fiir die Uberwindung des neuplato-
nischen Gedankengutes angefuhrt werden®™, da er dieser Phllosophle sehr

24 Dlonysms, Proclos, Plotinos. Ein historischer Beitrag zur neuplatomschen .
Philosophie, in: Beitrige zur Geschichte der Philosophe des Mittelalters. Miin-
ster 1918, 109. % Jo17,3. ¥ Eccl. Hier. V, I, 2. — MG 3, 501-A.

28 Rém 1, 28. 28 Vgl D1v Nom. IV, 1 und 4
¥ So bei Schéllgen, W Grepzmoral. Soziale Kr1s1s und moderner Aufbam

Diisseldorf 1946, 113.



128 T Otto Semmelroth S. J.

eigentiimlich ist. Die Geschdpfe dringt nun der in sie hineingelegte Eros —
Dionysius spricht deshalb von ungezihlten #pwteg — dazu, daB sie erken-
nend dem Urlicht, aus dem sie kamen, wieder entgegenstreben. Das Empor- ’
streben zu immer tieferer Erkenntnis Gottes bedeutet jeweils eine voll-
kommenere Einigung mit ihm. Je mehr der Mensch zur Einigung mit-dem
erkannten Gott gelangt, desto mehr wird auch seine Eigentat aus der Viel-
filtigkeit in die Einheit gesammelt. Das heiBt Aabe#, «die Eigentat nimmt
mehr und mehr ab, bis sie auf der héchsten Stufe ganz aufhért.

Alle Geschépfe streben in jeWeils verschiedener Weise dem Lichte ent-
“gegen, je nach der Analogie, die ihnen bestimmt ist. Fiir alle aber hat das
Aufsteigen eine Beziehung zur Erkenntnis. Alles strebt zur: Gottheit hin,
die geistigen und denkenden Wesen auf intellektuelle Weise, die ihnen
untergeordneten auf dem Wege der Sinneswahrnehmung, die iibrigen durch
lebendige Bewegung oder durch die geeignete 'Beschaffenheit ihres Wesens
und Zustandes®. Auch diese ,,geeignete Beschaffenheit* der unteren Wesen
hat mit Erkenntnis zu tun. Denn fiir sie verwirklicht sich die Erfullung ihrer -
Bestimmung, also das Aufsteigen zur Gottheit, darin, da sie symbolhaite

Vermittlung der Erkenntmsgememschaft an die Menschen sind. -

Erkenntnis ist nun Begegnung von Subjekt und Objekt, d1e, je tlﬁr sie
ist, um so mehr zur Einigung wird. Den Vorgang, der sich beim erkenntnis- -
miBigen Einigungsstreben vollzieht, hat Dionysius in beiden Polen, in Gott,
dem Erkenntnisobjekt, und im Menschengeist, dem Subjekt der Erkenntnis,
in eine dreifache Struktur auseinandergelegt. Durch beide Dreiheiten ist er
in gleicher Weise beriihmt geworden. Wir werden zunéchst beide kurz be-"
sprechen und als Drittes dann die Lichtstrahlen behandeln, durch die das zu
erkennende Gotteslicht sich dem erkennenden Geschépf darbietet, um es
zum Urlichte emporzuziehen.
1. Die objektive Dreiheit ist jene, d1e man ungenau den dreifachen Weg

.der Gotteserkenntnis nennt: die ,,kataphatlsche“ Theologie, die¢ von Gott
positive Aussagen macht, die ,,apophatische* Theologie, die Aussagen iiber
Gott verneint, und die Eminenztheologie, die Gott alles Positive in iiber-
ragendem Ausmaf zuschreibt; sie sind nicht drei Wege, fiir deren einen
man-sich im Sinne des Entweder-Oder entscheiden kénnte. Die rein positive
Aussage von Gott widerspriche der Wahrheit, da die Dinge, in denen ge-
wisse Ziige auf Gott hinweisen und deshalb in ihm positiv ausgesagt werden,
nur Symbol der Gottheit sind. Aber diese Ziige tragen stets die Un&hnlich-
keit des Symbols an sich und miissen deshalb durch Verneinung richtig ge-
stellt werden. Dann aber muB auch diese Vernemung wieder durch eine
neue Aussage, die eine Stéigerung ins Unendliche ist, verneint werden. In
dieser Steigerung der Eminenz sind also die These der Aussage und die
Antithese der Verneinung zu einer héheren Synthese verneint. ,Man mu8l
alle positiven Setzungen der Gottheit beilegen und von ihr aussagen, da

% Div. Nom. I, 5. — MG 3, 593 D.

- ®



N

Der Weg der Gottesgemeinschaft nach Ps.-Dionysius Areopagita 129

" sie Ursache von allem ist, und muBl 51e alle in erhabener Weise verneinen.
da sie iliber alles hinaus ist*®!. -

2. Die sub]ektlve Dreiheit ist ebenso e1nﬂuBre1ch in der spédteren aszetisch-
mystischen The_ologxe geworden: Reinigung, Erleuchtung, Einigung. Diese
drei Stufen bedeuten nicht sin klares Nacheinander, sondern oft nur ver-
'schie_dene'Gesichtspunkte einer. und derselben Wirklichkeit. Reinigung ist
nach Dionysius nicht so sehr ein einmal abgeschlossener ProzeB, sondern
vielmehr die stets sich vollziehende Reinerhaltung, stindiges Sich-frei-
machen von der Vielfalt des _Geschiipﬂichen und Kérperlichen. Erleuchtung
ist das in alle Stufen dringende géttliche Licht, durch das erst die Reinigung
verwirklicht wird, es ist die positive Seite eines stindigen Vorganges, dessen -
negative Seite die Reinigung ist. Dionysius spricht ausdriicklich von der
xadaprind) dmotAun®. Und die Vollendung schlieBt in der Einigung der von
allem Vielfdltigen gereinigten, lichtdurchfluteten Seele mit ‘dem Urlicht
beide vorigen Stufen in sich und ist ihre Erfiillung.

Diese hichste Stufe der Em1gung behandelt der Areopagite mit einer ge-
wissen Vorliebe, obwohl er sich bewuBt ist, daB man eigentlich ,,das Un-
sagbare mit beson.nenem Schweigen ehren* miisse®. Seiné eigenen Ausfiih-
rungen zeigen selbst, daB man iiber dieses Hochste eigentlich nicht sprechen
kann; und wenn man es doch versucht, wird es ein Stammeln, das Unein-
geweihten nicht versténdlich ist.

Auch auf dieser obersten-Stufe ble1bt der Aufstieg auf dem Boden der
Erkenntnis. Je mehr allerdings die Gotteserkenntnis Gotteseinigung wird,
desto mehr hért die Eigentitigkeit des menschlichen: Geistes auf, die Apo-
phase (Verneinung) wird herrschend, ja auch sie wird noch unterboten. ,,Je
mehr wir za dem Oben hinstreben, desto mehr werden die Worte durch die
Zusammenschau der geistigen Dinge umbhiillt; wie wir denn jetzt, da wir
in das {iber den Verstand hinausgehende Dunkel eintauchen, nicht Wort-
knappheit, sondern Wortlosigkeit finden“®, Es gehort mit zur Angleichung
an die Einsférmigkeit Gottes, daB die Mamugfaltlgkelt vielgestaltiger Rede
in wachsender Wortkargheit dahinschwindet, bis sie volligem Schweigen
‘gewichen ist, weil es im einsférmig gewordenen Geist kein Vielerlei_von
Worten mehr geben kann. Der Mensch spiirt Gott, schaut ihn irgendwie,
aber es ist das ,,g6ttliche Dunkel“®, Und hier weif sich Dionysius nur durch
die Wlderspruchsvolle Behauptung zu helfen, da d1eses hochste Gotterken-
nen durch Nichterkennen geschieht. Es ist ein Hineinreichen in jenes Aller-
heiligste Gottes, das hinter dem Bereich def’ gotthchen bwap.ug liegt, ,in
das Dunkel hinein, wo, wie die Schrift sagt, der Jenselts von allem Seiende

u Myst. Theol. I, 2. — MG 9, 1000 B.

8 Cael, Hier. XIII, 4. — MG 3, 305C.

83 Div. Nom. I, 3. — MG 3, 589 B.

8¢ Myst. Theol. III. — MG 3, 1033B. -
% Myst. Theol. I, Ep. V. — MG 3, 1073 A.



130 . R Otto Semmelroth S.J.

ist“*, Dieses Géttliche kann man nicht mehr erlernen und deshalb mcht mit
Worten weitergeben, sondern nur erleiden und im Schweigen ehren.

3. Das Licht Gottes nun, in das der Mensch aufsteigend mehr und mehr
eintauchen soll, kommt zu ihm auf den Strahlen der vielgestaltigen Offen-
barung Gottes. Dionysius sieht sie gefait in die Dreiheit der Heiligen Schrift,
der hlerarchlsch gegliederten Schopfung und des kirchlichen Kultmyste-
riums.

Die Heilige Schrift ist ihm die ‘Quelle des ausdruckhchen Offenbarungs-
wortes Gottes, der xavov g dAndeios®. Von einer kirchlichen Tradition
spricht er kaum, Sie wird von ihm nicht so sehr als Objekt erlebt, das man
behandelt, sondern als Lebenselement, das ihn umgibt und durchdringt.

Ebenso wie in der Schrift, so erweist sich die Urgottheit nach des Areopa-
giten Aussage in der Schopfung als ,,gutes, gewdhrendes Prinzip jeder heili-
gen Lichtstrahlung“s. Dionysius bewundert in der/harmonisch geordneten
Hierarchie der Schopfung die Offenbarung Gottes. Wenn er sie erkennend
durchdringt, begegnet er Gottes ausstrahlendem Licht, das ihn zur Lebens- -
gemeinschaft mit Ihm fiihrt.

Der dritte Bereich, der das Licht Gottes vermittelt, g1bt dem ersten und -
zweiten seine Deutung: Die kirchlichen Kultmystenen Sie zeigen ganz klar,
daB alle géttliche Offenbarung den Menschen zur Lebensgemeinschaft mit
‘Gott holen will. DaB die pvotfoie, das liturgisthe und sakramentale Ge-
schehen in der Kirche, auf das hier nicht weiter eingegangen werden kann,
so bedeutsam es wire, zur Lebensgemeinschaft mit Gott fithren will, ist
dem Areopagiten selbstverstiindlich. Ebenso selbstverstindlich ist ihm aber,
daf dies geschieht, indem der Mensch den tiefen inneren Sinn der Mysterien-
symbola erkennt. ‘H cupfolint-didasxorio pveraywyei®, sagt er. Dadurch
tritt der Mensch in lebendige Einheit mit dem Leben Gottes' und seiner
Heilswerke, die in den Mysterien symbolhaft dargestellt und damit — wie
es neuplatonisch Selbstverstindlichkeit ist — real gegenwirtig gesetzt
werden. Diese geschopflichen Symbole, die in den Mysterien gebraucht wer-
den, sind aber nur Erstlinge der Gesamtschépfung, Reprisentanten, die da-
durch, daB sie in den Mysteriendienst genommen werden, den iibrigen Ge-
schopfen ihre Aufgabe vorzeigen: Symbole zu sein, in denen der Mensch den
gottlichen Logos, die gottlichen Paradeigmata, die Ideen wiederfindet und
so zur Begegnung und Einswerdung mit Gott emporsteigt.. .

Christus nun, der in die geschopfliche Vielheit herabgest1egen ist, um uns
aus der Vielheit in die géttliche EinMeit zu holen, ist dem Areopagiten der
. -Photagoge, der Fiihrer auf dem Wege zum Licht. Die recht krisenhafte Er-
163un§slehre des Dionysius erfordert eine eigene eingehende Behandlung,
dié an dieser Stelle nicht gegeben werden kann.

Das hier Dargelegte mag zeigen, daB der Pseudo-Areopagite nicht zu
Unrecht ,,Der Vater christlicher Mystik* genannt wird. Er hat seinem Kinde

3 Myst. Theol. I, 3. — MG 3, 1000 C. -*° Eccl. Hier. II, I11, 7. — MG 3, 404 B.
3 Div. Nom. I, 3. — MG 3, 589 B. ¥ Div. Nom. II, 2. — MG 3, 640 A.



Im Splegel der Zeit ' 131

auf den Weg durch die Jahrhunderte vieles mitgegeben, von dem es noch
heute zehrt. Dabei aber darf nicht geleugnet werden, daB dieser Vater-wie
die meisten menschlichen Viter seinem Kinde mit dem reichen geistigen
Erbe zugleich manches mitgab, was wir heute als Belastung bezeichnen méch-~
ten. Deshalb aber gerade ist einé tiefgehende Bearbeitung dieses Schrift-
stellers von so groBer Bedeutung und sollte heute mit groBerer Objektivitét
geleistet werden kdnnen, wo uns einerseits nicht mehr der Glorienschein
vermeintlicher Apostolizitit- das forschende Auge blendet, anderseits wir
dariiber hinaus sein sollten, mit. der Echtheit der Schriften auch ihre Gelstlg-
keit und innere Bedeutung abzutun

v

IM SPIEGEL DER ZEIT

Uber die Bedeutung der ostkirchlichen Studien
Von Heinrich Bleienstein S.J., Dillingen (Donau)

VerheiBungsvoller hiitte die ,Neue Folge* der Schriltenrelhe ,Das @stliche
Christentum* nicht eréffnet werden kénnen als mit dem ersten Heft Professor .
Wunderles, ihres Herausgebers, itber die Aufgaben und den religiosen Wert der
ostkirchlichen Studien!. Den Ausfiihfungen liegt ein Vortrag zugrunde, in dem
einem Kreis katholischer Theologen und unionsinteressierter katholischer Laien
gezeigt werden solite, was die Westchristen von den Ostchristen® und die Ost~
christen von den Westchristen lernen kénnen.

Schon diese Doppelfrage schlieBt aus, was fiir einen iiberzeugten Katholiken

allerdings selbstversténdlich ist, daB ,,die ostkirchliche Bewegung* und-die ost-
‘kirchlichen Studien, wie sie Prof. W. befiirwortet, etwas gemein haben mit dem
»ostkirchlichen Pathos", jener unfruchtbaren Modesache, die das Ostchristentum
in kmtﬂdoser Weise verherrlicht und die westliche katholische Kirche in die Rolle
des blo empfangenden Teils herabzudriicken sucht.
_"Dieser abzulehnenden Tendenz gegenuber stellt Prof. W. nachdruckhch fest
daf3 es sich im religidsen Giiteraustausch zwischen Ost und West nur um ein
gegenseitiges Geben und Empfangen handeln kénne, und bemerkt freimiitig,
dafl im Leben der heut1gen morgenlindischen Christenheit viele Krifte nicht
mehr lebendig sind und manches tatsiichlich so formelhaft, schematisch, ja starr
geworden ist, da8 die rémisch-katholische Kirche aus ihrer Theologie und aus
ihrem religidsen Leben Wesentliches, d. h. Unentbehrliches zu schenken hat.

Die grundsitzliche Aufgabe der ostkirchlichen Studien fir"uns Westchristen
besteht demnach darin, zwischen den offensichtlichen Schwiiche- und Verderbnis-
erscheinungen einerseits und der wesentlichen Geistigkeit andererseits klar zu
unterscheiden und ohne Ubertreibung und unwissénsmaftlid1e Idealisierung aus

1 Wunderle, Georg: Die religitse Bedeutung der ostkirchlichen Studien. Zweite,
erweiterte Auflage. Wiirzburg, Augustinus-Verlag 1947, 41 S. 8°. (Das ostliche
Christentum, Abhandlungen, im Auftrage der ,,Arbe1ts-Geme1nsd1aft der deut-
schen Augustinerordensprovinz zum Studium der Ostkirche*, herausgegeben von
Professor Dr. Wunderle, Wurzburg, Neue Folge, Heft 1).

2 Vieles von dem, was im folgenden {iber das Qstchristentum gesagt wird, gilt
ebenso von den unierten wie von den sgﬁsmatischen Christen des Ostlichen Ritus.

RS

g . . . ’ -





