Im Splegel der Zeit ' 131

auf den Weg durch die Jahrhunderte vieles mitgegeben, von dem es noch
heute zehrt. Dabei aber darf nicht geleugnet werden, daB dieser Vater-wie
die meisten menschlichen Viter seinem Kinde mit dem reichen geistigen
Erbe zugleich manches mitgab, was wir heute als Belastung bezeichnen méch-~
ten. Deshalb aber gerade ist einé tiefgehende Bearbeitung dieses Schrift-
stellers von so groBer Bedeutung und sollte heute mit groBerer Objektivitét
geleistet werden kdnnen, wo uns einerseits nicht mehr der Glorienschein
vermeintlicher Apostolizitit- das forschende Auge blendet, anderseits wir
dariiber hinaus sein sollten, mit. der Echtheit der Schriften auch ihre Gelstlg-
keit und innere Bedeutung abzutun

v

IM SPIEGEL DER ZEIT

Uber die Bedeutung der ostkirchlichen Studien
Von Heinrich Bleienstein S.J., Dillingen (Donau)

VerheiBungsvoller hiitte die ,Neue Folge* der Schriltenrelhe ,Das @stliche
Christentum* nicht eréffnet werden kénnen als mit dem ersten Heft Professor .
Wunderles, ihres Herausgebers, itber die Aufgaben und den religiosen Wert der
ostkirchlichen Studien!. Den Ausfiihfungen liegt ein Vortrag zugrunde, in dem
einem Kreis katholischer Theologen und unionsinteressierter katholischer Laien
gezeigt werden solite, was die Westchristen von den Ostchristen® und die Ost~
christen von den Westchristen lernen kénnen.

Schon diese Doppelfrage schlieBt aus, was fiir einen iiberzeugten Katholiken

allerdings selbstversténdlich ist, daB ,,die ostkirchliche Bewegung* und-die ost-
‘kirchlichen Studien, wie sie Prof. W. befiirwortet, etwas gemein haben mit dem
»ostkirchlichen Pathos", jener unfruchtbaren Modesache, die das Ostchristentum
in kmtﬂdoser Weise verherrlicht und die westliche katholische Kirche in die Rolle
des blo empfangenden Teils herabzudriicken sucht.
_"Dieser abzulehnenden Tendenz gegenuber stellt Prof. W. nachdruckhch fest
daf3 es sich im religidsen Giiteraustausch zwischen Ost und West nur um ein
gegenseitiges Geben und Empfangen handeln kénne, und bemerkt freimiitig,
dafl im Leben der heut1gen morgenlindischen Christenheit viele Krifte nicht
mehr lebendig sind und manches tatsiichlich so formelhaft, schematisch, ja starr
geworden ist, da8 die rémisch-katholische Kirche aus ihrer Theologie und aus
ihrem religidsen Leben Wesentliches, d. h. Unentbehrliches zu schenken hat.

Die grundsitzliche Aufgabe der ostkirchlichen Studien fir"uns Westchristen
besteht demnach darin, zwischen den offensichtlichen Schwiiche- und Verderbnis-
erscheinungen einerseits und der wesentlichen Geistigkeit andererseits klar zu
unterscheiden und ohne Ubertreibung und unwissénsmaftlid1e Idealisierung aus

1 Wunderle, Georg: Die religitse Bedeutung der ostkirchlichen Studien. Zweite,
erweiterte Auflage. Wiirzburg, Augustinus-Verlag 1947, 41 S. 8°. (Das ostliche
Christentum, Abhandlungen, im Auftrage der ,,Arbe1ts-Geme1nsd1aft der deut-
schen Augustinerordensprovinz zum Studium der Ostkirche*, herausgegeben von
Professor Dr. Wunderle, Wurzburg, Neue Folge, Heft 1).

2 Vieles von dem, was im folgenden {iber das Qstchristentum gesagt wird, gilt
ebenso von den unierten wie von den sgﬁsmatischen Christen des Ostlichen Ritus.

RS

g . . . ’ -



132 . Im Spiegel der Zeit

»Geist und Leben* des christlichen Ostens das herauszustellen, was in charakteristi-
vscher Weise die heutigen religiésen Note und Bediirfnisse der westlichen Christen
besonders zu beleuchten und zu beheben imstande ist.

Dazu gehoren in erster Lihie eirie Reihe von Bestandteilen aus dem Urchristen-
tum, die die Ostkirche vermége ihrer zdhen Tradition in urspriinglicherer Weise
bewahrt, als das im Westen infolge seiner aktiveren Lebensart und seiner ganz
anderen geschichtlichen Notwendigkeiten moglich war. Diese Elemente klar her-
auszuarbeiten und sie fiir die Ost~ und Westkirche in frisches, zeugendes Leben
zu wandeln, ist fiir beide Teile ein wesentlicher Beitrag zur Férderung des ur-
christlichen Realismus, den die ostkirchlichen Studien erneuern miissen, wenn sie
der westlichen und 6stlichen Kirche einen ersten Weg der inneren Vqrstéindigung
eréffnen und wahrhaft ,,6kumenische* Dienste tun wollen.

Die Bereitstellung der urchristlichen-ostchristlichen Giliter ist aber nur eine

" Vorarbeit, die die ,,ostkirchliche Bewegung* zu einem wesentlichen Teil bereits *

geleistet hat. Die Hauptarbeit, die sich naturgemiB damit verbinden mu8, liegt
nach Prof. W. darin, das verborgene Antlitz, das ganze Gesicht der oft miBkannten
und verachteten Ostchristenheit zu enthiillen; nicht etwa blo8, um verwandte oder
gleiche Ziige darin aufzudecken, sondern um nach Méglichkeit jene Werte zu
finden, die auch dem westlichen Christen — bei aller Selbstbehauptung in seinem

vollen Wahrheitsbesitz — zum religiésen Gewinn gereichen kénnen, wenn er sie’

mit christlicher Demut priift und sich in richtiger Weise aneignet. !

- Diesen wichtigen Diemst an der lebendigen Gestaltung der Rirchlichen Existenz
im christlichen Westen — durch Aufnahme des bisher zu wenig gekannten und
geschiitzten Gutes aus dem Osten — werden aber die ostkirchlichen Studien nur
dann erfolgreich leisten koénnen, wenn man in weiten Krejsen des Abendlandes
grundsitzlich darauf verzichtet, das anatolische Christentum ohne jede Unter-
scheidung als ein lebensfremdes, »iotes Gebilde*“ zu betrachten, von dem der
lebenstiichtige Westler ;nichts mehr lernen kénne“.

. Dieser oberflichlichen Abwertung, die aus sikularisierendem Denken stammt
und mit den ,,6kumenischen“ Bestrebungen des groBen Unionspapstes Pius XI.
schlechterdings unvereinbar ist, tritt Prof. W. mit Recht entgegen durch den
Hinweis auf das herrliche Martyrium so vieler Bischife, Priester und Laien, das

“die Lebendigkeit und Standfestigkeit der russischen Kirche in der bolschewisti-
schen Verfolgungszeit aufs neue in unwiderleglicher Weise bewiesen hat.

Mit diesem Glauben an die Lebendigkeit der &stlichen Christengemeinschaf-

ten, der die Voraussetzung aller 6kumenischen Bemiihungen ist, steht nicht in~

Widerspruch, wenn Prof. W. in einem anderen Zusammenhang bei der Gegen-

iiberstellung von Ost und West von Spannungen spricht und sie als die Gegen-

sidtze von Statik und Dynamik oder von (relativer) Starrheit und Beweglichkeit

charakterisiert. Denn obschon auch in der neueren ostkirchlichen Theologie An-
sitze und Versuche genug vorhanden sind, das moderne Denken und Leben reli-
_8i6s zu erfassen und zu beeinflussen, so kann doch kein Zweifel daran sein, dag
die westliche Kirche eine ungleich bewéglichere und weitgehendere Entfaltung
der christlichen Lehre und ihrer Anwendung auf das Leben aufzuweisen hat.
Das kommt daher, daB sie das evangelische Gleichnis vom Wachstum des
Samenkorns unbefangen auf die Entwicklung der geoffenbarten Glaubenswahr-
heiten zu iibertragen wufBite und unter der Aufsicht des unfehlbaren Lehramtes

der Kirche ,,Wesensbeharrung“ mit reicher dogmatischer Entwu:klung verbinden -

konnte.
Im Gegensatz dazu st68t man bei der offiziellen getrennten Ostkirche auf ein

zihes Beharren, ja geradezu auf ein bewuBtes und gewolltes Stehenbleiben bei .

den Entscheidungen der sieben ersten skumenischen Konzilien. Die Folge davon
ist, daB es der ostkirchlichen Theologie trotz aller Versuche zur ,organischen®



-

- Im Spiegel der Zeit , 183

Lebensbetrachtung und Lebensentfaltung im wesentlichen nicht gelingt, sich von
der Uberbetonung des Bleibenden, des Géttlichen loszumachen und dem Mensch- -
lichen und Entwicklungsfihigen der Kirche gerecht zu werden. Die ostkirchlichen

" Studien werden zu zeigen haben, daB ,,Tradltlonspnnmp“ und , Entwicklungs-

prinzip“ zusammengehdren, nach Prof. W. einer der wichtigsten Punkte, wo der
Osten vom Westen lernen kann und lernen muB, wenn er zur vollen Ganzheit der
christlichen Lehre und des christlichen Lebens fortschreiten will. .

Wie ist es aber mit dieser Forderung zu vereinbaren, daB in der morgenlindi-
schen Christenheit eine zwar nicht vollkommene, aber doch weitgehende und
fruchtbare Einheit zwischen Theologie whd Leben besteht, wihrend sich die west-
liche Theologie von heute vom Leben weit entfernt und den EinfluB auf die prak-
tische Gestaltung der Frommigkeit immer mehr verloren hat?

Den Grund dafiir sieht Prof. W. im 9stlichen Lebensideal, das die paradiesische,

. tibernatiirliche Verklérung der irdischen Existenz, die ,,Vergottlichung* des Men-

schen zum Ziele hat. Der Verwirklichung dieses Ideals muB in der Ostkirche so gut .
wie alles dienen. Zunéchst die Theologie mit ihrer stark betonten Vergsttlichungs-

-tendenz und der Hervorkehrung der Herrlichkeit des Herrn im Universum und

im Leben jedes Eipzelnen. Dann die Gebete, die nicht miide werden, das gesamte
christliche Daséin auf das ewige Leben ‘auszurichten und es schon jetzt ver-
klérend in das irdische Dasein hereinwirken zu lassen. Ferner die Aszese und
Mystik, die mit ihren harten BuB- und Fastenforderungen, nicht nur fiir Mén-

- che und Kleriker, sondern auch fiir die Laien, einen Kampf gegen das ,,fleisch~

liche* Leben fiihrt, der uns Westchristen oft zu radikal erscheint, obwohl wir uns
bewuBt bleiben, daB auch in der Ostkirche die Selbstiiberwindung nicht Selbst-
zweck, sondern nur Mittel ist, um das paradiesische Leben, das der Menseh durch
die Siinde verloren hat, durch Christus wiederzugewinnen.

Was menschlicherseits notwendig oder niitz8ich ist, um den Menschen zu he1li-
gen und auf den Empfang des gottlichen Lebens-vorzubereiten, wird aber, nicht -
nur sozusagen privatim. und verborgen in der Aszese geilibt und angeéignet,
sondern es. wird auch 6ffentlich im Drama der Opferliturgie vor Augen gefiihrt;
so eindrucksvoll und ergreifend, daf man sich nur an eine Mitfeier der ,,Gott-
lichen Liturgie des hl. Chrysostomus® zu erinnern braucht, um aus persénlichem
Erleben zu.ermessen, wie nahe und unmittelbar der Ostchrist in der liturgisch-
sakramentalen Gegenwirtigsetzung der Erlosungstat Christi seine e1gene Er-
16sung und Vergoéttlichung zu empfinden vermag.

Nimmt man noch die Verehrung der heiligen Ikone dazu, in der der morgen-
lindische Fromme das Unsichtbare, das Himmlische ,,schaut®, als ob es leibhaftig
" vor ihm stiinde, so versteht man, daf das Lebensgefiihl und die Lebensrichtung
des Ostchristen so vorherrschend, ‘'um nicht zu sagen ausschlieBlich, religits-gott-

- lich ist, daB er fiir die Kultur und Technik der Welt, soweit sie eine Vervollkomm-

nung ‘des rein irdischen Daseins zum Zle]e hat, kein eigentliches, innerliches
Interesse besitzt. -

Wir westlichen Christen mégen darum vieles in diesem System theozentrischer
Lebensgestaltung fiir libertrieben, unhatiirlich und mit der weltmissionarischen
Aufgabe der Kirche fiir kaum vereinbar haltem: Als Ganzes ist es ein beispiel-
haftes Zeichen, in welchem MaBe es der ostkirchlichen Theologie gelungen ist,
ihre Lehren und Geheimnisse im' Gejst und Leben der morgenlindischen Chri-
stenheit wirksam zu machen. Sie hateine Einheit zwischen Theologie und Leben
geschaffen, die die Theologie des Westens, die sich mehr und mehr zu einer
reinen Schul- und Forschungswissenschaft entwickelt hat; anregen sollite, ihre
abstrakten Theorien in ur- und ostkirchlicher Weise zu verlebendigen und so
wieder zu einer Lebenswissenschaft zu werden, die dem Im Todeskampt liegen-
den Abendland frisches Blut und neues Leben spendet.



134 ) Im Spiegel der Zeit

In diesem Sinne sind die Losungsrufe: Ex Oriente lux! und wZuriick zu den
Viétern, namentlich zu den griechischen“ gerade heute zeitgemiBe und lebens-.
wichtige Forderungen. Matthias Scheeben hat sie schon erfiillt, bevor sie erhoben
wurden, und uns in seinen ,Herrlichkeiten der gottlichen Gnade* und in den
»Mysterien des Christentums* zwei Werke hinterlassen, die zu den geschitzte-
sten und einflufireichsten Biichern der katholisch-theologischen Literatur der
Gegenwart gehoren. Leider ist sein Beispiel, wie Prof. W. mit Recht beklagt,
bisher noch nicht mit der wunschenswerten Energie und Folger1cht1gke1t nach-
geahmt{ worden.

Noch am meisten haben sich die’ Erforscher der kirchlichen Liturgie mit der
ostkirchlichen Frommigkeit vertraut gemacht und ihre eindringenden Studien
iiber die anatolischen Riten und Gebete fiir Wissenschaft und Leben auch im
Westen fruchtbar gemacht; unter ihnen mit an erster Stelle der Franziskaner-
Pater Kilian Kirchhoff, der am 24. April 1944 sein Leben der nationalsozialisti-
- schen Christenverfolgung opfern mufite und dessen stetem Gedenken Prof. W.
seine ostkirchliche Studie pietitvoll gewidmet hat.

Aber auch Patrologen und Kirchenhistoriker haben sich um die ErschlieBung
der Lebenswerte griechischer Vitertheologie verdient gemacht. Wir erinnern nur
an die ecclesiologischen Arbeiten Hugo Rahners und an H. U. von Balthasars Stu-
dien iiber Origines, dessen ,,Geist und Feuer“ die gesamte Friihkirche des Ostens
und Westens so beeinflufit und entziindet hat, daB ohne den Origenismus viele
Erscheinungsformen der christlichen Frommxgkelt vor allem das Mdnchtum, gar
nicht verstanden werden kénnen.

Hier haben die ostkirchlichen Studien zu Ergebnissen gefuhrt die nicht nur die
. Wissenschaft beriihren, sondern ebenso auch fiir das prakt1sche rehglose Leben
‘von Bedeutung sind. .

_Das gleiche ist der Fall, wenn wir auf die Stellung hinweisen, die der Gott-
mensch im Denken und Beten der Ostchristen einnimmt. Schon vor Prof. W. hat
J. A. Jungmann darauf aufmerksam gemacht, daB in der morgenlindischen Litur-
gie das Géottliche im Hohenpriestertum Christi betont im Vordergrunde steht,
wihrend in der rémischen MeBfeier mehr sein menschliches Mittlertum in Er-
scheinung tritt.

Damit stimmt {iberein, dafl die westliche Theologie auch in der Nachfolge des
Gottmenschen den Blick auf das Menschliche zwar nicht einseitig bevorzugt, aber
doch fiir die menschliche Betrachtung besonders eindrucksvoll gestaltet hat, wih-
rend in der Theologie des Ostens der Nachdruck auch hier auf dem Géttlichen
liegen bleibt; natlirlich nicht so, daBl das Menschliche in Christus verleugnet oder
auch nur ungebiihrlich zuriickgedringt wiirde, aber doch so, daf die 'C[bermacht
des Gottlichen, das Herrscherliche iiber das Menschliche stets deutlich hervortritt.

Daf die Menschheit. Christi sowohl ifi der Erlésungslehre als auch im religiésen
Leben des Ostens — trotz einer gewissen monophysitischen Stimmung, wie W.
" bemerkt*— ihr volles dogmatisches Recht behauptet, beweisen die Gebete und
Hymnen der Karwoche ganz klar. Aber selbst iri der Passion steht Gottes Macht
und Barmherzigkeit im Vordergrund der Bewunderung und das Alleluja der
Hoffnung auf die goftverklirte Auferstehung schligt auch in der Leidensbetrach-
tung sieghaft und triumphierend hervor. So wird das Ostergeheimnis zum wirk-
lichen Ostererlebnis und erzeugt einen Realismus der Uberzeugung und der Tat,
wie er, trotz des gleichen Auferstehungsglaubens, in dieser Lebendigkeit und All-
gememhelt im Leben und Sterben der Westchristen nicht vorhanden ist. Das
hingt mit dem schon erwihnten ostchristlichen Lebensideal zusammen, dessen
Ziel der Verklirung der irdischen Existenz gerade im strahlenden Ostererelgms
ihren iiberwiltigendsten und belebendsten Ausdruck findet.



Im Spiegel der Ze1t ‘ 135

Wer mochte leugnen daB wir- Westchnsten von dieser Tﬁeolog1e der Auf-
erstehung fir unser christliches Leben nicht unmittelbare An- und Auftriebe
empfangen kénnten? Zu diesem Zweck miiBte nur die Lehre von unserer Ver-
gottlichung in Christus, an die der Westen der Sache nach ebenso glaubt wie der
Osten, der Form nach viel praktischer durchgebildet und verlebendigt werden.
Das wird mit Erfolg nur dann geschehen, wenn unser Sein in Christus, die iiber-
natiirliche Organisierung der' christlichen Existenz, von neuem eindringlich aus
den griechischen Vitern .heraus verdeutlicht und die schépferische Wirksamkeit
des Heiligen Geistes nachdriicklicher in der Predigt verkundet wird,

Die Frucht davon wird sein, daB die pneumatischen lebensformenden Kriifte
der Taufe, der Firmung, der Eucharistie und der anderen Sakramente tiefer er-
kannt und grundlegender und bewuBter als bisher in die christliche Aszese ein-
gebaut werden. So wiirden die Gesetze unseres iibernatiirlichen gnadenhaften

" Seins auch zu Gesetzen unseres iibernatiirlichen gnadenhaften Sollens werden
-und die Vergottlichung, das stindige Verlangen und Empfangen des neuen Lebens
_ in Christus durch den Heiligen Geist, nicht bloB die eigene sittliche Vervollk’omm-
nung, wiirde wieder mehr zum Inhalt und Ziel unseres Betens und Strebens
werden. - ‘ .

Wihrend in der religitsen Prax1s des Westens die Nachfolge Christi weithin
zu einer ethischen Befolgung der Beispiele geworden ist, die uns Chris§us in der
- Heiligen Schrift hinterlassen-hat, ist sie in der Ostkirche ein Mit- und Nach=
vollzug des geheimnisvollen Christuslebens, das der Christ in der Taufe und in
den anderen Sakramenten durch den Heiligen Geist empfangen hat.

Das Ideal wiire, daB beide Weisen voneinander lernen wiirden und so zwischen
der abendlindischen ,Nachfolge Christi“ des Thomas von Kempen und dem
morgenlindischen ,,.Leben in Christus® des Nikolaus Kabasilas der richtige und
unerliBliche Ausgleich zustande kdme. ' ' -

Die religiése Bedeutung der ostkirchlichen Studien wird also auch in diesem
Falle darin béstehen, auf das gegenseltlge Geben tnd Empfangen zu dringen
und dabei den Ostchristen zu zeigen, daB in ihrem allzu groSen Bauen und Ver-
trauen auf dle durch die heiligmachende Gndde erhobene Natur des Menschen °
die Gefahr liegt, den Folgen der Erbsiinde nicht gerecht zu werden. Weil der
. Stachel der biésen Begierlichkeit und .damit der Keim zur persénlichen Siinde
weder durch die Taufe noch durch die radikalste Form der Aszese ertdtet wird,
ist es eine unerliiBliche Pflicht der katholischen Aszese, nicht nur die sakramen-
talen, sondern auch die ethischen Krifte und Motive des Evangeliums anzuwen-
den, um mit Hilfe der aktuellen Gnaden die Versuchungen und Schwierigkeiten
des Lebens. zu iiberwinden und das gottliche Leben in der Seele zu erhalten und
zu fordern. In dieser Organisierung und Aktivierung des geistlichen Kampfes ist
das westliche Christentum ohne Zweifel prakt1scher als das dstliche. Darum wird
in dlesem Punkte der romische Katholik nicht in die Schule der Ostkirche gehen.

Das wird grundsitzlich noch weniger auf einem anderen Gebiet, dem grofien
Hindernis der Einigung, der Fall sein kénnen, wo es nédmlich um das Wesen und
die Organisation der wahren Kirche Christi geht. Hier machen sich in alter und
in neuester Zeit starke spiritualitistische Neigungen kund, die-mehr oder minder
die westliche Rechtskirche, die ,entartete® Papstkirche, durch die dstliche Geist-
oder L1ebesk1rche reformieren oder gar ersetzen wollen. Diesen von vornherein
zum Tod verurteilten- Unionsversuchen gegeniiber hat das Rundschreiben Papst
Pius XII iiber den mystischen Leib Christi vom 29. Juli 1943 das autoritative
Wort gesprochen, von dem bei Prof. W. leider nicht die Rede ist. Trotzdem lassen
seine Ausfiihrungen iibér das Wesen und die Organisation der Kirche an Klarheit
und ‘Bestimmtheit nichts zu wiinschen iibrig, besonders wenn er betont, daB die
von der &stlichen Christenheit als ‘spezifisch klrchenblldend hervorgehobenen



136 Im Spiegel der Zeit
_ . . /
Momente — die Beseelung durch den Heiligen Gelst und die christliche Liebes-
gemeinschaft — auch in der juridisch zusammengeschlossenen, von einem sicht-
baren Haupt regierten Felsenkirche nicht nebensichlich sind, sondern Wesens~
bestandteile des kirchlichen Seins bilden. Recht und Liebe in der Kirche erginzen
und vervollkommnen sich wie Leib und Seele im Menschen und gehen von ein
- und demselben Erléser aus, der gewiB seinen Aposteln seinen géttlichen Odem
einhauchte mit den Worten: ;Empfanget den Heiligen Geist!“, der aber ebenso
gewifl zum heiligen Petrus sprach: ,,Dir will ich die Schliissel des Himmelreiches
geben.*. ) . ’
Es ist freilich eine andere Frage, ob die Selbstauffassung _der Kirche, wie sie
so klassisch in dem erwihnten Rundschreiben des gegenwiirtigen Papstes zum
Ausdruck kommt, zu allen Zeiten ihrer wechselvollen Geschichte und in allen
Kreisen ihrer Bekenner auch die praktisch herrschende war, und Prof. W. wird
recht haben, wenn er meint, daB auch die geistbewegte, von der gottlichen Kraft
.der Liebe zusammengehaltene Kirchengemeinschaft des Ostens dem iiberzeugten
Katholiken des Westens eine gewisse Mahnung sein kann, das Pneumatische in

der Kirche durch das Juridische nicht zu verdréingen.

Dazu kommt, da8 in der morgenlindischen Theologie die mystische Auffassung
der Kirche — d. i. die Kirche als der fortlebende Christus — in mancher Be-
ziehung eindrucksvoller und lebendiger dargestellt ist als in der westlichen, von
St. Augustin abgesehen. Darum ist es auch in djeser Hinsicht nicht ausgeschlos~
sen, da3 von der Ostkirf:he manches zu lernen ist, namentlich was die praktische
Gestaltung des kirchlich religiésen Lebens angeht. Prof. W. denkt hier vor allem
an ihre starke eschatologische Haltung und damit verbunden an ihren lebendigen
Glauben an die Wiederkunft des Herrn. Die eschatologische Haltung hat ihre
tiefste Wurzel im Glauben an die Verklirung der ganzen Kreatur und der Ver-
gottlichung der irdischen Existenz und der dadurch ausgelésten tiefen Sehnsucht
nach dem ewigen Leben. ,,Unser Wandel sei im Himmel!“ Von dieser paulinischen
Mahnung ist der Ostchirist so lebendig durchdrungen, daB er sich in der Welt
nicht heimisch fiihlt und in hr sich nicht so bequem einrichtet, -als ob seines
Bleibens hienieden ewig wire. Daher auch seine ,Kulturlosigkeit® oder besser
die Tatsache, daB in der morgenléndischen Christenheit die Verbindung religiéser
Aufgaben und weltlicher Kulturprobleme nie so eng war, wie sie im Abendiand
zu bestimmten Zeiten urnter anderen geschichtlichen Verhéltnissen und Forderun-
gen gewesen ist. Sie konnte grundsitzlich nie so eng werden, weil der dstliche
Christ sich wesentlich als Fremdling und Pilger fiihit, fiir den die Dinge dieser
Welt nur Stufenleiter zur himmlischen Heimat sind. -

So lebt er praktisch mitten in der Zeit gewissermaBien schon in der Ewigkeit,
besonders in der Feier der géttlichen Liturgie, wo er im eucharistischen Mahle
am Hochzeitsmahle des ewigen Lebens teilnimmt, in der heiligen Ikone die himm-
lischen Gestalten mit fast sinnlicher Lebendigkeit vor-sich sieht und in den er-
grelfenden Chorgeséingen in den Lobgesang der Cherubim und Seraphim mit-
einstimmt. Nimmt man hinzu, daB8 im 8stlichen Kirchenraum durch seinen Bil-
derschmuck die Gemeinschaft der Heiligen sozusagen schaubar wird, und durch
die lebendige Anteilnahme des Kirchenvolkes an der Liturgie die Zugehdrigkeit
zu Christus und zur ganzen himmlischen Hierarchie fast sichibar in:die Er-
scheinung - tritt, so kann mafi verstehen, wie der Ostchrist eine Art Erfiillung
geiner eschatologischen Sehnsucht schon auf Erden erlebt und mit welchem
Wirklichkeitsgefiihl er der Wiederkunft seines verklirten Herrn entgegenharrt.
Sein ganzes Leben ist ein ‘Warten auf die Ankunft des Herrn, die jederzeit er-
folgen kann. Hier hat die evangelische Mahnung gur Wachsamkeit und BuBe
ihren vollen, ungebrochenen Sinn, weil sie nicht als einé bloB sittliche Vorsichts-

4 = e———



~ Im Spiegel der Zeit ' 137

maBregel aufgefaft wird, sondern aus echtem und urspriinglichem eschatologi- -
schen Geiste stammt.

Es wird Aufgabe der ostkirchlichen Studien sein, den soz1olog1schen wie indi--
vidualpsychologischen Auswirkungen dleser eschatologischen Grundhaltung in
der Geschichte und im praktischen Leben der Ostchristenheit nachzugehen. Dabei-
wird sie, wie wir schon aus den bisherigen Forschungen wissen, auf BuB8- und
Lebensformen stoflen, die sich bis zur ,,Torheit um Christi willen“ steigern und
deswegen in Gefahr kommen, von den westlichen Christen ‘als weltfremd und
absonderlich verurteilt und abgelehnt zu werden. Aber, so fragt Prof. W. miit
Recht, kénnen nicht gerade solche vielleicht zu extreme Verhaltungsweisen zur
kritischen Wertung ihrer eigenen, oft sicher stark verweltlichten Existenz flihren
und kdnnen sie ihr nicht eine Aufmunterung zur Riickbesinnung auf das Wesent-
liche, wahrhaft Christliche sein? Die eschatologlsche Ausrichtunig der einzelnen
Gl3ubigen und der kirchlichen Gemeinden sind unentbehrliche Bestandteile des
christlichen Seins, und keine Zeit der Kirchengeschichte diirfte sich im vollen
Sinn des Wortes als christlich bezeichnen, wenn in ihr nicht die Erwartung auf
die Wiederkunft des Herrn lebendig wire. Darum wird kein aufgeschlossener
Westchrist leugnen, daB gerade hier das chnsthche Abendland vom Morgenland
auflerordentlich viel lernen kann.

Mit diesen grundsitzlichen Feststellungen und Forderungen hat Prof. W. den
ostkirchlichen Studien einen Weg gewiesen und ein Arbeitsprogramm vorgezeich-
net, das alle Freunde und Férderer der christlichen Union von Herzen begriien
und mit ihrem Gebet unterstiitzen werden. Der gegenwiirtige Leidenszustand der
dstlichen Christenheit darf uns nicht dazu verleiten, von der ,,ostkirchlichen Be-
wegung* pessimistisch zu denken. Nur der Geist Gottes sieht die kiinftigen Ge- .
schicke der abendlindischen und morgenlindischen Kirche voraus und bestimmt
und bedingt den Zeitpunkt ihreér endgiiltigen Vereinigung. Unsere Pflicht ist es,

- auf beiden Seiten nach bestem Wissen und Gewissen zu geben und zu empfangen
und so von unserer Seite dazu beizutragen, daB ,alle eings werden*. Was die Er-
filllung dieser Bitte auch fiir den Frieden in der Welt bedeuten wiirde, liegt auf
der Hand. Wir betrachten es daher als ein gliickverheiBendes Zeichen, da3 gerade
jetzt an der Universitit Wiirzburg ein Lehrstuhl fiir ,,die Kunde des christlichen
Ostens“ eingerichtet und Prof..W. zu dessen ersten Inhaber berufen wurde
Ad multos annos! <

Der Christ und die Freude : ) )
_Von Franz Hillig S.J., Minchen

DaB der Christ von jenseitigen Freuden triume, gesteht ihm mit mehr
oder weniger Mitleid die’ganze Welt zu. DaBl er aber die irdische Freude
beansprucht, scheint erstaunlich. ,,Meine Erdenfreude, wo bist du doch?* fragt
der neue Band der ,Etudes Carmélitaines® (Ma joie terrestre ot donc es-tu?*
Oktober 1947, bei Desclée de Brouwer, 380 S.), heratisgegeben von Fr. Bruno de
Jésus-Marie o. ¢. d. Die Antwort lautet von der ersten.bis zur letzten Seite: der
Christ ist der Mensch der Freude! Ja, er allein trégt den Schliissel zu ihrem volten -
und strémenden Geheimnis in seinen Hinden. Mag der Heide sich an den ,,nour-
ritures-terrestres” weiden, seine Freude, so priludiert das Buch mit G. H. Che-
sterton, ist die Freude der kleinen Dinge. In der Tiefe erstarrt ihm die Welt zu
Eis. Beim Christen aber geht es umgekehrt von den Leiden tind Priifungen der
Oberfliche in die groe, wachsende, wesentliche Freude hinein.

- 'Denn Gott ist die Freude; und selbst der ernste Pascal kann sich in den glii-
henden Rufen ‘des ,,Mémorial“, die sein Gotterleben festzuhalten suchen, nicht





