
Im Spiegel der Zeit 131 

auf den Weg durch die Jahrhunderte vieles mitgegeben, von dem es noch 
heute zehrt. Dabei aber darf nicht geleugnet werden, daß dieser Vater wie 
die meisten menschlichen Väter seinem Kinde mit dem reichen geistigen 
Erbe zugleich manches mitgab, was wir heute als Belastung bezeichnen möch- 
ten. Deshalb aber gerade ist eine tiefgehende Bearbeitung dieses Schrift- 
stellers von so großer Bedeutung und sollte heute mit größerer Objektivität 
geleistet werden können, wo uns einerseits nicht mehr der Glorienschein 
vermeintlicher Apostolizität-das forschende Auge blendet, anderseits wir 
darQber hinaus sein sollten, mit der Echtheit der Schriften auch ihre Geistig- 
keit und innere Bedeutung abzutun. 

IM SPIEGEL DER ZEIT 

über die Bedeutung der ostkirdüichen Studien 
Von Heinrich Bleienstein S.J., Dillingen (Donau) 

Verheißungsvoller hatte die •Neue Folge" der Schriftenreihe •Das östliche 
Christentum" nicht eröffnet werden können als mit dem ersten Heft Professor 
Wunderies, ihres Herausgebers, über die Aufgaben und den religiösen Wert der 
ostkirchlichen Studien1. Den Ausführungen liegt ein Vortrag zugrunde, in dem 
einem Kreis katholischer Theologen und unionsinteressierter katholischer Laien 
gezeigt werden sollte, was die Westchristen von den Ostchristen2 und die Ost- 
christen von den Westchristen lernen können. 

Schon diese Doppelfrage schließt aus, was für einen überzeugten Katholiken 
allerdings selbstverständlich ist, daß •die ostkirchliche Bewegung" und die. ost- 
kirchlichen Studien, wie sie Prof. W. befürwortet, etwas gemein haben mit dem 
•ostkirchlichen Pathos", jener unfruchtbaren Modesache, die das Ostchristentum 
in kritikloser Weise verherrlicht und die westliche katholische Kirche in die Rolle 
des bloß empfangenden Teils herabzudrücken sucht. 
"Dieser abzulehnenden Tendenz gegenüber stellt Prof. W. nachdrücklich fest, 

daß es sich im religiösen Güteraustausch zwischen Ost und West nur um ein 
gegenseitiges Geben und Empfangen handeln könne, und bemerkt freimütig, 
daß im Leben der heutigen morgenländischen Christenheit viele Kräfte nicht 
mehr lebendig sind und manches tatsächlich so formelhaft, schemätisch, ja starr 
geworden ist, daß die römisch-katholische Kirche aus ihrer Theologie und aus 
ihrem religiösen Leben Wesentliches, d. h. Unentbehrliches zu schenken hat. 

Die grundsätzliche Aufgabe der ostkirchlichen Studien für" uns Westchristep 
besteht demnach darin, zwischen den offensichtlichen Schwäche- und Verderbnis- 
erscheinungen einerseits und der wesentlichen Geistigkeit andererseits klar zu 
unterscheiden und ohne Übertreibung und unwissenschaftliche Idealisierung aus 

1 Wunderle, Georg: Die religiöse Bedeutung der ostkirchlichen Studien. Zweite, 
erweiterte Auflage. Würzburg, Augustinus-Verlag 1947, 41 JS. 8°. (Das östliche 
Christentum, Abhandlungen, im Auftrage der •Arbeits-Gemeinschaft der deut- 
schen Augustinerordensprovinz zum Studium der Ostkirche", herausgegeben von 
Professor Dr. Wunderle, Würzburg, Neue Folge, Heft 1). 

* Vieles von dem, was im folgenden über das .Ostchristentum gesagt wird, gilt 
ebenso von den unierten wie von den schismatischen Christen des östlichen Ritus. 

9« 



132 Im Spiegel der Zeit 

•Geist und Leben" des christlichen Ostens das herauszustellen, was in charakteristi- 
scher Weise die heutigen religiösen Nöte und Bedürfnisse der westlichen Christen 
besonders zu beleuchten und zu beheben imstande ist. 

Dazu gehören in erster Linie eine Reihe von Bestandteilen aus dem Urchristen- 
tum, die die Ostkirche vermöge ihrer zähen Tradition in ursprünglicherer Weise 
bewahrt, als das im Westen infolge seiner aktiveren Lebensart und seiner ganz 
anderen geschichtlichen Notwendigkeiten möglich war. Diese Elemente klar her- 
auszuarbeiten und sie für die Ost- und Westkirche in frisches, zeugendes Leben 
zu wandeln, ist für beide Teile ein wesentlicher Beitrag zur. Förderung des ur- 
christlichen Realismus, den die ostkirchlichen Studien erneuern müssen, wenn sie 
der westlichen und östlichen Kirche einen ersten Weg der inneren Verständigung 
eröffnen und wahrhaft •ökumenische" Dienste tun wollen. 

Die Bereitstellung der urchristlichen-ostchristlichen Güter ist aber nur eine 
Vorarbeit, die die •ostkirchliche Bewegung" zu einem wesentlichen Teil bereits 
geleistet hat. Die Hauptarbeit, die sich naturgemäß,damit verbinden muß, liegt 
nach Prof. W. darin, das verborgene Antlitz, das ganze Gesicht der oft mißkannten 
und verachteten Ostchristenheit zu enthüllen; nicht etwa bloß, um verwandte oder 
gleiche Züge darin aufzudecken, sondern um nach Möglichkeit jerie Werte zu 
finden, die auch dem westlichen Christen • bei aller Selbstbehauptung in seinem 
vollen Wahrheitsbesitz • zum religiösen Gewinn gereichen können, wenn er sie 
mit christlicher Demut prüft und sich in richtiger Weise aneignet. 

- Diesen wichtigen Dieast an der lebendigen Gestaltung der kirchlichen Existenz 
im christlichen Westen • durch Aufnahme des bisher zu wenig gekannten und 
geschätzten Gutes aus dem Osten • werden aber die ostkirchlichen Studien nur ' 
dann erfolgreich leisten können, wenn man <n weiten Kreisen des Abendlandes 
grundsätzlich darauf verzichtet, das anatolische Christentum ohne jede Unter- 
Scheidung als ein lebensfremdes, •totes Gebilde" zu betrachten, von dem der 
lebenstüchtige Westler •nichts mehr lernen könne". 
• Dieser oberflächlichen Abwertung, die aus säkularisierendem Denken stammt 
und mit den •ökumenischen" Bestrebungen des großen Unionspapstes Pius XI. 
schlechterdings unvereinbar ist, tritt Prof. W. mit Recht entgegen durch den 
Hinweis auf das herrliche Martyrium so vieler Bischöfe, Priester und Laien, das 

' die Lebendigkeit und Standfestigkeit der russischen Kirche in der bolschewisti- 
schen Verfolgungszeit aufs neue in unwiderleglicher Weise bewiesen hat. 

Mit diesem Glauben an die Lebendigkeit der östlichen Christengemeinschaf- 
ten, der die Voraussetzung aller ökumenischen Bemühungen ist, steht nicht in' 
Widerspruch, wenn Prof. W. in einem anderen Zusammenhang bei der Gegen- 
überstellung von Ost und West von Spannungen spricht und sie als die Gegen- 
sätze von Statik und Dynamik oder von (relativer) Starrheit und Beweglichkeit 
charakterisiert. Denn obschon auch in der neueren ostkirchlichen Theologie An- 
sätze und Versuche genug vorhanden sind, das moderne Denken und Leben reli- 
giös zu erfassen und zu beeinflussen, so kann doch kein Zweifel daran sein, daß 
die westliche Kirche eine ungleich beweglichere und weitgehendere Entfaltung 
der christlichen Lehre und ihrer Anwendung auf das Leben aufzuweisen hat. 

Das kommt daher, daß sie das evangelische Gleichnis vom Wachstum des 
Samenkorns unbefangen auf die Entwicklung der geoffenbarten Glaubenswahr- 
heiten zu übertragen wußte und unter der Aufsicht des unfehlbaren Lehramtes , 
der Kirche •Wesensbeharrung" mit reicher dogmatischer Entwicklung verbinden 
konnte. 

Im Gegensatz dazu stößt man bei der offiziellen getrennten Ostkirche auf ein 
zähes Beharren, ja geradezu auf ein bewußtes und gewolltes Stehenbleiben bei 
den Entscheidungen der sieben ersten ökumenischen Konzilien. Die Folge davon 
ist, daß es der ostkirchlichen Theologie trotz aller Versuche zur •organischen" 



-   Im Spiegel der Zeit 133 

Lebensbetrachtung und Lebensentfaltung im wesentlichen nicht gelingt, sich von 
der Überbetonüng des Bleibenden, des Göttlichen loszumachen und dem Mensch- 
lichen und Entwicklungsfähigen der Kirche gerecht zu werden. Die ostkirchlichen 
Studien werden zu zeigen haben, daß .•Traditionsprinzip" und •Entwicklungs- 
prinzip" zusammengehören, nach Prof. W. einer der wichtigsten Punkte, wo der 
Osten vom Westen lernen kann und lernen muß, wenn er zur vollen Ganzheit der 
christlichen Lehre und des christlichen Lebens fortschreiten will. 

Wie ist es aber mit dieser Forderung zu vereinbaren, daß in der morgenländi- 
schen Christenheit eine zwar nicht vollkommene, aber doch weitgehende und 
fruchtbare Einheit zwischen Theologie und Leben besteht, während sich die west- 
liche Theologie von heute vom Leben weit entfernt und den Einfluß auf die prak- 
tische Gestaltung der Frömmigkeit immer mehr verloren hat? 

Den Grund dafür sieht Prof. W. im östlichen Lebensideal, das die paradiesische, 
übernatürliche Verklärung der irdischen Existenz, die •Vergöttlichung" des Men- 
schen zum Ziele hat. Der Verwirklichung dieses Ideals muß in der Ostkirche so gut 
wie alles dienen. Zunächst die Theologie mit ihrer stark betonten Vergöttlichungs- 
-tendenz und der Hervorkehrung der Herrlichkeit des Herrn im Universum und 
im Leben jedes Einzelnen. Dann die Gebete, die nicht müde werden, das gesamte 
christliche Dasein auf das ewige Leben auszurichten und es schon jetzt ver- 
klärend in das irdische Dasein hereinwirken zu lassen. Ferner die Aszese und 
Mystik, die mit ihren harten Büß- und Fastenforderungen, nicht nur für Mön- 
che und Kleriker, sondern auch für die Laien, einen Kampf gegen das •fleisch- 
liche" Leben führt, der uns Westchristen oft zu radikal erscheint, obwohl wir uns 
bewußt bleiben, daß auch in der Ostkirche die Selbstüberwindung nicht Selbst- 
zweck, sondern nur Mittel ist, um das paradiesische Leben, das der Mensch durch 
die Sünde verloren hat, durch Christus wiederzugewinnen. 

Was menschlicherseits notwendig oder nützlich ist, um den Menschen zu heili- 
gen und auf den Empfang des göttlichen Lebens-^rorzubereiten, wird aber,nicht 
nur sozusagen privatim und verborgen in der Aszese geübt und angeeignet, 
sondern es-wird auch öffentlich im Drama der Opferliturgie vor Augen geführt; 
so eindrucksvoll und ergreifend, daß man sich nur an eine Mitfeier der •Gött- 
lichen Liturgie des hl. Chrysostomus" zu erinnern braucht, um aus persönlichem 
Erleben zu ermessen, wie nahe und unmittelbar der Ostchrist in der liturgisch- 
sakramentalen Gegenwärtigsetzung der Erlösungstat Christi seine eigene Er- 
lösung und. Vergöttlichung zu empfinden vermag. 

Nimmt man noch die Verehrung der heiligen Ikone dazu, in der der morgen- 
ländische Fromme das Unsichtbare, das Himmlische •schaut", als ob es leibhaftig 
vor ihm stünde, so versteht man, daß das Lebensgefühl und die Lebensrichtung 
des Ostchristen so vorherrschend, um nicht zu sagen ausschließlich, religiös-gött- 
lich ist, daß er für die Kultur und Technik der Welt, soweit sie eine Vervollkomm- 
nung des rein irdischen Daseins zum Ziele hat, kein eigentliches, innerliches 
Interesse besitzt. 

Wir westlichen Christen mögen darum vieles in diesem System theozentrischer 
Lebensgestaltüng für übertrieben, unnatürlich und mit der weltmissionarischen - 
Aufgabe der Kirche für kaum vereinbar halten» Als Ganzes ist es ein beispiel- 
haftes Zeichen, in welchem Maße es der ostkirchlichen Theologie gelungen ist, 
ihre Lehren und Geheimnisse im Geist und Leben der morgenländischen Chri- 
stenheit wirksam zu machen. Sie hat «ine Einheit zwischen Theologie und Leben 
geschaffen, die die Theologie des Westens, die sich mehr und mehr zu einer 
reinen Schul- und Forschungswissenschaft entwickelt hatj anregen sollte, ihre 
abstrakten Theorien in ur- und ostkirchlicher Weise zu verlebendigen und so 
wieder zu einer Lebenswissenschaft zu werden, die tiem im Todeskampf liegen- 
den Abendland frisches Blut und neues Leben spendet 



134 Im Spiegel der Zeit 

In diesem Sinne sind die Losungsrufe: Ex Oriente lux! und •Zurück zu den 
Vätern, namentlich zu den griechischen" gerade heute zeitgemäße und lebens- 
wichtige Forderungen. Matthias Scheeben hat sie schon erfüllt, bevor sie erhoben 
wurden, und uns in seinen •Herrlichkeiten der göttlichen Gnade" und in den 
•Mysterien des Christentums" zwei Werke hinterlassen, die zu den geschätzte- 
sten und einflußreichsten Büchern der katholisch-theologischen Literatur der 
Gegenwart gehören. Leider ist sein Beispiel, wie Prof. W. mit Recht beklagt, 
bisher noch nicht mit der wünschenswerten Energie und Folgerichtigkeit nach- 
geahmt worden. 

Noch am meisten haben sich die' Erforscher der kirchlichen Liturgie mit der 
ostkirchlichen Frömmigkeit vertraut gemacht und ihre eindringenden Studien 
über die anatolischen Riten und Gebete für Wissenschaft und Leben auch im 
Westen fruchtbar gemacht; unter ihnen mit an erster Stelle der Franziskaner- 
Pater Kilian Kirchhoff, der am 24. April 1944 sein Leben der nationalsozialisti- 
schen Christenverfolgung opfern mußte und dessen stetem Gedenken Prof. W. 
seine ostkirchliche Studie pietätvoll gewidmet hat. 

Aber auch Patrologen und Kirchenhistoriker haben sich um die Erschließung 
der "Lebenswerte griechischer Vätertheologie verdient gemacht. Wir erinnern nur 
an die ecclesiologischen Arbeiten Hugo Rahners und an H. U. von Balthasars Stu- 
dien über Origines, dessen •Geist und Feuer" die gesamte Frühkirche des Ostens 
und Westens so beeinflußt und entzündet hat, daß ohne den Origenismus viele 
Erscheinungsformen der christlichen Frömmigkeit, vor allem das Mönchtum, gar 
nicht verstanden werden können. 

Hier haben die ostkirchlichen Studien zu Ergebnissen geführt, die nicht nur die 
: Wissenschaft berühren, sondern ebenso auch für das praktische religiöse Leben 
von Bedeutung sind. * 

Das gleiche ist der Fall, wenn wir auf die Stellung hinweisen, die der Gott- 
mensch im Denken und Beten der Ostchristen einnimmt. Schon vor Prof. W. hat 
J. A. Jungmann darauf aufmerksam gemacht, daß in der morgenländischen Litur- 
gie das Göttliche im Hohenpriestertum Christi betont im Vordergrunde steht, 
während in der römischen Meßfeier mehr sein menschliches Mittlertum in Er- 
scheinung tritt. 

Damit stimmt überein, daß die westliche Theologie auch in der Nachfolge des 
Gottmenschen den Blick auf das Menschliche zwar nicht einseitig bevorzugt, aber 
doch für die menschliche Betrachtung besonders eindrucksvoll gestaltet hat, wäh- 
rend in der Theologie des Ostens der Nachdruck auch hier auf dem Göttlichen 
liegen bleibt; natürlich nicht so, daß das Menschliche in Christus verleugnet oder 
auch nur ungebührlich zurückgedrängt würde, aber doch so, daß die Übermacht 
des Göttlichen, das Herrscherliche über das Menschliche stets deutlich hervortritt. 

Daß die Menschheit Christi sowohl in der Erlösungslehre als auch im religiösen 
Leben des Ostens • trotz einer gewissen monophysitischen Stimmung, wie W. 
bemerkt*• ihr volles dogmatisches Recht behauptet, beweisen die Gebete und 
Hymnen der Karwoche ganz klar. Aber selbst in der Passion steht Gottes Macht 
und Barmherzigkeit im Vordergrund der Bewunderung und das Alleluja der 
Hoffnung auf die gottverklärte Auferstehung schlägt auch in der Leidensbetrach- 
tung sieghaft und triumphierend hervor. So wird das Ostergeheimnis zum wirk- 
lichen Ostererlebnis und erzeugt einen Realismus der Überzeugung und der Tat, 
wie er, trotz des gleichen Auf erstehungsglaubens, in dieser Lebendigkeit und All- 
gemeinheit im Leben und Sterben der Westchristen nicht vorhanden ist. Das 
hängt mit dem schon erwähnten ostchristlichen Lebensideal zusammen, dessen 
Ziel der Verklärung der irdischen Existenz gerade im strahlenden Osterereignis 
ihren überwältigendsten und belebendsten Ausdruck findet. 



Im Spiegel der Zeit 135 

Wer möchte leugnen, daß wir Westchristen von dieser TEeologie der Auf- 
erstehung für unser christliches Leben nicht unmittelbare An- und Auftriebe 
empfangen könnten? Zu diesem Zweck müßte nur die Lehre von unserer Ver- 
göttlichung in Christus, an die der Westen der Sache nach ebenso glaubt wie der 
Osten, der Form nach viel praktischer durchgebildet und verlebendigt werden. 
Das wird mit Erfolg nur dann geschehen, wenn unser Sein in Christus, die über- 
natürliche Organisierung der christlichen Existenz, von neuem eindringlich aus 
den griechischen Vätern heraus verdeutlicht und die schöpferische Wirksamkeit 
des Heiligen Geistes nachdrücklicher in der Predigt verkündet, wird. 

Die Frucht davon wird sein, daß die pneumatischen lebensformenden Kräfte 
der Taufe, der Firmung, der Eucharistie und der anderen Sakramente tiefer er- 
kannt und grundlegender und bewußter als bisher in die christliche Aszese ein- 
gebaut werden. So würden die Gesetze unseres übernatürlichen gnadenhaften 
Seins auch zu Gesetzen unseres übernatürlichen gnadenhaften Sollens werden 
und die Vergöttlichung, das ständige Verlangen und Empfangen des neuen Lebens 
in Cliristus durch den Heiligen Geist, nicht bloß die eigene sittliche Vervollkomm- 
nung, würde wieder mehr zum Inhalt und Ziel unseres Betens und Strebens 
werden. .        ' 

Während in der religiösen Praxis des Westens die Nachfolge Christi weithin 
zu einer ethischen Befolgung der Beispiele geworden ist, die uns Christus in der 
Heiligen Schrift hinterlassen hat, ist sie in der Ostkirche ein Mit- und Nadir 
Vollzug des geheimnisvollen Christuslebens, das der Christ in der Taufe und in 
den anderen Sakramenten durch den Heiligen Geist empfangen hat. 

Das Jdeal wäre, daß beide Weisen voneinander lernen würden und so zwischen 
der abendländischen •Nachfolge Christi" des Thomas von Kempen und dem 
morgenländischen •Leben in Christus" des Nikolaus Kabasilas der richtige und 
unerläßliche Ausgleich zustande käme. 

Die religiöse Bedeutung, der ostkirchlichen Studien wird also auch in diesem 
Falle darin bestehen, auf das gegenseitige Geben und Empfangen zu drängen 
und dabei den Ostchristen zu zeigen, daß in ihrem allzu großen Bauen und Ver- 
trauen auf öÜe durch die heiligmachende Gnade erhobene Natur des Menschen 
die Gefahr liegt, den Folgen der Erbsünde nicht gerecht zu werden. Weil der 
Stachel der bösen Begierlichkeit und damit der Keim zur persönlichen Sünde 
weder durch die Taufe noch durch die radikalste Form der Aszese ertötet wird, 
ist es eine,unerläßliche Pflicht der katholischen; Aszese, nicht nur die sakramen- 
talen, sondern auch die ethischen Kräfte und Motive des Evangeliums anzuwen- 
den, um mit Hilfe der aktuellen Gnaden die Versuchungen und Schwierigkeiten 
des Lebens, zu überwinden und das göttliche Leben in der Seele zu erhalten und 
zu fördern. In dieser Organisierung und Aktivierung des geistlichen Kampfes ist 
das westliche Christentum ohne Zweifel praktischer als das östliche. Darum wird 
in diesem Punkte der römische Katholik nicht in die Schule der Ostkirche gehen. 

Das wird grundsätzlich noch weniger auf einem anderen Gebiet, dem großen 
Hindernis der Einigung, der Fall sein können, wo es nämlich um das Wesen und 
die Organisation der wahren Kirche Christi geht. Hier machen sich in alter und 
in neuester Zeit starke spiritualitistische Neigungen kund, die mehr oder minder 
die westliche Rechtskirche, die •entartete« Papstkirche, durch die östliche Geist- 
oder Liebeskirche reformieren oder gar ersetzen wollen. Diesen von vornherein 
zum Tod verurteilten Unionsversuchen gegenüber hat das Rundschreiben Papst 
Pius XII. über den mystischen Leib Christi vom 29. Juli 1943 das autoritative 
Wort gesprochen, von dem bei Prof. W. leider nicht die Rede ist. Trotzdem lasseh 
seine Ausführungen über das Wesen und die Organisation der Kirche an Klarheit 
und Bestimmtheit nichts zu wünschen übrig, besonders wenn er betont, daß die 
von der östlichen Christenheit als spezifisch kirchenbildend hervorgehobenen 



!36 Im Spiegel der Zeit 

Momente • die Beseelung durch den Heiligen Geist und die christliche Liebes- 
gemeinschaft • auch in der juridisch zusammengeschlossenen, von einem sicht- 
baren Haupt regierten Felsenkirche nicht nebensächlich sind, sondern Wesens- 
bestandteile des kirchlichen Seins bilden. Recht und Liebe in der Kirche ergänzen 
und vervollkommnen sich wie Leib und Seele im Menschen und gehen von ein 
und demselben Erlöser aus, der gewiß seinen Aposteln seinen göttlichen Odem 
einhauchte mit den Worten: •Empfanget den Heiligen Geist!", der aber ebenso 
gewiß zum heiligen Petrus sprach: •Dir will ich die Schlüssel des Himmelreiches 
geben." « 

Es ist freilich eine andere Frage, ob die Selbstauffassung_der Kirche, wie sie 
so klassisch in dem erwähnten Rundschreiben des gegenwärtigen Papstes zum 
Ausdruck kommt, zu allen Zeiten ihrer wechselvollen Geschichte und in allen 
Kreisen ihrer Bekenner auch die praktisch herrschende war, und Prof. W. wird 
rechtjiaben, wenn er meint, daß auch die geistbewegte, von der göttlichen Kraft 
der Liebe zusammengehaltene Kirchengemeinschaft des Ostens dem überzeugten 
Katholiken des Westens eine gewisse Mahnung sein kann, das Pneumatische in 
der Kirche durch das Juridische nicht zu verdrängen. 

Dazu kommt, daß in der morgenländischen Theologie die mystische Auffassung 
der Kirche • d. i. die Kirche als der fortlebende Christus • in mancher Be- 
ziehung eindrucksvoller und lebendiger dargestellt ist als in der westlichen, von 
St. Augustin abgesehen. Darum ist es auch in djeser Hinsicht nicht ausgeschlos- 
sen, daß von der Ostkirche manches zu lernen ist, namentlich was die praktische 
Gestaltung des kirchlich religiösen Lebens angeht. Prof. W. denkt hier vor allem 
an ihre starke esdhatologische Haltung und damit verbunden an ihren lebendigen 
Glauben an die Wiederkunft des Herrn. Die eschatologische Haltung hat ihre 
tiefste Wurzel im Glauben an die Verklärung der ganzen Kreatur und der Ver- 
göttlichung der irdischen Existenz und der dadurch ausgelösten tiefen Sehnsucht 
nach dem ewigen Leben. •Unser Wandel sei im Himmel!'.' Von dieser paulinischen 
Mahnung ist der Ostchrist so lebendig durchdrungen, daß er sich in der Welt 
nicht heimisch fühlt und in ihr sich nicht so bequem einrichtet, als ob seines 
Bleibens hienieden ewig wäre. Daher auch seine •Kulturlosigkeit" oder besser 
die Tatsache, daß in der morgenländischen Christenheit die Verbindung religiöser 
Aufgaben und weltlicher Kulturprobleme nie so eng war, wie sie im Abendland 
zu bestimmten Zeiten unter anderen geschichtlichen Verhältnissen und Forderun- 
gen gewesen ist. Sie konnte grundsätzlich nie so eng werden, weil der östliche 
Christ sich wesentlich als Fremdling und Pilger fühlt, für den die Dinge dieser 
Welt nur Stufenleiter zur himmlischen Heimat sind. 

So lebt er praktisch mitten in der Zeit gewissermaßen schon in der Ewigkeit, 
besonders in der Feier der göttlichen Liturgie, wo er im eucharistischen Mahle 
am Hochzeitsmahle des ewigen Lebens teilnimmt, in der heiligen Ikone die himm- 
lischen Gestalten mit fast sinnlicher Lebendigkeit vor- sich sieht und in den er- 
greifenden Chorgesängen in den Lobgesang der Cherubim und Seraphim mit- 
einstimmt. Nimmt man hinzu, daß im östlichen Kirchenraum durch seinen Bil- 
derschmuck die Gemeinschaft der Heiligen sozusagen schaubar wird, und durch 
die lebendige Anteilnahme des Kirchenvölkes an der Liturgie die Zugehörigkeit 
zu Christus und zur ganzen himmlischen Hierarchie fast sichtbar in die Er- 
scheinung tritt, so kann man verstehen, wie der Ostchrist eine Art Erfüllung 
«einer eschatologischen Sehnsucht schon auf Erden erlebt und mit welchem 
Wirklichkeitsgefühl er der Wiederkunft seines verklärten Herrn entgegenharrt. 
Sein ganzes Leben ist ein "Warten auf die Ankunft des Herrn, die jederzeit er- 
folgen kann. Hier hat die evangelische Mahnung zur Wachsamkeit und Buße 
ihren vollen, ungebrochenen Sinn, weil sie nicht als eine bloß sittliche Vorsichts- 



Im Spiegel der Zeit 137 

maßregel aufgefaßt wird, sondern aus echtem und ursprünglichem eschatologi- 
schen Geiste stammt. 

Es wird Aufgabe der ostkirchlichen Studien sein, den soziologischen wie indi- 
vidualpsychologischen Auswirkungen dieser eschatologischen Grundhaltung in 
der Geschichte und im praktischen Leben der Ostchristenheit nachzugehen. Dabei 
wird sie, wie wir schon aus den bisherigen Forschungen wissen, auf Büß- und 
Lebensformen stoßen, die sich bis zur •Torheit um Christi willen" steigern und 
deswegen in Gefahr kommen, von den westlichen Christen als weltfremd und 
absonderlich verurteilt und abgelehnt zu werden. Aber, so fragt Prof. W. mit 
Recht, können nicht gerade solche vielleicht zu extreme Verhaltungsweisen zur 
kritischen Wertung ihrer eigenen, oft sicher stark verweltlichten Existenz führen 
und können sie ihr nicht eine Aufmunterung zur Rückbesinnung auf das Wesent- 
liche, wahrhaft Christliche sein? Die eschatologische Ausrichtung der einzelnen 
Gläubigen und der kirchlichen Gemeinden sind unentbehrliche Bestandteile des 
christlichen Seins, und keine Zeit der Kirchengeschichte dürfte sich im vollen 
Sinn des Wortes als christlich bezeichnen, wenn in ihr nicht die Erwartung auf 
die Wiederkunft des Herrn lebendig wäre. Darum wird kein aufgeschlossener 
Westchrist leugnen, daß gerade hier das christliche Abendland vom Morgenland 
außerordentlich viel lernen kann. . 

Mit diesen grundsätzlichen Feststellungen und Forderungen hat Prof. W. den 
ostkirchlichen Studien einen Weg gewiesen und ein Arbeitsprogramm vorgezeich- 
net, das alle Freunde und Förderer der christlichen Union von Herzen begrüßen 
und mit ihrem Gebet unterstützen werden. Der gegenwärtige Leidenszustand der 
östlichen Christenheit darf uns nicht dazu verleiten, von der •ostkirchlichen Be- 
wegung" pessimistisch zu denken. Nur der Geist Gottes sieht die künftigen Ge- 
schicke der abendländischen und morgenländischen Kirche voraus und bestimmt 
und bedingt den Zeitpunkt ihrer endgültigen Vereinigung. Unsere Pflicht ist es, 
auf beiden Seiten nach bestem Wissen und Gewissen zu geben und zu empfangen 
und so von unserer Seite dazu, beizutragen, daß •alle eins werden". Was die Er- 
füllung dieser Bitte auch für den Frieden in der Welt bedeuten würde, liegt auf 
der Hand. Wir betrachten es daher als ein glückverheißendes Zeichen, daß gerade 
jetzt an der Universität Würzburg ein Lehrstuhl für •die Kunde des christlichen 
Ostens" eingerichtet und Prof.^W. zu dessen ersten Inhaber berufen wurde. 
Ad multos annos! '' 

Der .Christ und die Freude - 
Von Franz H i 11 i g S. J., München 

Daß der Christ von jenseitigen Freuden träume, gesteht ihm mit mehr 
oder weniger Mitleid die*ganze Welt zu. Daß er aber die irdische Freude 
beansprucht, scheint erstaunlich. •Meine Erdenfreude, wo bist «du doch?" fragt 
der neue Band der •Etudes Carmelitaines" (Ma jöie terrestre oü done es-tu?" 
Oktober 1947, bei Desclee de Brouwer, 380 S.), herausgegeben von Fr. Bruno de 
Jesus-Marie o. c. d. Die Antwort lautet von der ersten bis zur letzten Seite: der 
Christ ist der Mensch der Freude! Ja, er allein trägt den Schlüssel zu ihrem vollen 
und strömenden Geheimnis in seinen Händen. Mag der Heide sich an den •nour- 
ritures terrestres" weiden, seine Freude, so präludiert das Buch mit G. H. Che- 
sterton, ist die Freude der kleinen Dinge. In der Tiefe erstarrt ihm die Welt zu 
Eis. Beim Christen aber geht es umgekehrt von den Leiden und Prüfungen der 
Oberfläche in die große, wachsende, wesentliche Freude hinein.' 
- Denn Gott ist die Freude; und selbst der ernste Pascal kann sich in den glü- 
henden Rufen 'des •Memorial", die sein Gotterleben festzuhalten suchen, nicht 




