
Im Spiegel der Zeit 137 

maßregel aufgefaßt wird, sondern aus echtem und ursprünglichem eschatologi- 
schen Geiste stammt. 

Es wird Aufgabe der ostkirchlichen Studien sein, den soziologischen wie indi- 
vidualpsychologischen Auswirkungen dieser eschatologischen Grundhaltung in 
der Geschichte und im praktischen Leben der Ostchristenheit nachzugehen. Dabei 
wird sie, wie wir schon aus den bisherigen Forschungen wissen, auf Büß- und 
Lebensformen stoßen, die sich bis zur •Torheit um Christi willen" steigern und 
deswegen in Gefahr kommen, von den westlichen Christen als weltfremd und 
absonderlich verurteilt und abgelehnt zu werden. Aber, so fragt Prof. W. mit 
Recht, können nicht gerade solche vielleicht zu extreme Verhaltungsweisen zur 
kritischen Wertung ihrer eigenen, oft sicher stark verweltlichten Existenz führen 
und können sie ihr nicht eine Aufmunterung zur Rückbesinnung auf das Wesent- 
liche, wahrhaft Christliche sein? Die eschatologische Ausrichtung der einzelnen 
Gläubigen und der kirchlichen Gemeinden sind unentbehrliche Bestandteile des 
christlichen Seins, und keine Zeit der Kirchengeschichte dürfte sich im vollen 
Sinn des Wortes als christlich bezeichnen, wenn in ihr nicht die Erwartung auf 
die Wiederkunft des Herrn lebendig wäre. Darum wird kein aufgeschlossener 
Westchrist leugnen, daß gerade hier das christliche Abendland vom Morgenland 
außerordentlich viel lernen kann. . 

Mit diesen grundsätzlichen Feststellungen und Forderungen hat Prof. W. den 
ostkirchlichen Studien einen Weg gewiesen und ein Arbeitsprogramm vorgezeich- 
net, das alle Freunde und Förderer der christlichen Union von Herzen begrüßen 
und mit ihrem Gebet unterstützen werden. Der gegenwärtige Leidenszustand der 
östlichen Christenheit darf uns nicht dazu verleiten, von der •ostkirchlichen Be- 
wegung" pessimistisch zu denken. Nur der Geist Gottes sieht die künftigen Ge- 
schicke der abendländischen und morgenländischen Kirche voraus und bestimmt 
und bedingt den Zeitpunkt ihrer endgültigen Vereinigung. Unsere Pflicht ist es, 
auf beiden Seiten nach bestem Wissen und Gewissen zu geben und zu empfangen 
und so von unserer Seite dazu, beizutragen, daß •alle eins werden". Was die Er- 
füllung dieser Bitte auch für den Frieden in der Welt bedeuten würde, liegt auf 
der Hand. Wir betrachten es daher als ein glückverheißendes Zeichen, daß gerade 
jetzt an der Universität Würzburg ein Lehrstuhl für •die Kunde des christlichen 
Ostens" eingerichtet und Prof.^W. zu dessen ersten Inhaber berufen wurde. 
Ad multos annos! '' 

Der .Christ und die Freude - 
Von Franz H i 11 i g S. J., München 

Daß der Christ von jenseitigen Freuden träume, gesteht ihm mit mehr 
oder weniger Mitleid die*ganze Welt zu. Daß er aber die irdische Freude 
beansprucht, scheint erstaunlich. •Meine Erdenfreude, wo bist «du doch?" fragt 
der neue Band der •Etudes Carmelitaines" (Ma jöie terrestre oü done es-tu?" 
Oktober 1947, bei Desclee de Brouwer, 380 S.), herausgegeben von Fr. Bruno de 
Jesus-Marie o. c. d. Die Antwort lautet von der ersten bis zur letzten Seite: der 
Christ ist der Mensch der Freude! Ja, er allein trägt den Schlüssel zu ihrem vollen 
und strömenden Geheimnis in seinen Händen. Mag der Heide sich an den •nour- 
ritures terrestres" weiden, seine Freude, so präludiert das Buch mit G. H. Che- 
sterton, ist die Freude der kleinen Dinge. In der Tiefe erstarrt ihm die Welt zu 
Eis. Beim Christen aber geht es umgekehrt von den Leiden und Prüfungen der 
Oberfläche in die große, wachsende, wesentliche Freude hinein.' 
- Denn Gott ist die Freude; und selbst der ernste Pascal kann sich in den glü- 
henden Rufen 'des •Memorial", die sein Gotterleben festzuhalten suchen, nicht 



138 Im Spiegel der Zeit 

fassen: •Freude, Freude, Freude; Schluchzen vor Freude!" Die Seiten der Schrift 
werden aufgeschlagen, und das Lied der Schöpfungsfreude braust brgelstark 
empor und mitten darein das Lied der gottrunkenen Liebe: die wesentlichen, gro- 
ßen alttestamentlichen Akkorde. • Es folgt ein Aufsatz von Frank-Duquesne 
über die Freude Christi, die aus seiner Unschuld, seinem Gottvertrauen und 
seiner Opfergesinnung hervorgeht1. Eine abgewogene Notiz des Scheutvelder 
P. Alois Janssens weist auf die Grenzen hin, die der Sprache einer gesunden 
Mariologie gezogen sind. 

Gegenüber der Verdüsterung des christlichen Lebensgefühls, wie sie durch den 
Jansenismus über Frankreich, kam und auch die großen Namen des 17. Jahr- 
hunderts, Berulle, Olier, Bossuet beschattet, versucht Etienne Delaruelle nachzu- 
weisen, wie von der Frühzeit an das Hochgefühl der Erlösung und Erwählung die 
Gläubigen der ersten christlichen Jahrhunderte erfüllte. •Der Christ hat die Seele 
eines Siegers." Freude und Friede erstrahlen noch über dem Sterben der Blut- 
zeugen. Bei Augustinus steht die Hochgestimmtheit in starker Spannung zum- 
Sündenbewußtsein, aber noch ist es ein Gleichgewicht. Die nach ihm Kommen- 
den werden es nicht immer aufrecht zu erhalten wissen. 

Franz von Assisi ist nach Jahrhunderten roher Gewalt und harter Kämpfe 
wieder ein großer Sänger der christlichen Freude (paupertas cum laetitia), und 
auch die geistige Welt des Aquinaten ist von hellem Licht durchstrahlt: es ist 
eine Theologie der Menschenfreundlichkeit. Dem Pessimismus der Glaubens- 
neuerer antwortet die frohe Gottesliebe der Teresa von Avila, eines Philipp Neri 
und Franz von Sales. Freilich, wer tiefer zuschaut, entdeckt zu allen Gezeiten der 
Kirche neben dem hellen den dunklen Strom. Immer ist christliche Theologie eine 
Botschaft des Kreuzes. Immer hat darum die Freude des Christen teil an der 
Passion des Meisters. Aber es ist die beata passio, und gerade aus dem Kreuz 
bricht die höchste Freude auf. •Das Lachen und das Kreuz" heißt die harte Anti- 
these des Aufsatzes von Jean Massin, der das Bekenntnis eines Leidenden ist, der 
sich zur Freude durchgerungen hat. 

Nicht nur Mönche und Theologen schreiben in den Etudes Carmelitaines. Der 
zweite Teil: •Entdeckung der'Freude" wird mit dem Beitrag eines jungen Ehe- 
paares eröffnet. Dem Vater und der Mutter strahlen die Kinder, das Heim, die 
Natur, die bescheidenen Dinge des Alltags das unerschaffene Licht wider. •Gott 
ist gut!" ist das Facit ihrer Lebenserfahrung. Sie haben den Mut, mit Leon 
Bloy zu sprechen: •Alles, was uns trifft, ist anbetungswürdig" und bekennen mit 
Pius XI.: •Allein der Christ kennt die volle, wahre • Menschlichkeit." • Ein 
anderer Ehemann schildert die Freuden seines Familenlebens, das die Formen der 
katholischen Jugendbewegung fortsetzt in Gastfreundschaft, Kameradschaft und 
unverdrossenen Fahrten. 

Als nächste sprechen zwei Ärzte: •Humanismus und Keuschheit". Der wahr- 
haft männliche Mann sei der Mann, der die eheliche Treue ernst nimmt; und 
zügellose, unbeherrschte Erotik nur allzuoft eine Maske des Ihfantilismus. Die 
Reinheit ist das Flammenschwert, das die Freude des Paradieses aufschließt. Die 
höchste Freude wachse auch hier aus dem gründlichsten Sieg. • Der Schweizer 
Psychologe Charles Baudouin zeigt von der Tiefenenpsychologie her, wie die Ver- 
steifung des Menschen in selbstischen Stolz und Geltungsdrang die Quellen der 
Freude zum Versiegen bringt. Unzählige moderne Menschen leiden an Minder- 
wertigkeitskomplexen. Ihre Heilung wäre die Entspannung in der christlichen 
Demut. 

1 Die Art, wie der Verfasser vom •Glauben Christi" spricht, befremdet. Auf 
einem beigefügten Blatt wird er psychologisch als Vertrauen gedeutet, dem die 
Visio beatifica des Gottessohnes nicht widerspreche. 



Im Spiegel der Zeit. 139 

Es ist nicht möglich, dem Reichtum dieses Buches im einzelnen nachzugeben: 
die Berge und die Einsamkeit erschließen weitere Möglichkeiten echter und 
heiliger Freude. In lockerer Fügung folgen aufeinander Schilderungen, dichteri- 
sche Strophen und sächliche Abhandlungen: über den Großen St. Bernhard, die 
Kartause und den Karmel, das Leben der Einsamkeit bei Hindus und Christen. 
Eine Frau, Jaqueline Vincent, berichtet von dem Experiment der Einsamkeit, 
dem sie sich Unterzog; wie die Dinge sich verflüchtigen, und die Seele im •be- 
wegungslosen Augenblick" den Herrn findet. 

Damit tritt das Zeitproblem in den Gesichtskreis. Regis Jolivet untersucht die 
Bedeutung des •Augenblicks" bei Kierkegaard; Jacques Paliard die Beziehungen 
von Zeit und Ewigkeit. Wir brauchen die Ewigkeit nicht jenseits der Zeit zu 
suchen: •II faut la chercher par le temps." Wir leben durch die Zeit hindurch 
ein ewiges Jetzt. Das carpe diem des Christen steht am Gegenpol des carpe diem 
des Genießers. Dieser verliert die Augenblicke an die Zerstreuung, während der 
Beter sie und sich mit ihnen in den unvergänglichen Tag Gottes hinein sammelt. 

Der Spiritualität des Karmel, die in all diesen Aufsätzen nur gelegentlich an- 
klingt, sind im letzten Teil des Bandes einige wichtige Aufsätze gewidmet. Fr. 
Lucien-Marie de Saint Joseph untersucht •Transzendenz und Immanenz bei Jo- 
hannes vom Kreuz". Da ist das schwere und wichtige Problem, wie die Liebe zum 
Schöpfer mit der Liebe zu den Geschöpfen zusammen bestehen könne. Die fast er- 
schreckend unerbittliche Forderung des hl. Johannes vom Kreuz ist bekannt: Gott 
alles, das Geschöpf nichts! •Aber es handelt sich weniger darum, die menschlichen 
Werte absolut zu leugnen, als vielmehr ihnen die Herrlichkeit Gottes unendlich 
vorzuziehen." Es handelt sich noch weniger um einen halb mühsam gebrachten 
Verzicht als vielmehr um den jubelnden Aufschwung zur triumphalen Fülle des 
Seins, die Gott ist. Die Aszese des Heiligen ist keine düstere und negative, viel- 
mehr eine positive und die Seele aufweitende. Gerade aus dem Mangel an tiefem 
Durchdrungensein von der Transzendenz Gottes erkläre sieh die geringe An- 
ziehungskraft des Christentums, die wir heute so oft beklagen. Der Karmelit 
wendet sich, entschieden gegen die aktivistische Verflachüng eines gewissen •zeit- 
gemäßen" Katholizismus. Es fehlten die großen Propheten, es gäbe nur noch 
kleine. Und diese kleinen Propheten seien zwar sehr rege und auf der Höhe 
moderner Reklametechnik, aber vom Glauben und von Gott sprächen sie selten. 
Das nervöse Getue beweise: die Zweige werden nicht mehr aus dem tiefen Gna- 
denstrom gespeist. Die Heilung wäre ein Leben aus ungebrochenem Glauben. Te 
reiner- und freier der Mensch vom Geschöpflichen ist, um so beglückender wird 
ihn der Unendliche erfüllen. / 

Ein Bossuet-Text befaßt sich mit der Lehre des Areopagiten über die Un- 
begreiflichkeit Gottes und zeigt, wie sie mit den griechischen und römischen 
Vätern übereinstimmt. Die beiden letzten Beiträge handeln von dem Dunkel der 
mystischen Gotteserfahrung. Es geht eine große Linie von den biblischen Ur- 
sprüngen über Dionys zu Johannes vom Kreuz, und dieser selbst wieder wirkt 
bis in das Frankreich des 17. Jahrhunderts hinein. 

Damit sind nur die Hauptthemen der 24 Aufsätze genannt, die hier gemeinsam 
im Zeichen des Karmel veröffentlicht sind. Sie stehen nicht immer in straffer 
Beziehung zueinander. Aber gerade so wird es ein Chor, aus dem das Thema 
des Buches in vielfachen Variationen eindrucksvoll ertönt: Der Herr ist gekom- 
men, damit wir die Freude haben, und wem sein Christentum mehr ist als 
Äußerlichkeit und töte Gewöhnung, der findet in ihm ungeahnte Quellen der 
Freude. Der Band hält auch in der Ausstattung eine seltene Höhe und bestätigt 
den Ruf, den die Studien des Karmel sich errungen haben. Fotos von' Yvonne 
Chevalier sind dem Text in einer Art musikalischer Untermalung beigefügt, 



140 • Im Spiegel der Zeit 

ebenso Reproduktionen nach Bildern von Christiane Mathioly, die offenbar als 
Ordensfrau lebt und auch einen Aufsatz über das Absolute in der Kunst bei- 
gesteuert hat. • ' 

Der 29. Kirchenlehrer 
Von Ferdinand B a u m a n n S. J., Rom 

Es konnte nicht ausbleiben, daß die (am 16. Januar 1946 erfolgte) Ernennung 
des Heiligen von Padua (1190?•1231) zum Kirchenlehrer in der religiösen Litera- 
tur auch entsprechend gewürdigt wurde1. • Auf deutschem Sprachgebiet ist da 
vor allem das Buch von Gertrud Herzog-Hauser zu nennen (Luzern, Rex-Verlag 
1947), das zufällig zu einer Festgabe wurde, denn •mitten während des lang- 
samen Fortschreitens dieser kleinen, immer wieder durch Hindernisse des Exils 
unterbrochenen Arbeit wurde die Ernennung des Volksheiligen zum Kirchen- 
lehrer verkündigt" (S. 68). Das Beste, was dieses Buch bietet, ist eine Zusammen- 
fassung des verhältnismäßig Wenigen, was wir über den neuen Kirchenlehrer 
wissen und was wohl sehr wenigen bekannt ist.' % ' 

Der Überlieferung nach ist •Ferdinand von Lissabon" • so hieß der Heilige 
nach seinem Taufnamen und Geburtsort • in jungen Jahren in das Kloster der 
regulierten Augustiner-Chorherren seiner Heimatstadt eingetreten, aber bald 
in das Mutter kloster von Coimbra, übergesiedelt, wo er dann etwa neun Jahre 
lang theologischen Studien, besonders der Heiligen Schrift, oblag. Da kamen 
eines Tages Mönche mit brauner Kutte bettelnd ins Kloster, wo P. Ferdinand 
vielleicht gerade •Gastpater" war. In dem nahen Klösterchen •St. Antonio", das 
die fromme Gemahlin des portugiesischen Königs Alfons II. den Gefährten des 
hl. Franz von Assisi geschenkt hatte, war nicht genügend Platz, und so wurden 
sie einstweilen im Chorherrnstift untergebracht, bis sie die Reise nach Marokko 
antreten konnten, wo sie bald nach ihrer Ankunft um ihres Glaubenseifers willen 
enthauptet wurden (am 16. Januar 1220). Die Reliquien dieser 5 Märtyrer brachte 
Prinz Pedro, der Bruder des Königs Alfonso, in das Kloster von Coimbra zurück. 
So befand sich P. Ferdinand unter einem Dach mit den Reliquien der Blutzeugen 
des Glaubens, deren franziskanische Schlichtheit und Glaubensglut er vordem 
bewundert hatte. Auch er wollte nun Franziskaner und Märtyrer werden, und 
Gott, der ihm dieses Verlangen eingab, fügte es, daß sein Prior ihm die Erlaubnis 
gab, zu den vor kurzem gegründeten •Minderbrüdern" überzutreten. In bitterem 
Spott rief ihm einer der Chorherren zum Abschied zu: •Geh nur, geh! Du wirst 
schon ein Heiliger werden!" Worä*uf P. Fernando erwiderte: •Wenn du einmal 
hörst, daß ich ein Heiliger bin, dann preise Gott!" Dieser Abschied läßt wohl 
erkennen, daß P. Fernando sich mehr-als die anderen um die eigene Heiligung 
bemüht und dadurch sich auch die, Mißgunst der weniger Eifrigen zugezogen 
hatte. • Wie der hl. Franziskus selbst, so brannte auch Bruder Antonio • wie 
er von nun an hieß • vor Verlangen, sein Blut und Leben als Zeugnis seiner 
Liebe für Christus hinzugeben. Tatsächlich ging er auch mit einem jüngeren 
Eruder nach Marokko, aber Gott wollte sich des guten und großmütigen Willens 
seines Dieners zu anderem bedienen: Antonius wurde durch Krankheit zur Heim- 
kehr gezwungen und auf dem Wege übers Meer nach Sizilien verschlagen. Dort 
hörte er von dem nach Assisi einberufenen ersten Generalkapitel der Minder- 
brüder; so ging er dorthin und stellte sich dann dem norditalienischen Provinzial 
zur Verfügung. Noch war er allen unbekannt und konnte daher ein ganzes Jahr 
lang in dem Klösterchen bei Forli dem Gebete,-der Buße und den bescheidensten 
Diensten in der Gemeinde obliegen. Erst als der Obere ihm gelegentlich einer 

1 Vgl. diese Zeitschrift 20 (1947), S. 76•78. 




