~ Im Spiegel der Zeit ' 137

maBregel aufgefaft wird, sondern aus echtem und urspriinglichem eschatologi- -
schen Geiste stammt.

Es wird Aufgabe der ostkirchlichen Studien sein, den soz1olog1schen wie indi--
vidualpsychologischen Auswirkungen dleser eschatologischen Grundhaltung in
der Geschichte und im praktischen Leben der Ostchristenheit nachzugehen. Dabei-
wird sie, wie wir schon aus den bisherigen Forschungen wissen, auf BuB8- und
Lebensformen stoflen, die sich bis zur ,,Torheit um Christi willen“ steigern und
deswegen in Gefahr kommen, von den westlichen Christen ‘als weltfremd und
absonderlich verurteilt und abgelehnt zu werden. Aber, so fragt Prof. W. miit
Recht, kénnen nicht gerade solche vielleicht zu extreme Verhaltungsweisen zur
kritischen Wertung ihrer eigenen, oft sicher stark verweltlichten Existenz flihren
und kdnnen sie ihr nicht eine Aufmunterung zur Riickbesinnung auf das Wesent-
liche, wahrhaft Christliche sein? Die eschatologlsche Ausrichtunig der einzelnen
Gl3ubigen und der kirchlichen Gemeinden sind unentbehrliche Bestandteile des
christlichen Seins, und keine Zeit der Kirchengeschichte diirfte sich im vollen
Sinn des Wortes als christlich bezeichnen, wenn in ihr nicht die Erwartung auf
die Wiederkunft des Herrn lebendig wire. Darum wird kein aufgeschlossener
Westchrist leugnen, daB gerade hier das chnsthche Abendland vom Morgenland
auflerordentlich viel lernen kann.

Mit diesen grundsitzlichen Feststellungen und Forderungen hat Prof. W. den
ostkirchlichen Studien einen Weg gewiesen und ein Arbeitsprogramm vorgezeich-
net, das alle Freunde und Férderer der christlichen Union von Herzen begriien
und mit ihrem Gebet unterstiitzen werden. Der gegenwiirtige Leidenszustand der
dstlichen Christenheit darf uns nicht dazu verleiten, von der ,,ostkirchlichen Be-
wegung* pessimistisch zu denken. Nur der Geist Gottes sieht die kiinftigen Ge- .
schicke der abendlindischen und morgenlindischen Kirche voraus und bestimmt
und bedingt den Zeitpunkt ihreér endgiiltigen Vereinigung. Unsere Pflicht ist es,

- auf beiden Seiten nach bestem Wissen und Gewissen zu geben und zu empfangen
und so von unserer Seite dazu beizutragen, daB ,alle eings werden*. Was die Er-
filllung dieser Bitte auch fiir den Frieden in der Welt bedeuten wiirde, liegt auf
der Hand. Wir betrachten es daher als ein gliickverheiBendes Zeichen, da3 gerade
jetzt an der Universitit Wiirzburg ein Lehrstuhl fiir ,,die Kunde des christlichen
Ostens“ eingerichtet und Prof..W. zu dessen ersten Inhaber berufen wurde
Ad multos annos! <

Der Christ und die Freude : ) )
_Von Franz Hillig S.J., Minchen

DaB der Christ von jenseitigen Freuden triume, gesteht ihm mit mehr
oder weniger Mitleid die’ganze Welt zu. DaBl er aber die irdische Freude
beansprucht, scheint erstaunlich. ,,Meine Erdenfreude, wo bist du doch?* fragt
der neue Band der ,Etudes Carmélitaines® (Ma joie terrestre ot donc es-tu?*
Oktober 1947, bei Desclée de Brouwer, 380 S.), heratisgegeben von Fr. Bruno de
Jésus-Marie o. ¢. d. Die Antwort lautet von der ersten.bis zur letzten Seite: der
Christ ist der Mensch der Freude! Ja, er allein trégt den Schliissel zu ihrem volten -
und strémenden Geheimnis in seinen Hinden. Mag der Heide sich an den ,,nour-
ritures-terrestres” weiden, seine Freude, so priludiert das Buch mit G. H. Che-
sterton, ist die Freude der kleinen Dinge. In der Tiefe erstarrt ihm die Welt zu
Eis. Beim Christen aber geht es umgekehrt von den Leiden tind Priifungen der
Oberfliche in die groe, wachsende, wesentliche Freude hinein.

- 'Denn Gott ist die Freude; und selbst der ernste Pascal kann sich in den glii-
henden Rufen ‘des ,,Mémorial“, die sein Gotterleben festzuhalten suchen, nicht



138 Im Spiegel der Zeit

fassen: ,Freude, Freude, Freude; Schluchzen vor Freude!“ Die Seiten der Schrift
werden aufgeschlagen, und das Lied der Schépfungsfreude braust orgelstark
empor und mitten darein das Lied der gottrunkenen Liebe: die wesentlichen, gro-
Ben alttestamentlichen Akkorde. — Es folgt ein Aufsatz von Frank- -Duquesne
iiber die Freude Christi, die. aus seiner Unschuld, seinem Gottvertrauen und
seiner Opfergesinnung hervorgeht!. Eine abgewogene Notiz des Scheutvelder
P. Alois Janssens weist auf die Grenzen hin, d1e der Sprache einer gesunden
Mariologie gezogen sind.

Gegeniiber der Verdusterung des christlichen Lebensgefuhls, wie sie durch den
- Jansenismus tiber Frankreich kam und auch die grofien Namen des 17. Jahr-
hunderts, Bérulle, Olier, Bossuet beschattet, versucht Etienne Delaruelle nachzu-
weisen, wie von der Friihzeit an das Hochgefiihl der Erlésung und Erwihlung die

Glaublgen der ersten christlichen Jahrhunderte erfiillte. ,,Der Christ hat die Seele

" eines Siegers.“ Freude und Friede erstrahlen noch iiber dem Sterben der Blut-
zeugen. Bei Augustinus steht die Hochgestimmtheit in starker Spannung zum
StindenbewuBtsein, aber noch ist es ein Gleichgewicht, Die’ nach ihm Kommen-
den werden es mcht immer aufrecht zu erhalten wissen.
_ Franz von Assisi ist nach Jahrhunderten roher Gewalt und harter Kimpfe
wieder ein groBer Sdnger der christlichen Freude (paupertas cum laetitia), und
auch die geistige Welt des Aquinaten ist von hellem Licht durchstrahlt: es ist
eine Theologie der Menschenfreundlichkeit. Dem Pessimismus der Glaubens-
neuerer antwortet die frohe Gottesliebe der Teresa von Avila, eines Philipp Neri
und Franz von Sales. Freilich, wer tiefer zuschaut, entdeckt zu allen Gezeiten der
Kirche neben dem hellen den dunklen Strom. Immer ist christliche Theologie eine
Botschaft des Kreuzes. Immer hat darum die Freude des Christen teil an der
Passion des Meisters. Aber es ist die beata passio, und gerade aus dem Kreuz
bricht die héchste Freude auf »Das Lachen und das Kreuz‘ heiBt die harte Anti-
these des Aufsatzes von Jean Massin, der das Bekenntnis eines Leidenden ist, der
sich zur Freude durchgerungen hat.

Nicht nur Ménche und Theologen schreiben in den Etudes Carmélitaines. Der
- zweite Teil: ,,Entdeckung der'Freude® wird mit dem Beitrag eines jungen Ehe-
paares erdffnet. Dem Vater und der Mutter strahlen die Kmder, das Heim, die
Natur, die beseheldenen Dinge des Alltags das unerschaffene Licht wider. ,,Gott
ist gut!* ist das Facit ihrer Lebenserfahrung. Sie haben den Mut, mit Iséon
Bloy zu sprechen: ,Alles, was uns trifft, ist anbetungswiirdig“ und bekennen mit
Pius XI.: , Allein der Christ kennt die volle, wahre-Menschlichkeit.* — Ein
anderer Ehemann schildert die Freuden seines Familenlebens, das die Formen der
katholischen Jugendbewegung fortsetzt in Gastfreundschaft Kameradschaft und -
unverdrossenen Fahrten.

Als nichste sprechen zwei Arzte: ,,Humanlsmus und Keuschheit“. Der wahr-
haft ménnliche Mann sei der Mann, der die eheliche Treue ernst nimmt; und
ziigellose, unbeherrschte Erotik nur allzuoft eine Maske des Infantilismus. Die
Reinheit ist dag Flammenschwert, das die Freude des Paradieses aufschlieBSt. Die
héchste Freude wachse auch hier aus dem griindlichsten Sieg. — Der.Schweizer
Psychologe Charles Baudouin zeigt von der Tiefenenpsychologie her, wie die Ver-
steifung des Menschen in selbstischen Stolz und Geltungsdrang die Quellen der
Freude zum Versiegen bringt. Unzihlige moderne Menschen leiden an Minder-

wertigkeitskomplexen. Ihre Heilung wire die Entspannung in der chrlsthchen
Demut.

1 Die Art, wie der Verfasser vom ,,Glauben Christi* spricht, befremdet. Auf
einem belgefugten Blatt wird er psychologisch als Vertrauen gedeutet, dem die

VlSlO beatifica des Gottessohnes nicht w1derspreche

' »



Im Spiegel der Zeit, o 139

Es ist nicht moglich, dem Reichtum dieses Buches im éeinzelnen nachzugehen:
die Berge und die Einsamkeit erschheBen weitere Moglichkeiten echter und
heiliger Freude. In lockerer Fiigung folgen aufeinander Schilderungen, dichteri-
- sche Strophen und sachliche Abhandlungen: iiber den GroSen St. Bernhard, die
Kartause und den Karmel, das Leben der Einsamkeit bei Hindus und Christen.
Eine Frau, Jaqueline Vincent, berichtet von dem Experiment der Einsamkeit,
dem sie sich unterzog; wie die Dinge sich verfliichtigen, und die Seele im ,be-
wegungslosen Augenblick* den Herrn findet.

Damit tritt das Zeitproblem in den Gesichtskreis. Régis Jolivet untersucht die
Bedeutung des ,,Augenblicks“ bei Kierkegaard; Jacques Paliard die Beziehungen
von Zeit und Ewigkeit. Wir brauchen die Ewigkeit nicht jenselts der Zeit zu
suchen: ,II faut la chercher par le temps.“ Wir leben durch die Zeit hindurch
ein ewiges Jetzt. Das carpe diém des Christen steht am Gegenpol des earpe diem
-des Geniefers. Dieser verliert die Augenblicke an die Zerstreuung, ‘wihrend der
Beter sie und sich mit ihnen in den unverginglichen Tag Gottes hinein sammelt.

Der Spiritualitit des Karmel, die in all diesen Aufsiitzen nur gelegentlich an-
klingt, sind im letzten Teil des Bandes einige wichtige Aufsitze gewidmet. Fr.
Lucien-Marie de Saint Joseph untersucht ,,Transzendenz und Immanenz bei Jo-
hannes vom Kreuz*. Da ist das schwere und wichtige Problem, wie die Liebe zum
Schopfer mit der Liebe zu den Geschépfen zusammen bestehen kdnne. Die fast er-
schreckend unerbittliche Forderiing des hl. Johannes vom Kreuz ist bekannt: Gott
alles, das Geschopf nichts! ,,Aber es handelt sich weniger darum, die menschlichen
Werte absolut zu leugnen, als vielmehr ihnen die Herrlichkeit Gottes unendlich
vorzuziehen.“ Es handelt sich noch weniger um einen halb miihsam gebrachten
Verzicht als vielmehr um den jubelnden Aufschwung zur triumphalen Fiille des
Seins, die Gott ist. Die Aszese des Heiligen ist keine diistere und negative, viel-
mehr eine positive und die Seele aufweitende. Gerade aus dem Mangel an tiefem
Durchdrungensein von der Transzendenz Gottes erklire sich die geringe An-
zichungskraft des Christentums, die wir heute so oft beklagen. Der Karmelit
wendet sich entschieden gegen die akt1v1st1sche Verflachung eines gewissen wZeit-
gemifBen Katholizismus. Es fehlten die groBen Propheten, es gibe nur noch
kleine. Und diese kleinen Propheten seien zwar sehr rege und auf der Hohe
moderner Reklametechnik, aber vom Glauben und von Gott sprichen sie selten.
Das nervise Getue beweise: die Zweige werden nicht mehr aus dem tiefen Gna-
denswom gespeist. Die Heilung wiire ein Leben aus ungebrochenem Glauben. Te
reiner und freier der Mensch vom Geschipflichen ist, um so begliickender wird
ihn der Unendliche erfiillen. #

Ein Bossuet-Text befafit sich m1t der Lehre des Areopag1ten iiber die Un-
begreiflichkeit Gottes und zeigi, wie sie mit den griechischen und rémischen .
"Vitern iibereinstimmt. Die beiden letzten Beitréige handeln von dem Dunkel der
mystischen Gotteserfahrung. Es geht ¢ine grofie Linie von den biblischen Ur-
spriingen iiber Dlonys zu Johannes vom Kreuz, und dieser selbst wieder wirkt
bis in das Frankre1ch des 17. Jahrhunderts hinein.

‘Damit sind nur die Hauptthemen der 24 Aufsiitze genannt, die hier ‘gﬂemeinsam'
- im Zeichen des Karmel verdffentlicht sind. Sie stehen nicht immer in straffer
Bez1ehung zueinander. Aber gerade- so wird es ein Chor, aus dem das Thema
des Buches in vielfachen Variationen eindrucksvoll ertént: Der Herr ist gekom-
men, damit wir-die Freude haben, und wem. sein Christentum mehr ist als
AuBerliehkeit und tote Gewdhnung, der findet in ihm ungeahnte Quellen der
Freude. Der Band hilt auch in der Ausstattung eine seltene Hohe und bestitigt
den Ruf, den die Studien des Karmel sich errungen haben. Fotos von’ Yvonne
Chevalier sind dem Text in einer Art musikalischer Untermalung t;eigeﬁigt,



140 - Im Spiegel der Zeit

ebenso Reproduktionen nach Bildern von Christiane Mathioly, die offenbar als
Ordensfrau lebt und auch einen Aufsatz iiber das Absolute in der Kunst bei~
gesteuert hat. -

Der 29. Kirchenlehrer

Von Ferdinand Baumann S.J., Rom

Es konnte nicht ausbleiben, daBl die (am 16. Januar 1946 erfolgte) Ernennung
des Heiligen von Padua (1190?—1231) zum Kirchenlehrer in der religiésen Litera-
tur auch entsprechend gewiirdigt wurde!. — Auf deutschem Sprachgebiet ist da
vor allem das Buch von Ger_trud Herzog-Hauser zu nennen (Luzern, Rex-Verlag -
1947), das zufdllig zu einer Festgabe wurde, denn ,mitten wihrend des lang-
samen Fortschreitens dieser kleinen, immer wieder durch Hindernisse des Exils
unterbrochenen Arbeit wurde die Ernennung des Volksheiligen zum-Kirchen-
lehrer verkiindigt® (S. 68). Das Beste, was dieses Buch bietet, ist eine Zusammen-
fassung des verhidlinisméig Wenigen, was wir iiber den neuen K1rchen1ehrer
wissen und was wohl sehr wenigen bekannt ist.” > .

Der Uberlieferung nach ist ,,Ferdinand von Lissabon® — so hieB8 der Heilige
nach seinem Taufnamen und Geburtsort — in jungen Jahren in das Kloster der
regulierten Augustiner-Chorherren seiner Heimatstadt eingetreten, aber bald
in das Mutterkloster von Coimbra ilibergesiedelt, wo er dann etwa neun ‘Jahre
lang theologischen Studien, besonders der Heiligen Schrift, oblag. Pa kamen
eines Tages Monche mit brauner Kutte bettelnd ins Klester, wo P. Ferdinand
vielleicht gerade ,,Gastpater* war. In dem nahen Klésterchen ,,St. Antonio®, das.
die fromme Gemahlin des portugiesischen Konigs Alfons II. den Gefdhrten des
hl. Franz von Assisi geschenkt hatte, war nicht geniigend Platz, und so wurden
sie einstweilen im Chorherrnstift untergebracht, bis sie die Reise nach Marokko
antreten konnten, wo sie bald nach ihrer Ankunft um ihres Glaubenseifers willen
enthauptet wurden (am 16. Januar 1220). Die Reliquien dieser 5 Martyrer brachte
‘Prinz Pedro, der Bruder des Konigs Alfonso, in das Kloster von Coimbra zuriick.
So befand sich P. Ferdinand unter einem Dach mit den Reliquien der Blutzeugen
des Glaubens, deren franziskanische Schlichtheit' und Glaubensglut er vordem
bewundert hatte. Auch er wollte nun Franziskaner und Martyrer werden, und
Gott, der ihm dieses Verlangen eingab, fiigte es, daB sein Prior ihm die Erlaubnis
gab, zu den vor kurzem gegriindeten ,,Minderbriidern“ iiberzutreten. In bi,t;erem
Spott rief ihm einer der Chorherren zum Abschied zu: ,,Geh nur, geh! Du wirst
schon ein Heiliger werden!* Worduf P. Fernando erwiderte: ,,Wenr du einmal
horst, daB ich ein Heiliger bin, dann preise Gott!* Dieser Abschied 1d8t wohl
erkennen, dal P. Fernando sich mehr als die anderen um die eigene Heiligung
bemiiht und dadurch sich auch die_ MiBgunst der weniger Eifrigen zugezogen .
hatte. — Wie der hl. Franziskus selbst, so brannte auch Bruder Antonio — wie
- er von nun an hie — vor Verlangen, sein Blut und. Leben als Zeugnis seiner
Liebe tiir Christus hinzugeben. Tatséchlich ging er auch mit einem jiingeren
Bruder nach Marokko, aber Gott wollte sich des guten und groBmiitigen Willens
seires Dieners zu anderem bedienen: Antonius wurde durch Krankheit zur Heim-
kehr gezwungen und auf dem Wege iibers Meer nach Sizilien. verschlagen Dort.
horte er von déem nach Assisi einberufenen ersten Generalkapitel der Minder-
briider; so ging er dorthin und stellte sich dann dem norditalienischen Provinzial
zur Verfligung. Noch war er allen unbekannt und konnte daher ein ganzes Jahr
-lang in dem Klosterchen bei Forli dem Gebete,-der BuBlie und den bescheidensten
Diensten in der Gemeinde obliegen. Erst als der Obere ihm ‘gelegentlich einer

1 Vgl. diese Zeitschrift 20 (1947), S. 76—78.





