
140 • Im Spiegel der Zeit 

ebenso Reproduktionen nach Bildern von Christiane Mathioly, die offenbar als 
Ordensfrau lebt und auch einen Aufsatz über das Absolute in der Kunst bei- 
gesteuert hat. • ' 

Der 29. Kirchenlehrer 
Von Ferdinand B a u m a n n S. J., Rom 

Es konnte nicht ausbleiben, daß die (am 16. Januar 1946 erfolgte) Ernennung 
des Heiligen von Padua (1190?•1231) zum Kirchenlehrer in der religiösen Litera- 
tur auch entsprechend gewürdigt wurde1. • Auf deutschem Sprachgebiet ist da 
vor allem das Buch von Gertrud Herzog-Hauser zu nennen (Luzern, Rex-Verlag 
1947), das zufällig zu einer Festgabe wurde, denn •mitten während des lang- 
samen Fortschreitens dieser kleinen, immer wieder durch Hindernisse des Exils 
unterbrochenen Arbeit wurde die Ernennung des Volksheiligen zum Kirchen- 
lehrer verkündigt" (S. 68). Das Beste, was dieses Buch bietet, ist eine Zusammen- 
fassung des verhältnismäßig Wenigen, was wir über den neuen Kirchenlehrer 
wissen und was wohl sehr wenigen bekannt ist.' % ' 

Der Überlieferung nach ist •Ferdinand von Lissabon" • so hieß der Heilige 
nach seinem Taufnamen und Geburtsort • in jungen Jahren in das Kloster der 
regulierten Augustiner-Chorherren seiner Heimatstadt eingetreten, aber bald 
in das Mutter kloster von Coimbra, übergesiedelt, wo er dann etwa neun Jahre 
lang theologischen Studien, besonders der Heiligen Schrift, oblag. Da kamen 
eines Tages Mönche mit brauner Kutte bettelnd ins Kloster, wo P. Ferdinand 
vielleicht gerade •Gastpater" war. In dem nahen Klösterchen •St. Antonio", das 
die fromme Gemahlin des portugiesischen Königs Alfons II. den Gefährten des 
hl. Franz von Assisi geschenkt hatte, war nicht genügend Platz, und so wurden 
sie einstweilen im Chorherrnstift untergebracht, bis sie die Reise nach Marokko 
antreten konnten, wo sie bald nach ihrer Ankunft um ihres Glaubenseifers willen 
enthauptet wurden (am 16. Januar 1220). Die Reliquien dieser 5 Märtyrer brachte 
Prinz Pedro, der Bruder des Königs Alfonso, in das Kloster von Coimbra zurück. 
So befand sich P. Ferdinand unter einem Dach mit den Reliquien der Blutzeugen 
des Glaubens, deren franziskanische Schlichtheit und Glaubensglut er vordem 
bewundert hatte. Auch er wollte nun Franziskaner und Märtyrer werden, und 
Gott, der ihm dieses Verlangen eingab, fügte es, daß sein Prior ihm die Erlaubnis 
gab, zu den vor kurzem gegründeten •Minderbrüdern" überzutreten. In bitterem 
Spott rief ihm einer der Chorherren zum Abschied zu: •Geh nur, geh! Du wirst 
schon ein Heiliger werden!" Worä*uf P. Fernando erwiderte: •Wenn du einmal 
hörst, daß ich ein Heiliger bin, dann preise Gott!" Dieser Abschied läßt wohl 
erkennen, daß P. Fernando sich mehr-als die anderen um die eigene Heiligung 
bemüht und dadurch sich auch die, Mißgunst der weniger Eifrigen zugezogen 
hatte. • Wie der hl. Franziskus selbst, so brannte auch Bruder Antonio • wie 
er von nun an hieß • vor Verlangen, sein Blut und Leben als Zeugnis seiner 
Liebe für Christus hinzugeben. Tatsächlich ging er auch mit einem jüngeren 
Eruder nach Marokko, aber Gott wollte sich des guten und großmütigen Willens 
seines Dieners zu anderem bedienen: Antonius wurde durch Krankheit zur Heim- 
kehr gezwungen und auf dem Wege übers Meer nach Sizilien verschlagen. Dort 
hörte er von dem nach Assisi einberufenen ersten Generalkapitel der Minder- 
brüder; so ging er dorthin und stellte sich dann dem norditalienischen Provinzial 
zur Verfügung. Noch war er allen unbekannt und konnte daher ein ganzes Jahr 
lang in dem Klösterchen bei Forli dem Gebete,-der Buße und den bescheidensten 
Diensten in der Gemeinde obliegen. Erst als der Obere ihm gelegentlich einer 

1 Vgl. diese Zeitschrift 20 (1947), S. 76•78. 



Im Spiegel der Zeit 141 

Priesterweihe auftrug, eine Ansprache an die Festgäste zu halten, wurde man 
nicht nur auf Seme glühende Gottesliebe, sondern auch auf seine Rednergabe und 
Weisheit aufmerksam. Von da an leuchtete das ihm von Gott geschenkte Acht. 
nicht nur in den theologischen Vorlesungen vor*seinen Mitbrüdern in Bologna 
und später in Montpellier und Toulouse, sondern auch vor allem in seinem 
Wirken als Wanderprediger in Norditalien und Südfrankreich, wobei sein be- 
sonderes Charisma der Wundergabe auch solche Herzen bezwang, an denen der 
Eifer und die Kraft seines Wortes und selbst die Glut seiner Liebe zunächst 
wirkungslos geblieben war. Diese Wundergabe zeigte sich besonders deutlich 
gleich nach seinem Tod (im Jahre 1231) und führte innerhalb eines Jahres zu 
seiner Heiligsprechung durch Papst Gregor IX., einen Freund des hl. Franziskus; 
sie erklärt es auch, daß die weltweite Verehrung dieses Heiligen bis heute un- 
verändert anhält und die Volksgunst anderer, •neuer" Heiliger überdauert hat. 
In welchem Umfang die Legende einzelne Wunderberichte ausgeschmückt, ver- 
wechselt, vervielfältigt hat, läßt sich heute nicht mehr feststellen; vielleicht geht. 
aber Herzog-Hauser hier zu weit in ihrer Kritik. 

Die Angaben des Buches werden durch das Sammelwerk •S. Antonio, Dottore 
della Chiesa"* zum Teil berichtigt, zum Teil ergänzt und vertieft Es enthält die 
gesammelten Vorträge der beiden Studienwochen, die zu Ehren des neuen Kir- 
chenlehrers in Rom und in Padua abgehalten wurden. Gewiß bestätigen auch hier 
die vortragenden Gelehrten, meist aus den drei Zweigeh des Franziskanerordens 
(wenigstens unausgesprochen), das, was G. Herzog-Hauser nicht mit Unrecht in 
der von ihr gebotenen Auswahl und Übersetzung der Werke des Heiligen sagt: 
daß nämlich die Form der antonianischen Schriften •für die Menschen der 
Neuzeit eine einzige Enttäuschung" (S. 69) ist. Doch ist es den Vortragenden sicher 
gelungen, die unter der uns ungewohnten Form verborgenen Schätze der Weis- 
heit klarer herauszustellen. Dabei beginnt der belgische Kapuzinerpater und Ge- 
lehrte Amedeo Teetaert da Zedelgem seine Studie mit der offenen Erklärung: 
•Alle, die sich mit dem hl. Antonius beschäftigt haben, ... sahen sich vor der 
ungeheuren Schwierigkeit, den schweren Band der Predigten des Heiligen lesen 
zu müssen. Er hat ja hie ein Problem oder eine Frage systematisch und wissen- 
schaftlich behandelt, wie es die Lehrer der Scholastik zu seiner Zeit taten. Er ist 
eben vor allem und hauptsächlich Redner, dessen Hauptziel die Verbreitung 
der Lehre und die Ausbreitung des Reiches Christi in den Seelen ist" (S\ 385). • 
Kaum weniger offen setzt sich gleich in der ersten Konferenz P. Balic O. F. M. 
mit der Meinung oder dem Befremden derer auseinander, •die Antonius zwar 
für einen tüchtigen Redner, aber nicht für einen scholastischen Theologen ... 
halten" (S. 12). Er antwortet darauf, daß die systematisch-wissenschaftliche Dar- 
stellung nicht notwendig zum Begriff des Lehrers gehört, und daß Antonius in- 
folge seiner theologischen Beredsamkeit Lehrer sei, •ein lebendiges Beispiel 
besonders für die Prediger ,.. und eine Einlädung an die Verfechter der so- 
genannten Verkündigungstheologie, die Theologie des Herzens und jene des 
Geistes nicht zu trennen, sondern zu verbinden und zu verschmelzen, wie es 
Antonius tat" (S. 30). • Der Leiter der historischen Abteilung der Ritenkongre- 
gation P. Ferd. Antonelli O. F. M. gibt einen Überblick über die Wandlungen des 
Begriffes •Kirchenlehrer", besonders seit der Zeit, da Pius V. im Jahre 1567 zum 
erstenmal der altüberlief erten Zahl der 4 griechischen und 4 lateinischen Doctores 
Ecclesiae (die zu den 4 Evangelisten und 4 großen Propheten in Parallele stan- 
den) mit dem hl. Thomas von Aquin einen neuen Namen hinzufügte. Nachdem 
der feste Kanon einmal verlassen war, folgten bald mehrere andere Namen, und 
so ist Antonius von Padua heute der neunundzwanzigste in der Reihe der Kir- 

« Citta del Vaticano 1947,520 S. 



142 Im Spiegel der Zeit 

chenlehrer. Den Ausschlag bei der Ernennung gab wohl die Tatsache, daß Papst 
Gregor IX. schon bei der Heiligsprechung am 30. Mai 1232 die Antiphon für die 
Kirchenlehrer anstimmte: •O Doctor optime, beate Antoni", und daß das Fest 
des Heiligeh in der Liturgie dwr Franziskaner immer schon dem Formular der 
Kirchenlehrer folgte. • Übrigens bemerkt P. Balic, daß man sich zur Zeit noch 
um andere Ernennungen zu Kirchenlehrern bemühe: für den seligen Pietro di 
Tarantiasia (als Papst: Innocenz V.) von Seiten der Dominikaner; für den hl. Lo- 
renzo da Brindisi von Seiten der Kapuziner; für den hl. Bernardino sowie für 
Scotus von Seiten der drei Zweige des Franziskanerordens (vgl. S. 29). 

. Welche Umstände oder Einflüsse aber auch mitgewirkt haben mögen, die Er- 
nennung zum Kirchenlehrer erfolgte nicht ohne das Walten und Wollön dessen, 
der Haupt und Herr seiner Kirche ist und der damit den Gliedern seiner Kirche 
auch etwas sagen oder einschärfen will. Dies suchen die 16 Gelehrten der beiden 
Studienwochen im einzelnen darzulegen. P. L. da Fonseca S. J. vom Bibelinstitut 
in Rom spricht vom •Doctor evangelicus", in dessen Schriften sich etwa 5000 
ausdrückliche Zitate der Heiligen Schrift finden, abgesehen von den häufigen 
Anspielungen, die aber in ihren moralischen Anwendungen meist nicht vom 
ursprünglichen Sinn der Heiligen Schrift ausgehen. • In der außergewöhnlichen 
Kenntnis der Heiligen Schriften und im Eifer für die"- sittliche Erneuerung des 
Volkes lag tatsächlich die besondere Stärke des neuen Kirchenlehrers, der immer 
wieder auf eine dreifache Tugendhaltung dringt: auf den Geist der Armut oder 
die innere Loslösung von den Dingen der Erde; auf die Demut als einer höheren 
Stufe der •Armut im Geiste", nämlich die Losschälung von der eigenen Selbst- 
sucht und die Anerkennung .der eigenen Nichtigkeit; endlich auf die Reinheit, 
die für das Höhere und Göttliche empfänglich und aufgeschlossen macht. 
Diese drei Tugenden sind nicht bloß der •verfluchten Dreiheit" des Hoch- 
muts, der Habsucht und der Sinnlichkeit-entgegengesetzt, sondern sind auch 
die Voraussetzung für die vollkommene Liebe und die Vereinigung mit Gott; 
denn, wie Antonius gleich allen geistlichen Lehrern betont, erfüllt Gott die Seele 
mit sich in dem Maße, als sie sich von sich selbst leer macht: •Cum minüis te, 
Deus crescit in te" (S. 214). Dabei macht Antonius • schon drei Jahrhunderte vor 
dem hl. Kirchenlehrer Johannes vom Kreuz • darauf aufmerksam, daß die Seele 
nur durch eine gewisse •Nacht" der Läuterung und Losschälung zu jener vollen, 
selbstlosen Demut und Reinheit gelange: •Nox dicta, quod noeeat oculis, est 
tribulatio vel tentatio, quae oculos rationis impedit... nox solitaria, cum consen- 
sum in nomine non invenit", also im Grunde das, was der hl. Johannes vom 
Kreuz die passive (d. h. von Gott gewirkte und von der Seele erlittene) •Nacht 
der Sinne und des Geistes" nennt. Beide Kirchenlehrer geben hierfür sachlich 
die gleichen Verhaltungsmaßregeln an, nur drückt sie der hl. Antonius in der ihm 
eigenen biblisch-allegorischen Form aus: Die Seele soll • gleich dem nächtlichen 
Bittsteller im Evangelium (Lk 11,5 ff) • sich an die Türe •unseres Freundes Jesus 
Christus" begeben und unablässig klopfen und um drei Brote bitten*, nämlich um 
das ständige Bewußtsein der eigenen Schwachheit und Bosheit, um die Erinne- 
rung an die Vergänglichkeit unserer Verbannung hienieden und schließlich um 
die Gabe der erlebten Gottesnähe. Und wenn dann • so fährt der Heilige fort •*• 
der Freund nicht unverzüglich auf das Rufen der Seele antwortet, wenn die 
Türe verschlossen bleibt und der Himmel bleiern und düstern scheint, weil •Du, 
o Gott, Dich in Gewölk gehüllt hast, daß kein Gebet durchdringen könne" (posuisti 
nubem, ne transiret oratio, Klagel 3,44), so soll die Seele dennoch nicht mutlos 

s •Tres panes triplex gratia compunctionis. Prima est in recordatione propriae 
fragilitatis "Vel iniquitatis. Secunda in consideratione praesentis exilii. Tertia 
in contemplatione Creatoris." 



Im Spiegel der Zeit 143 

werden und nicht im Gebete nachlassen, sondern noch mehr und reiner aus dem 
Glauben, dem Vertrauen und aus der Liebe der Tat und Treue leben: •Wir wollen 
um Brot bitten, wir wollen den Freund aufsuchen, damit er gebe, wir wollen an 
der Tür zünden verborgenen Schätzen klopfen" (•petamus panes, quaeramus ami- 
cum, qui det, pulsemus ostium, ubi servantur abscondita"); dann wird Christus, 
die Sonne der Seele, wieder aufleuchten (•Sol ~est Christus") und uns tiefer an 
seinem Leben und seiner Liebe teilnehmen lassen; denn dazu ward uns Christus 
Jesus vom Vater geschenkt, •ut viventes per Eum diligeremus eum sine quo vivere: 
est mori", •damit wir in der Anteilnahme an seinem Leben ihn lieben, ohne den 
alles Leben Tod ist". 

Nur noch ein Punkt sei kurz hervorgehoben, nämlich die Mariologie des heiligen 
Kirchenlehrers. Gewiß redet er nicht in den heute eingebürgerten Fachausdrucken,,. 
er kennt auch nicht die mariologischen Probleme und Fragen unserer Zeit, aber 
er hat doch in kurzen Worten die Stellung und die Würde Mariens so klar dar- 
gestellt, daß P. Lorenzo di Fonzo O. F. M. Conv. den auch einen •Doctor Maria- 
-nüs" nennen möchte, der noch in seiner Sterbestunde die Marienhymne zu singen 
begann: •Q gloriosa Domina, excelsa super sidera!" • Maria, schon im Mutter- 
schoße geheiligt und vorbereitet und dann ständig in der Vollkommenheit der 
Liebe wachsend, ganz vom Heiligen Geist durchglüht (•Spirito Sancto, velut 
carbo, ignita") ist durch die Muttergotteswürde in besondere Beziehungen zu den 
drei göttlichen Personen getreten: Sie •hat mit Gott dem Vater den Sohn gemein- 
sam" (Filium cum Deo Patre), wax im eigentlichen Sinne Mutter des Sohnes Got- 
tes (•propria mater'T und in besonderer Weise Wohn- und Wirkstätte des Heili- 
gen Geistes (•speciale hospitium Spiritus Sancti). Zu erhaben ist das Geheimnis 
und zu innig die Vereinigung Mariens mit der heiligsten Dreifaltigkeit (•tricli- 
nium SS. Trinitatis"), als daß wir sie jemals ganz begreifen und nach Gebühr 
erheben könnten: •Unausdenkbare Würde Mariens! • ruft darum der Heilige 
aus • Unaussprechlich erhabene Gnade! Unerforschliche Tiefe der Erbarmung! 
Solche Gnade, solche Erbarmung wurde niemals einem Engel oder Menschen 
•zuteil • noch konnte sie jemals zuteil werden • äußernder seligsten Jungfrau 
Maria; denn Gott der Vater wollte, daß sie Mutter seines eigenen, ihm wesens- 
gleichen, ewig gezeugten Sohnes sei. Größte Gnade und Würde wäre es gewesen, 
wenn ein armes Weiblein von einem Herrscher einen Sohn gehabt hätte. Doch 
herrlicher als jede Gnade war jene der seligsten Jungfrau Maria..." (S. 144). 
Deshalb verdiente sie auch im Himmel gekrönt zu werden und wurde dadurch 
unsere Herrin und Königin. Als^.neue Eva" und •neues Paradies der Menschheit" 
wirkte sie durch ihre Tugenden mit am Siege Christi und an der Überwindung 
Satans, durch ihre Einwilligung in die Menschwerdung und durch dje Dar- 
bringung ihres göttlichen Sohnes. So ist sie unsere Mittlerin geworden (•Media- 
trix nostra"), die Erbarmung der Armen, die Hoffnung der Hoffnungslosen (•Ma- 
ter misericordiae, misericors miseris, spe,s desperatis": Zu ihr möge der Sünder 
sich flüchten, denn sie ist die Zufluchtsstätte und Heilbringerin. • Weil St. An- 
tonius die seligste Jungfrau, die~von allen Geschlechtern zu Preisende, als seine 
Herrin und Mittlerin betrachtete und ehrte, war er auch Gott so nahe, daß er 
nicht bloß mit dem göttlichen Kinde, dem Sohne Gottes und Mariens mit Vor- 
liebe dargestellt wird, sondern auch sterbend bekennen durfte: •Video Dominum 
meum", •ich schaue meinen Herrn!" 

Nicht mit Unrecht weist Mons. Guidi Bellincini in seiner Konferenz •Der Pre- 
diger des Evangeliums nach dem Ideal des hl. Antonius" darauf hin, daß in der 
Basilika des Heiligen in Padua als kostbarster'•Schatz" zwei Keliquien auf- 
bewahrt werden: der Kodex der antonianischen Schriften und die unversehrt er- 
haltene Zunge des Wundertäters; und diese Tatsache sei wie ein Symbol. Schon 
Papst Gregor IX. (Ugolino dei conti di Segni, der auf dem Generalkapitel nach dem 



144 Literaturbericht 

Tode des heiligen Franz dem Geiste des hl. Antonius, gegenüber dem des General- 
vikars Elias von Cortona, Recht verschafft hatte) • bemerkte bei der Kanoni- 
sation dessen, den er •eine Arche des Bundes und einen Schrein der heiligen 
Schriften" nannte: •Seine Zunge verweste nicht und blieb bis heute unversehrt 
• obwohl der übrige Leib verweste •, weil es eine Zunge der Wahrheit war." 
Der Augustinerabt Thomas von Vercelli erklärte die Eigenart der Wahrheits- 
erkenntnisse seines Freundes Antonius näher, wenn er bezeugte: •Häufig dringt 
die Liebe bis dahin vor, wohin die menschliche Wissenschaft nicht gelangen kann 
... Das konnte ich feststellen bei dem hL Bruder Antonius aus dem Orden der 
Minderbrüder In den weltlichen Wissenschaften war er wohl weniger be- 
wandert, aber infolge der Reinheit seines Herzens und der Flamme der göttlichen 
Liebe ... konnte man von ihm sagen, was von Johannes dem Täufer geschrieben 
steht: Ipse erat lucerna ardens et lucens, denn durch die Liebe glühte er innerlich 
und strahlte er Licht nach außen hin aus." 

LITERATURBERICHT 

Im Ringen der Zeit um das christliche Menschenbild 
Von Joeef TernusSJ, Buren i. W. 

1. Steinbüchel Theodor, F. M. Dostojewski. Sein Bild vom Menschen und 
vom Christen. 5 Vorträge. Düsseldorf, Verlag L. Schwann 1947, 284, gr. 8°, RM. 
6.80. 
2. L o t z Joh. B. S. J. Das christliche Menschenbild im Ringen der Zeit. Heidel- 
berg, F. H. Kerle Verlag 1947,128, 8°, RM. 4.50. 

3. S t e f f e s J. P. Christliche Existenz inmitten der Welt. Die Bildung zum 
christlichen Menschen. Düsseldorf, Patmos-Verlag 1947, 271, gr. 8°, RM. 7.50. 

4. Faulhaber Ludwig, Prof. Dr., Das christliche Bild des Menschen (Kleine 
Allgemeine Schriften zur Philosophie, Theologie und Geschichte, Theologische 
Reihe Heft 4/5). Bamberg, Meisenbach & Co. 1947. 

Selbst unter den ungünstigen Bedin- darum auch die Frage nach dem Mensch- 
gungen der Nachkriegszeit schwillt schon sein sein bedrängendstes Anliegen über 
Wieder ein Strom an von Artikeln, Bro-^ die Notdurft des Alltags hinaus, 
schüren und sogar ansehnlichen Büchern wie .eder Zeit so ist auch der unsern 
zum unsterblichen Thema .Mensch'. Nur aufgegeben, aus ihrem konkreten Zelt- 
ern paar der bedeutsamsten Werke kon- erleben und Daseinsempflnden heraus 
nen hier nut bedachter Wahl herausge- n stellen und neu zu be- 
l^l^^l^^J^^J0!?^.^ antworten. Nicht als ob in einem Um- Bild zur Lage wie ein Wort zur Sache 
darzubieten.  Niederlage- und Umsturz, brach der Zeit der Mensch in seinen We- 
Not und Bedrängnis haben die Frage sensgrandlagen umgebaut oder doch we- 
aller Fragen, die Frage nach des Men- nigstens die menschlichen Grundwerte 
.sehen wahrem Sein nicht verdrängen umgewertet wurden, wie hochtrabende 
können. Sie ist unter dem überstandenen Phrasen mitunter ankündigen. Wohl 
und nur veränderten Druck erst recht aber wandelt sich mit dem Wandel der 
verschärft aufgebrochen. Den Menschen Epochen die Ansprechbarkeit auf Vor- 
reißt eben keiner vom Menschen los. Er zugswerte und damit das Relief der- 
ist und bleibt sich selbst der Nächste; Wertgestalt, aus dem Menschen leben. 




