140 - Im Spiegel der Zeit

ebenso Reproduktionen nach Bildern von Christiane Mathioly, die offenbar als
Ordensfrau lebt und auch einen Aufsatz iiber das Absolute in der Kunst bei~
gesteuert hat. -

Der 29. Kirchenlehrer

Von Ferdinand Baumann S.J., Rom

Es konnte nicht ausbleiben, daBl die (am 16. Januar 1946 erfolgte) Ernennung
des Heiligen von Padua (1190?—1231) zum Kirchenlehrer in der religiésen Litera-
tur auch entsprechend gewiirdigt wurde!. — Auf deutschem Sprachgebiet ist da
vor allem das Buch von Ger_trud Herzog-Hauser zu nennen (Luzern, Rex-Verlag -
1947), das zufdllig zu einer Festgabe wurde, denn ,mitten wihrend des lang-
samen Fortschreitens dieser kleinen, immer wieder durch Hindernisse des Exils
unterbrochenen Arbeit wurde die Ernennung des Volksheiligen zum-Kirchen-
lehrer verkiindigt® (S. 68). Das Beste, was dieses Buch bietet, ist eine Zusammen-
fassung des verhidlinisméig Wenigen, was wir iiber den neuen K1rchen1ehrer
wissen und was wohl sehr wenigen bekannt ist.” > .

Der Uberlieferung nach ist ,,Ferdinand von Lissabon® — so hieB8 der Heilige
nach seinem Taufnamen und Geburtsort — in jungen Jahren in das Kloster der
regulierten Augustiner-Chorherren seiner Heimatstadt eingetreten, aber bald
in das Mutterkloster von Coimbra ilibergesiedelt, wo er dann etwa neun ‘Jahre
lang theologischen Studien, besonders der Heiligen Schrift, oblag. Pa kamen
eines Tages Monche mit brauner Kutte bettelnd ins Klester, wo P. Ferdinand
vielleicht gerade ,,Gastpater* war. In dem nahen Klésterchen ,,St. Antonio®, das.
die fromme Gemahlin des portugiesischen Konigs Alfons II. den Gefdhrten des
hl. Franz von Assisi geschenkt hatte, war nicht geniigend Platz, und so wurden
sie einstweilen im Chorherrnstift untergebracht, bis sie die Reise nach Marokko
antreten konnten, wo sie bald nach ihrer Ankunft um ihres Glaubenseifers willen
enthauptet wurden (am 16. Januar 1220). Die Reliquien dieser 5 Martyrer brachte
‘Prinz Pedro, der Bruder des Konigs Alfonso, in das Kloster von Coimbra zuriick.
So befand sich P. Ferdinand unter einem Dach mit den Reliquien der Blutzeugen
des Glaubens, deren franziskanische Schlichtheit' und Glaubensglut er vordem
bewundert hatte. Auch er wollte nun Franziskaner und Martyrer werden, und
Gott, der ihm dieses Verlangen eingab, fiigte es, daB sein Prior ihm die Erlaubnis
gab, zu den vor kurzem gegriindeten ,,Minderbriidern“ iiberzutreten. In bi,t;erem
Spott rief ihm einer der Chorherren zum Abschied zu: ,,Geh nur, geh! Du wirst
schon ein Heiliger werden!* Worduf P. Fernando erwiderte: ,,Wenr du einmal
horst, daB ich ein Heiliger bin, dann preise Gott!* Dieser Abschied 1d8t wohl
erkennen, dal P. Fernando sich mehr als die anderen um die eigene Heiligung
bemiiht und dadurch sich auch die_ MiBgunst der weniger Eifrigen zugezogen .
hatte. — Wie der hl. Franziskus selbst, so brannte auch Bruder Antonio — wie
- er von nun an hie — vor Verlangen, sein Blut und. Leben als Zeugnis seiner
Liebe tiir Christus hinzugeben. Tatséchlich ging er auch mit einem jiingeren
Bruder nach Marokko, aber Gott wollte sich des guten und groBmiitigen Willens
seires Dieners zu anderem bedienen: Antonius wurde durch Krankheit zur Heim-
kehr gezwungen und auf dem Wege iibers Meer nach Sizilien. verschlagen Dort.
horte er von déem nach Assisi einberufenen ersten Generalkapitel der Minder-
briider; so ging er dorthin und stellte sich dann dem norditalienischen Provinzial
zur Verfligung. Noch war er allen unbekannt und konnte daher ein ganzes Jahr
-lang in dem Klosterchen bei Forli dem Gebete,-der BuBlie und den bescheidensten
Diensten in der Gemeinde obliegen. Erst als der Obere ihm ‘gelegentlich einer

1 Vgl. diese Zeitschrift 20 (1947), S. 76—78.



N
Im Spiegel der Zeit’ : 141

Priesterweihe auftrug, eine Ansprache an die Festgiste zu haltén, wurde man
nicht nur auf seine glithende Gottesliebe, sondern au¢h auf seine Rednergabe und

Weisheit aufmerksam. Von da an leuchtete das ihm von Gott geschenkte Micht -

nicht nur in den theologischen Vorlesungen vor®seinen Mitbriidern in Bologna

_und spiter’ in Montpellier und Toulouse, sondern auch vor allem in seinem

Wirken als Wanderprediger in Norditalien und Siidfrankreich, wobei sein be-’
sonderes Charisma der Wundergabe auch solche Herzen bezwang, an denen der

Eifer und die Kraft seines Wortes und selbst die Glut seiner Liebe zunichst

wirkungslos geblieben war. Diese Wundergabe zeigie sich besonders deutlich

gleich nach seinem Tod (im Jahre 1231) und fiihrte innerhalb eines Jahres zu

seiner Heiligsprechung durch Papst Gregor IX., einen Freund des hl. Franziskus;

sie erklirt es auch, daB die weltweite Verehrung dieses Heiligen bis heute un-

verdndert anhilt und die Volksgunst anderer, ,,neuer® Heiliger iiberdauert hat.

In welchem Umfang die Legende einzelne Wunderberichte ausgeschmiickt, ver-

wechselt, verv1elfalt1gt hat 148t sich heute nicht mehr feststellen, vielleicht geht .
aber Herzog-Hauser hier zu weit in ihrer Kritik.

Die Angaben des Buches werden durch das Sammelwerk ,,S. Antonio, Dottore
della Chiesa“? zum Teil berichtigt, zum Teil ergénzt und vertieft. Es enthélt die
gesammelten Vortrdge der beiden Studienwochen, die zu Ehren des neuen Kir- )
chenlehrers in Rom und in Padua abgehalten wurden. GewiB bestétigen auch hier
die vortragenden Gelehrten, meist aus den drel Zweigen des Franziskanerordens
{wenigstens unausgesprochen), das, was G. Herzog-Hauselr nicht mit Unrecht in
der von ihr gebotenen Auswahl und Ubersetzung der Werke des Heiligen sagt:
daB niamlich die Form der antonianischen Schriften ,fiir die Menschen der
‘Neuzeit eine einzige Enttduschung® (S. 69) ist. Doch ist es den Vortragenden sicher
gelungen, die unter der uns ungewophnten Form verborgenen Schitze der Weis=
heit klarer herauszustellen. Dabei beginnt der belgische Kapuzinerpater und Ge-

" lehrte Amedeo Teetaert da Zedelgem seine Studie mit der offenen Erklirung: .
»Alle, die sich mit dem hl. Antonius beschiftigt haben, .,. sahen sich vor der
ungeheuren Schwierigkeit, den schweren Band der Predigten des Heiligen: lesen
zu miissen. Er hat ja nie ein Problem oder eine Frage systematisch und wissen-
schaftlich behandelt, wie es die Lehrer der Scholastik zu seiner Zeit taten. Er ist
eben vor allem und hauptsichlich Redner, dessen Hauptziel die Verbreitung
der Lehre und die Ausbreitung des Reiches Christl in den Seelen ist“ (S. 385). —
Kaum weniger offen setzt sich gleich in der ersten Konferenz P. Balic O. F. M.
mit der Meinung oder dem Befremden derer auseinander, ,die Antonius zwar
fir einen tiichtigen Redner, aber nicht fiir einen scholastischen Theologen ...
halten“ (S. 12). Er antwortet darauf, da8 die systematisch-wissenschaftliche Dar-
stéllung nicht notwendig zum Begriff des Lehrers gehort, und daB Antonius in-
folge seiner theologischen Beredsamkeit Lehrer sei, ,ein lebendiges Beispiel
besonders fiir die Prediger ,.. und eine Einladung an die Verfechter der so-
genannten Verkiindigungstheologie, die Theologle des Herzens und jene des
Geistes nicht zu trennen, sondern zu verbinden und zu verschmelzen, wie es
. ?ntomus tat“ (S. 30). — Der Leiter der historischen Abteilung der Ritenkongre-

ation P, Ferd. Antohelli O. F. M. gibt einen Uberblick iiber die Wandlungen des
Begrxffes ,JKirchenlehrer®, besonders seit der Zeit, da Pius V. im Jahre 1567 zum
erstenmal der altiiberlieferten Zahl der 4 griechischen und 4 lateinischen Doctores
Ecclesiae (die zu den 4 Evangelisten und 4 groBen Propheten in Parallele stan-
den) mit dem hl. Thomas von Aquin einen neuen Namen hinzufiigte. Nachdem
der feste Kanon einmal verlassen war, folgten bald mehrere andere Namen, und
so ist Antonius von Pac{ua heute der neunundzwanzigste in der Reihe der Kir~

't Citta del Vaticano 1947, 520 S.



142 oo Im Spiegel der Zeit

chenlehrer. Den Ausschlag bei der Ernennung gab wohl die Tatsache, daB Papst
Gregor IX. schon bei der Heiligsprechung am 30. Mai 1232 die Antiphon fiir die
Kirthenlehrer anstimmte: ,,O0 Doctor optime, beate Antoni“, und da8 das Fest
des Heiligen in der Liturgie der Franziskaner immer schon dem Formular der

- Kirchenlehrer folgte. — Ubrigens bemerkt P. Balic, daB man sich zur Zeit noch
um andere Ernennungen zu Kirchenlehrern bemiihe: fiir-den seligen Pietro di
Tarantiasia (als Papst: Innocenz V.) von seiten der Dominikaner; fiir den hl. Lo~
renzo da Brindisi von seiten der Kapuziner; fiir den hl. Bernardino sowie fiir
Scotus von seiten der drei Zweige des Franziskanerordens (vgl. S. 29).

. Welche Umstéinde oder Einfliisse aber auch mitgewirkt haben mégen, die Er-
nennung zum Kirchenlehrer erfolgte nicht ohne das Walten und Wollen dessen,
der Haupt und Hetr seiner Kirche ist und der damit den Gliedern seiner Kirche
auch etwas sagen oder einschirfen will. Dies suchen die 16 Gelehrten der beiden
Studienwochen im einzelnen darzulegen. P. L. da Fonseca S. J. vom Bibelinstitut
in' Rom spricht vom ,Doctor evangelicus®, in dessen Schriften sich etwa 5000
ausdriickliche Zitate der Heiligen Schrift finden, abgesehen von den hiufigen
Anspielungen, die aber in ihren moralischen Anwendungen meist nicht vom
urspriinglichen Sinn der Heiligen Schrift ausgehen. — In der auBergewdhnlichen
Kenntnis der Heiligen Schriften und im Eifer fiir dig sittliche Erneuerung des
Volkes lag tatséchlich die besondere Stérke des neuen Kirchenlehrers, der immer -
wieder auf eine dreifache Tugendhaltung dringt: auf den Geist der Armut oder
die innere Loslésung von den Dingen der Erde; auf die Demut als einer héheren
Stufe der ,,Armut im Geiste“, nimlich die Losschilung von der eigenen Selbst-
sucht und die Anerkennung der eigenen Nichtigkeit; endlich auf die Reinheit,
die fiir das Hohere und Géttliche empfinglich und aufgeschlossen -macht.
Diese drei Tugenden sind nicht blof der ,verfluchten Dreiheit“ des Hoch-
muts, der Habsucht und der Sinnlichkeit- entgegengesetzt, sondern sind auch
die Voraussetzung fiir die vollkommene Liebe und die Vereinigung mit Gott;
denn, wie Antonius gleich allen gelstlichen Lehrern betont, erfiillt Gott die Seele
mit sich in dem MaBe, als sie sich von sich selbst leer macht: ,,Cum minuis te,
Deus crescit in te* (8. 214). Dabei macht Antonius — schon drei Jahrhunderte vor
dem hl. Kirchenlehrer Johannes vom Kreuz — darauf aufmerksam, daff die Seele
nur durch eine gewisse ,,Nacht“ der Liuterung und Losschilung zu jener vollen,
selbstlosen Demut und Reinheit gelange: ,,Nox -dicta, quod "noceat oculis, est
tribulatio vel tentatio, quae oculos rationis impedit . .. nox salitaria, cum consen-
sum in homine. non invenit®, also im Grunde das, was der hl. Johannes vom
Kreuz die passive (d. h. von Gott gewirkte und von der Seele erlittene) , Nacht
der Sinne und des Geistes* nennt. Beide Kirchenlehrer geben hierfiir sachlich
die gleichen VerhaltungsmaBregeln an, nur driickt sie der hl. Antonius in der ihm
eigenen biblisch-allegorischen Form aus: Die Seele soll — gleich dem néchtlichen
Bittsteller im Evangelium (Lk 11, 5 £f) — sich an die Tiire ,,unseres Freundes Jesus
Christus* begeben und unablissig klopfen und um drei Brote bitten’, ndmlich um
das stéindige BewuBtsein der eigenen Schwachheit und Bosheit, um die Erinne-
rung an die Verginglichkeit unserer Verbannung hienieden und schliefilich um
die Gabe der erlebten Gotteésnihe. Und wenn dann — so fihrt der Heilige fort -
der Freund nicht unverziiglich auf das Rufen der Seele antwortet, wenn die .
Tiire verschlossen bleibt und der Himmel bleiern und diistern scheint, weil ,,Du,
o Gott, Dich in Gewdlk gehiillt hast, daB kein Gebet durchdringen konne* (posuisti
nubem, ne transiret oratio, Klagel 3, 44), so soll die Seele dennoch nicht mutlos

3 Tres panes triplex gratia compunctionis. Prima est in recorc}ation'e‘ propri'c_le
fragilitatis “vel iniquitatis. Secunda in consideratione praesentis exilii. Tertia
in contemplatione Creatoris.* :



Im Spiegel der Zeit ' 143

werden und nicht im Gebete nachlassen, sondern noch mehr und reiner aus dem
Glauben, dem Vertrauen und aus der Liebe der Tat und Treue leben: ,,Wir wollen
‘um Brot bitten, wir wollen den Freund aufsuchen, damit er gebe, wir wollen an
der Tiir zU*den verborgenen Schétzen klopfen“ (,petamus ‘panes, quaeramus ami-
cum, qui det, pulsemus ostium, ubi servantur abscondita“); dann wird Christus,
die Sonne der Seele, wieder aufleuchten (,,Sol -est Christus*) und uns' tiefer an
seinem Leben und seiner Liebe teilnehmen lassen; denn dazu ward uns Christus
Jesus vom Vater geschenkt, ,,ut viventes per Eum diligeremus eum sine quo vivere .
est mori*, ,,damit wir in der Anteilnahme an seinem Leben ihn lieben, ohne den
alles Leben Tod ist*. S . ‘

'Nur noch ein Punkt sei kurz hervorgehoben, néimlich die Mariologie des heiligen
Kirchenlehrers. GewiB redet er nicht in den heute eingebiirgerten Fachausdriicken, .
er kennt auch nicht die mariologischen Probleme und Fragen unserer Zeit, aber
er hat doch in kurzen Worten die Stellung und die Wiirde Mariens so klar dar-
gestellt, daB P. Lorenzo. di Fonzo O.F.M. Conv. den auth einen ;,Doctor Maria-
nids* nennen méchte, der noch in seiner Sterbestunde die Marienhymne zu singen
begann: ,,Q gloriosa Domina, excelsa super sidera!“ — Maria, schon im Mutter-
schoBe geheiligt -und vorbereitet und dann sténdig in der Vollkommenheit der
Liebe wachsend, ganz vom Heiligen Geist durchgliiht (,Spirito Sancto, velut
carbo, ignita) ist durch die Muttergotteswiirde in besondere Beziehungen zu den
drei gottlichen Personen getreten: Sie ,hat mit Gott dem Vater den Sohn gemein-
sam® (Filium cum Deo Patre), way im eigentlichen Sinne Mutter des Sohnes Got-
tes (,propria mater“J und in besonderer Weise Wohn-~ und Wirkstitte des Heili-
gen Geistes (,,speciale hospitium Spiritus Sancti). Zy erhaben ist das Geheimnis
und zu innig die Vereinigung Mariens mit der heiligsten Dreifaltigkeit (,,tricli-
nium 8S. Trinitatis*), als daB wir sie jemals ganz begreifen und nach Gebiihr
erheben kénnten: ,Unausdenkbare Wiirde Mariens! — ruft darum der Heilige
aus — Unaussprechlich erhabene Gnade! Unerforschliche Tiefe der Erbarmung!

~ Solche- Gnade, solche Erbarmung wurde niemals einem Engel oder Menschen
-zuteil — noch konnte sie jemals zuteil werden — auler \der seligsten Jungfrau -

 Maria; denn Gott der Vater wollte, daf sie Mutter seines eigenen, ihm wesens-

gleichen; ewig gezeugten Sohnes sei. GroBte Gnade und Wiirde wére es gewesen,
wenn ein armes Weiblein von einem Herrscher einen Sohn gehabt hitte. Doch
herrlicher als jede Gnade war jene der seligsten Jungfrau Maria..." (S. 144).
Deshalb verdiente sie auch im Himmel gekrént zu werden und wurde ‘dadurch
unsere Herrin und Konigin. Als’,,neue Eva“ und ,,neues Paradies der Menschheit*
wirkte sie durch ihre Tugenden mit am Siege Christi und an der Uberwindung
Satans, durch ihre Einwilligung in die Menschwerdung und durch die. Dar-
bringung ihres gottlichen Sohnes. So ist sie unsere Mittlerin geworden (,,Media-
trix nostra*), die Erbarmung der Armen, die Hoffnung der Hoffnungslosen (,,Ma-
ter ‘misericordiae, misericors miseris, spgs desperatis‘:"Zu ihr mége der Siinder
sich fliichten, denn sie ist-die Zufluchtsstétte und Heilbringerin. — Weil St. An-
tonius die seligste Jungfrau, die von allen Geschlechtein zu Preisende, als seine
Herrin und Mittlerin betrachtete und ehrte, war er auch Gott so nahe, dafl er
nicht blo8 mit dem gétilichen Kinde, dem .Sohne Gottes und Mariens mit Vor-
liebe dargestellt wird, sondern auch sterbend bekennen durfte: ,,Video Dominum
meum¥, ,,ich schaue meinen Herrn!* ’

Nicht mit Unrecht weist Mons. Guidi Bellincini in seiner Konferenz ,,Der Pre-
diger des Evangeliums nach dem Ideal des hl. Antonius* darauf hin, daB3 in der
Basilika des Heiligen in Padua als kostbarster,Schatz* zwei Reliquien auf-
bewahrt werden: der Kodex der antonianischen Schriftén und die unversehrt er-
haltene Zunge des Wundertiters; und diese Tatsache sei wie ein Symbol. Schon
Papst Gregor IX. (Ugolino dei conti di Segni, der auf dem Generalkapitel nach dem



144 Literaturbericht
Tode des heiligen Franz dem Geiste des hl, Antonius, gegeniiber dem des General-
vikars Elias von Cortona, Recht verschafft hatte) — bemerkte bei der Kanoni-
sation~dessen, den er ,eine Arche des Bundes und einen Schrein der heiligen .
Schriften® nannte: ,,Seine Zunge verweste nicht und blieb bis heute unversehrt
— obwohl der iibrige Leib vérweste —, weil es eine Zunge der Wahrheit war.”
Der Augustinerabt Thomas von Vercelli erklirte die Eigenart der Wahrheits-
erkenninisse seines Freundes Antonius niher, wenn er bezeugte: , Hiufig dringt
die Liebe bis dahin vor, wohin die menschliche Wissenschaft nicht gelangen kann
. Das konnte ich feststellen bei dem hl: Bruder Antonius aus dem Orden der
Mmderbruder ....In den weltlichen Wissenschaften war er wohl weniger be-
wandert, aber infolge der Reinheit séines Herzens und der Flamme der géttlichen
Liebe ... konnte man von ihm sagen, was von Johannes dem Téufer geschrieben
steht: Ipse erat lucerna ardens. et lucens, denn durch die Llebe gluhte er innerlich
und strahlte er Licht nach aufien hin aus.” -

\

>

= LITERATURBERICHT

Im Ringen der Zeit um das christliche Menschenbild

Von Josef Ternus S.J., Biiren'i. W.

1. Steinbiichel Theodor, F, 'M Dostojewski. Sein Bild vom Menschen und
vom Christen. 5 Vortrige. Diisseldorf, Verlag L. Schwann 1947, 284, gr- 8°, RM.

6.80.

2. Lotz Joh. B. S. J. Das christliche Menschenbild im Ringen der Zeit. Heidel-
berg, F. H. Kerle Verlag 1947, 128, 8°, RM. 4.50.

3. Steffes J. P. Christliche Existenz inmitten der Welt. D1e Bildung zum
christlichen Ménschen. Diisseldorf, Patmos-Verlag 1947, 271, gr. 8°, RM. 7.50.

4, Faulhaber Ludwig, Prof. Dr., Das christliche Bild des Menschen (Kleine
Allgemeine Schriften zur Philosophie, Theologie und Geschichte, Theologische
Reihe Heft 4/5). Bamberg, Meisenbach & Co. 1947.

Selbst unter den unglinstigen Bedin-
gungen der Nachkriegszeit schwillt schon

wieder ein Strom an von Artikeln, Bro="

schiiren und sogar ansehnlichen Biichern
zum unsterblichen Thema ,Mensch‘. Nur
ein paar der bedeutsamsten Werke kon-
nen, hier mit bedachter Wahl herausge-
griffen werden, um daran sowohl ein
Bild zur Lage wie ein Wort zur Sache
darzubieten. Niederlage' und Umsturz,
Not und Bedringnis haben die Frage
aller Fragen, die Frage nach des Men-
.schen wahrem Sein nicht verdringen
kénnen. Sie ist unter dem iiberstandenen
und nur veridnderten Druck erst recht
verscharft aufgebrochen. Den Menschen
reifit eben keiner vom Menschen los. Er
ist und bleibt sich selbst der Nichste;
>

e

darum auch die Frage nach dem Mensch-
sein sein bedringendstes Anliegen iiber
die Notdurft des Alltags hinaus.

Wie jeder Zeit, so ist auch der unsern
aufgegeben, aus ihrem konkreten Zeit-.
erleben und Daseinsempfinden heraus
die Frage neu zu stellen und neu zu be-
antworten. Nicht als ob in einem Um-
bruch der Zeit der Mensch in seinen We- -
sensgrundlagen umgebaut oder doch we-
nigstens die menschlichen Grundwerte
umgewertet wiirden, wie hochtrabende
Phrasen mitunter ankiindigen. Wohl
aber wandelt sich mit dem Wandel der
Epochen die Ansprechbarkeit auf Vor-
zugswerte und damii das Relief der—
Wertgestalt, aus dem Menschen leben.





