
144 Literaturbericht 

Tode des heiligen Franz dem Geiste des hl. Antonius, gegenüber dem des General- 
vikars Elias von Cortona, Recht verschafft hatte) • bemerkte bei der Kanoni- 
sation dessen, den er •eine Arche des Bundes und einen Schrein der heiligen 
Schriften" nannte: •Seine Zunge verweste nicht und blieb bis heute unversehrt 
• obwohl der übrige Leib verweste •, weil es eine Zunge der Wahrheit war." 
Der Augustinerabt Thomas von Vercelli erklärte die Eigenart der Wahrheits- 
erkenntnisse seines Freundes Antonius näher, wenn er bezeugte: •Häufig dringt 
die Liebe bis dahin vor, wohin die menschliche Wissenschaft nicht gelangen kann 
... Das konnte ich feststellen bei dem hL Bruder Antonius aus dem Orden der 
Minderbrüder In den weltlichen Wissenschaften war er wohl weniger be- 
wandert, aber infolge der Reinheit seines Herzens und der Flamme der göttlichen 
Liebe ... konnte man von ihm sagen, was von Johannes dem Täufer geschrieben 
steht: Ipse erat lucerna ardens et lucens, denn durch die Liebe glühte er innerlich 
und strahlte er Licht nach außen hin aus." 

LITERATURBERICHT 

Im Ringen der Zeit um das christliche Menschenbild 
Von Joeef TernusSJ, Buren i. W. 

1. Steinbüchel Theodor, F. M. Dostojewski. Sein Bild vom Menschen und 
vom Christen. 5 Vorträge. Düsseldorf, Verlag L. Schwann 1947, 284, gr. 8°, RM. 
6.80. 
2. L o t z Joh. B. S. J. Das christliche Menschenbild im Ringen der Zeit. Heidel- 
berg, F. H. Kerle Verlag 1947,128, 8°, RM. 4.50. 

3. S t e f f e s J. P. Christliche Existenz inmitten der Welt. Die Bildung zum 
christlichen Menschen. Düsseldorf, Patmos-Verlag 1947, 271, gr. 8°, RM. 7.50. 

4. Faulhaber Ludwig, Prof. Dr., Das christliche Bild des Menschen (Kleine 
Allgemeine Schriften zur Philosophie, Theologie und Geschichte, Theologische 
Reihe Heft 4/5). Bamberg, Meisenbach & Co. 1947. 

Selbst unter den ungünstigen Bedin- darum auch die Frage nach dem Mensch- 
gungen der Nachkriegszeit schwillt schon sein sein bedrängendstes Anliegen über 
Wieder ein Strom an von Artikeln, Bro-^ die Notdurft des Alltags hinaus, 
schüren und sogar ansehnlichen Büchern wie .eder Zeit so ist auch der unsern 
zum unsterblichen Thema .Mensch'. Nur aufgegeben, aus ihrem konkreten Zelt- 
ern paar der bedeutsamsten Werke kon- erleben und Daseinsempflnden heraus 
nen hier nut bedachter Wahl herausge- n stellen und neu zu be- 
l^l^^l^^J^^J0!?^.^ antworten. Nicht als ob in einem Um- Bild zur Lage wie ein Wort zur Sache 
darzubieten.  Niederlage- und Umsturz, brach der Zeit der Mensch in seinen We- 
Not und Bedrängnis haben die Frage sensgrandlagen umgebaut oder doch we- 
aller Fragen, die Frage nach des Men- nigstens die menschlichen Grundwerte 
.sehen wahrem Sein nicht verdrängen umgewertet wurden, wie hochtrabende 
können. Sie ist unter dem überstandenen Phrasen mitunter ankündigen. Wohl 
und nur veränderten Druck erst recht aber wandelt sich mit dem Wandel der 
verschärft aufgebrochen. Den Menschen Epochen die Ansprechbarkeit auf Vor- 
reißt eben keiner vom Menschen los. Er zugswerte und damit das Relief der- 
ist und bleibt sich selbst der Nächste; Wertgestalt, aus dem Menschen leben. 



Literaturbericht 145 

Wie einer beschaffen ist, so ist sein 
Sinn auf Wert und Ziel gerichtet, sagt 
schon ein Wort des alten Aristoteles, das 
in die christliche Schulweisheit einge- 
gangen ist. Wie der Mensch sein Selbst 
erlebt, wie er Welt und Mensch und dar- 
in sich selbst sieht,' das ist Ausdruck sei- 
ner selbst und Ausdruck der Zeit, in der 
er steht. Wie des Menschen Bild vom 
Menschen Spiegelbild des Menschen sel- 
ber ist, so spiegelt sich im Menschenbild 
einer Zeit die Zeit selber, die es formt. 

Der Wandel des Menschenbildes ist 
keineswegs nur Funktion der Menseh- 
heitsentwieklung. Er schließt den ge- 
schichtlichen Sinn einer Phase in der 
Menschheitsentwicklung an einem ihrer 
bemerkenswertesten Symptome auf. Der 
Phasenverlauf dieser Entwicklung hat 
seine Vorzeichen und Vorboten, seine 
Früh- und Spätformen, seine gleiten- 
den Übergänge und seine sprunghaft 
ausgelösten Neuformen auf Grund la- 
tenter Energiestauung, Krisen, Ausbrü- 
che und Entladungen. Nicht als ob ein 
solches "Entwicklungstand einem mecha- 
nistisch energetischen Ablauf gliche. 
Aber Beharrung und Fortschritt, glei- 
tender Übergang und gewaltsamer 
Durchbruch, Neubildung und typische 
Wiederkehr des Gleichen im typisch Un- 
gleichen des Umschwungs der Geschichte 
vermögen Wesenseinsichten, in' das ge- 
schichtslebendige Bild vom Menschen zu 
vermittein, die eine xein statische We- 
sensbetrachtung-und rein naturgesetz- 
liche Induktion nie geben könnten. 

Man fragt mit Recht: wie kommt es, 
daß heute mehr als Goethe etwa ein Ril- 
ke, mehr als Kant immer noch Nietzsche, 
mehr als Hegel sein Widerpart Kierke- 
gaard oder ein moderner Existenzphilo-' 
soph hüben oder drüben des Rheins un- 
sere Zeit anspricht? Nicht weniger be- 
zeichnend ist es, daß • ganz unabhängig 
vom Russenschvcksal- im Osten unseres 
Vaterlandes •- nach, wie vor Dostojewski 
"Has Interesse unserer Zeit (und gewiß 
nicht der geringeren Geister und geisti- 
gen Schöpfer in ihr) in seinem Bann ge- 
fangen hält. Man begegnet seinem Na- 
men im geistigen Gespräch unserer Zeit 
auffallend häufig, wie ein Blick in die 
Zeitschriften allein schon zur Genüge 
dartut. Das gedankenschwere Schrifttum 
eines Solojew u. a. findet weniger leicht 
den Zugang zur Leserwelt als die Ro- 
mane Dostojewskis, aus* denen sich in 
Vergangenheit und Gegenwart die beste 

anthropologische Literatur anregen und 
befruchten läßt. 

Dostojewski ist nicht etwa nur Mode- 
literat einer dekadenten Leserwelt, die 
sich am prickelnder; Reiz krankhafter 
und perverser.Romangestalten lustwei- 
den will. Er ist auch nicht nur der un- 
übertroffene Psychologe des .Unterirdi- 
schen im Menschen', als den ihn selbst 
sein Antipode Nietzsche schätzte. Dosto- 
jewski ist einer der ganz großen Wissen- 
den um den Menschen und den Sinn des 
Menschendaseins, das er •in einer All- 
seitigkeit umgriffen hat, wie sie noch sel- 
ten vor einem Menschen stand". Dieser 
Seher und Dichter, der in all seinen Ro- 
manen um" den fragwürdigen Sinn des 
Menschendaseins kreist, ist so tief in 
die Seelenschächte des Menschen hinab- 
gestiegen, daß man •seine Gestalten nie 
mehr los wird und sie auch nicht mehr 
vergessen kann, selbst wenn man sie in 
ihrer Dämonie beiseite schieben möchte; 
man kann es einfach nicht mehr" (Th. 
Steinbüehel). 

Gewiß hat Dostojewski für uns West- 
ler viel Fremdes, ja Unheimliches in sei- 
nen Schilderungen. Er ist Russe, ganz im 
slawischen Volktum seiner heimischen 
Erde verwurzelt, bewußt dem Westen 
den Rücken kehrend. Was er an rätsel- 
haft zerklüfteten Tiefen der russischen 
Seele bloßlegt, wird letztlich nur einem 
Russen voll verständlich sein. Aber man 
stößt bei ihm auch auf einen unerschöpf- 
lich großen Reichtum von Sicht und Deu- 
tung des Mensch- und Christseins, den 
wir durchaus als ein Gemeinsames emp- 
finden und werten. 

Dostojewski stößt mit einem metaphy- 
sischen Gespür und einer unheimlich 
nachbohrenden Kraft immer wieder 
durch in die Tiefen des .Mysterium 
Mensch' und sucht es in seine* begnade- 
ten dichterischen Schau zu deuten im 
Sinne eines metaphysisch-religiösen, im 
Grunde durchaus christlichen Persona- 
lismus der Gemeinschaft in einer gott- 
umfangenen Geborgenheit und Allver- 
bundenheit der Kreatur in der Liebe des 
Schöpfers und Erlösers. 

1. Es ist also durchaus verständlich und 
bezeichnend, daß gerade katholische 
Theologen der Gegenwart • wie Theo- 
derich Kampmann, Romano Guardini, 
Theodor Steinbüehel, ••• sich in eigenen • 
Werken mit "dem Bild vom Menschenund 
Christen bei Dostojewski befassen. Und 
wenn wir hier etwas eingehender auf das 

• 
10 



146 Literaturbericht 

jüngste dieser Werke, das neue Dosto- 
jewskibuch von Theodor Stein- 
b ü c h e 1, eingehen, so geschieht e,s, weil 
dieser (an heutigen Verhältnissen^ge- 
messen) stattliche Band nicht nur eine 
jahrzehntelange Vertrautheit mit Dosto- 
jewski bekundet, nicht nur eine außer- 
gewöhnliche Diente.und Tiefe der Ge- 
danken mit der Kraft und Pracht einer 
bedeutsamen Sprache verbindet, sondern 
auch die tragenden Grundkräfte und ge- 
staltbildenden Ideen herauszuheben ver- 
steht, ohne der Gefahr einer falschen Sy- 
stematik dem Dichter gegenüber zu ver- 
fallen.' Systematisch aber ist der Wille 
des immer erneuten An- und Nachfra- 
gens, nicht nur beim Dichter selbst (• 
wie sich von selbst versteht •), sondern 
auch bei seinen besten russischen Inter- 
preten. Systematisch ist auch das Be- 
streben, Berührung und Gegensatz zwi- 
schen dem typisch östlichen (näherhin 
russischen) und unserem westlichen 
Schaubild des Menschen aus der Geistes- 
geschichte des 19. Jahrhunderts hüben 
und drüben verständlich zu machen. 
Systematisch ist das Bemühen, die christ- 
lichen Fundamente des Menschenbildes 
bei Dostojewski herauszustellen, die 
Ideenwelt Dostojewskis für unser heuti- 
ges Fragen nach dem Mensch- und 
CJiristsein fruchtbar zu machen. 

Dostojewskis erstes Grundanliegen ist 
zunächst der ,Homo humanus', und der 
ist für ihn immer nur der Mensch, der 
die Grenze seiner Humanität am Über- 
humanen • an Gott hat. An diese Gren- 
ze seines Menschseins stößt er immer 
und von allen Seiten. Hier an dieser 
Grenze hat er sich immer wieder zu ent- 
scheiden für sein wahres Menschsein. 
Erkennt er Gott an als den, der seine 
Grenzen immer umgrenzt, lebt er zu ihm 
hin, von ihm her, so gewinnt er sein 
wahres Selbst in gottebenbildlicher Er- 
füllung. Erkennt er seine Grenzen nicht, 
will er sie überrennen in vergötzender 
Gottlosigkeit, so fällt er in wesenhaftem 
Verlust seines wahren Selbst den Dämo- 
nen anheim. Das nicht ,in thesi', sondern 
,in effigie' zu sagen, ist das Kunstkön- 
nen und die Leistung fast aller Dosto- 
jewskischen Romane, deren blutvollen 
gestalten und dramatischen Szenen der 
kundige Blick des Verfassers meisterhaft 
nachzugehen versteht. 

Ein Vergleich mit dem Goethischen 
Menschenbild erweist das Menschenbild 
bei Dostojewski als tiefer, radikaler, 
dämonischer und christlicher. Dostojew- 

ski ist der eigentliche Antipode zu Nieta- 
sche und ist von Nietzsche selbst als sol- 
cher empfunden worden. Während Nietz- 
sche in dionysischem Rausch sein anti- 
christliches Ideal des Übermenschen 
feiert, entlarvt Dostojewski in solchem 
Unterfangen gerade die eigentlich dämo- 
nische Zerstörung des metaphysischen 
Menschtums in seiner Wurzel. 

Gewiß nimmt das Dämonische, einer 
chaotischen Unterwelt und krankhaft 
zerklüfteter Seelen bei Dostojewski 
einen breiten Raum in seinen Romanen 
ein. Aber letztlich darf doch auch der 
Westler nicht in falscher Überheblich- 
keit, pharisäischer Selbstgerechtigkeit, 
sittlicher Verharmlosung und ästheti- 
scher Beschönigung die dunklen Tiefen 
mit ihren unheimlichen Klüften und dä- 
monischen Kräften übersehen, verdecken 
und verdrängen. 

Man hat gefragt: Ist Dostojewski als 
Erzieher anzuerkennen oder abzulehnen? 
Der Verfasser bejaht das erstere. Erzie- 
herisch wertvoll erscheint schon der Auf- 
riß der dämonischen Gestalten in Dosto- 
jewskis Romanen, weil mit den radika- 
len Antinomien im erbsündig gefallenen 
Menschen die Haltlosigkeit einer ,nur 
humanen' Erziehungskunst aufgewiesen 
wird. Erzieherisch wirkt der stete Hin- 
weis bei Dostojewski auf die Person- 
tiefe der Freiheit im Menschen, dem die 
Entscheidung für sein Menschsein ange- 
sichts seiner Gottgrenze und Abhängig- 
keit in die Hand gegeben ist. Erzieherisch 
bedeutsam sind die leuchtenden Züge 
reiner, edler, gottbildlicher Menschlich- 
keit, die sich auf dem Hintergrund all 
der Dämonien und" zerrütteten Men- 
schenbilder nur um so wirksamer und em- 
porreißender abheben. Erzieherisch wirkt 
die von Dostojewski so lebhaft vermit- 
telte Einsieht, daß die Dämonie des Ein- 
zelmenschen immer auch eine Dämoni- 
sierung der Gemeinschaft mit sich führt, 
ein Komplott dämonischer Kräfte und 
Werke, das nicht psychologisch oder so- 
ziologisch verharmlost, sondern vom 
transzendenten Hintergrund realer me- 
takosmischer Mächte her gesehen wird. 
In den ,Dämonen' hat Dostojewski durch 
den Mund Werchowenskis eine über 
Rußland hinaus die ganze Welt ergrei- 
fende Revolution vorausahnen und vor- 
aussagen lassen, deren Verwirklichung 
in ihren Anfängen wir gegenwärtig wohl 
schon miterlebten. Der apokalyptische 
Charakter, und Messianismus der neu- 
zeitlichen russischen. Sozialrevolutionen, 



Literaturbericht 147 

wie ihn Dostojewski auch und gerade in 
ihrem antichristlichen und atheistischen 
Bewegungszug transparent macht, wird 
von besten Kennern der russischen 
Volksseele und Geschichte bestätigt. Und 
auch das scheint von der jüngsten Gegen- 
wart • soweit man aus einigermaßen 
zuverlässigen Berichten glaubt schließen 
zu dürfen • an der Überzeugung Dosto- 
jewskis bestätigt zu werden, daß im 
Grunde der russischen Seele immer noch 
das Erbe des christlichen Glaubens leben- 
dig ist. Und wie die Dämonie von der 
Einzelpersönlichkeit her die Gemein- 
schaft infiziert, so überwindet auch die 
Macht lebendigen und gelebten Glaubens 
von der Person her die Dämonisierung 
der Gemeinschaft. 

Für die Art, wie Dostojewski die Heils- 
kraft des Christentums sieht, gibt die 
.Legende vom Großinquisitor' immer 
noch den tiefsten Aufschluß. Ihre Inter- 
pretation und Auswertung nimmt des- 
halb auch bei Steinbüchel einen unge- 
wöhnlich breiten Raum ein. Ist auch die 
Legende • ihrem nächstunmittelbaren 
Sinn im Romanzusammenhang nach • 
eine Enthüllung der dämonischen Seele 
ihres Erzählers, so offenbart sie doch in 
der •Karamasow'schen Niedertracht" 
eine menschliche Möglichkeit überhaupt, 
von der aus Dostojewski jene Verfäl- 
schung und Zerstörung des Christlichen 
kennzeichnen will, an die er die römische 
Kirche verfallen glaubt. Ihr widerchrist- 
licher Wille zur Macht entspringe weder 
dem stolzen Glauben an ein Übermen- 
schentum (wie bei Nietzsche), noch dem 
hohen Wagnis der Überantwortung von 
Freiheit und Liebe an die Persontiefe 
des 'Menschen. Es sei vielmehr der 
Mensch der Mittelmäßigkeit, der Masse, 
der Herde, den der Machtanspruch der 
Kirche ihrem klugen Herrscherwilleri 
listig unterwerfe, indem sie seine selbsti- 
schen Wünsche befriedige und ihn da- 
durch mit seinem Los befriede. 

Man^Ttennt die Melodie der durch die 
Legende sich hindurchziehenden Ten- 
tlenz und Polemik nun schon reichlich 
und fast leidig lang. Man fragt sich, c* 
Sankt Bernhard und der Arme von As- 
sisi, ein Bonaventura und ein Suso, ein 
Franz von Sales, ein Vincenz von Paul 
und so viele andere ihres Geistes nur aus 
der Art geschlagene Kinder der römi- 
schen Mutterkirche seien, jener Kirche, 

, die nicht erst in einer heueren Enzyklika 
des römischen Papstes ihr tiefstes Wesen 
als mystischen Leib des Herrn kenn- 

10* 

zeichnet. Man dankt es aber dem neuen 
Dostojewskibuch in der Zeit der Una- 
Sancta-Bewegung, daß es so gelehrt uns- 
zu -belehren vermag, wie aus dem gei- 
stesgeschichtlichen Hintergrund des 19. 
Jahrhunderts, aus der allgemeinen Ten- 
denz und Haltung der älteren, noch ganz 
religiös bestimmten Slawophilie,., aber 
deutlich auch noch in seinem Abkömm- 
ling • der säkularisierten politischen 
Slawophilie • die These vom grund- 
feindlichen Gegensatz zwischen Ost und 

..West sich bis zur Legende vom Groß- 
inquisitor verdichten konnte: Freiheit in 
der Orthodoxie gegen römische Macht- 
organisation; lebendige Kirchengemein- 
schaft aus der glaubensinnigen Liebe in 
der Ostkirche gegenüber einer äußerlich 
legalen autoritären Kircheneinheit des 
päpstlichen Primates; Pneuma der alt- 
kirchlichen Überlieferung im lebendigen 
Glaubensbewußtsein und ihres konzilia- 
ren Ausdrucks in einer organisch-hier- 
archisch korporativen Verfassung (als- 
,sobornost') in der Ostkirche gegenüber 
der rein passiven Unfehlbarkeit der 
Gläubigen und einer durch Scholastik 
verarmten Theologie des westlichen Ju- 
ridismus. 

Von dem Reichtum des westkirchlichen 
Schrifttums, das sich mit einer wahrhaft 
bruderchristlichen Bereitschaft des Ver- 
stehens dem ostkirchlichen Anliegen • 
trotz allem Ressentiment und Vorwurf 
in seiner Klage • geöffnet hat, kann der 
Verfasser des neu'en Dostojewskibuches 
nur gelegentlich eingestreute Proben ge- 
ben. Das eigene Tatzeugnis spricht wohl- 
tuend mit, wenn er aus seiner reichen 
Kenntnis heraus die beharrende Ten- 
denz in der Abfolge russischer .Theolo- 
gen und Gnosis-Sophia-Theologen auf- 
zeigt: von Tschadajew über Kirejewski, 
vor allem dann über Chomjakow zu 
Florenski, Karsawin, die beiden Aksa- 
kow, Bulgakow, Berdjajew und andere 
mehr. Die historische Darlegung mündet 
in die grundsätzliche Erörterung der drei 
entscheidenden Kontroverspunkte: 1. die 
Frage nach Recht von Autorität und 
Macht in der christlichen Liebesreligion 
und in der sie vertretenden Kirche; 2. die 
Frage nach dem Verhältnis von Kirche 
und Welt; 3., die Frage nach der ökume- 
nizität der einen Kirche Jesu Christi. Im 
Geiste Johann Adam Möhlers wird die 
Notwendigkeit der Entfaltung von Geist 
und Liebe in die Wirklichkeitsformen 
von Autorität, d. h. von Recht und Macht 
dargetan.   Die   offenkundige   Schwäche 

I 



148 Literaturbericht 

der Ostkirche, die zwar betet und opfert, 
aber mit der Liturgie und Kontempla- 
tion nicht jene geistige Macht eines 
Weltapostolates in souveräner Freiheit 
gegenüber dem Staat und zeitnaher Ak- 
tualität im Anruf der Gegenwart ver- 
bindet, wie sie der Kirche Christi sen- 
dungsgemäß eigen sein muß, diese 
Schwäche ist inzwischen oft genug von 
gläubigen russischen Geistern selbst her- 
ausgestellt worden. Solowjew, der Dosto- 
jewski so nahe gestanden hat wie wenige, 
und dem Dostojewski die Grundkonzep- 
tion der .Legende' verdankt (wie Wladi- 
mir Szylkarski in den .Stimmen der Zeit' 
(November 1947) nachgewiesen hat, ist 
durch diese Erkenntnis auf seinen Weg 
nach Rom geführt worden. •Wo ist im 
Orient • so fragt er • •die Kirche 
des lebendigen Gottes, die Kirche, die 
in jeder geschichtlichen Epoche der 
Menschheit ihre Gesetze gibt, die For- 
men der ewigen Wahrheit bestimmt 
und entfaltet, um sie dem unaufhörlich 
sein Antlitz wechselnden Irrtum ent- 
gegenzustellen? Wo ist die Kirche, die an 
der Umgestaltung des sozialen Lebens 
der Völker arbeitet gemäß den Forde- 
rungen des christlichen Ideals und die 
sie zum endgültigen Ziel' der Schöpfung 
hinanführt, zur freien und vollkomme- 
nen Einheit mit dem Schöpfer?" (Vgl. 
bei Szylkarski in ,Begegnung' 2' (1947) 
344 S.). Der grundsätzlich berechtigte und 
grundsätzlich geforderte aktive Zug des 
Westens im Dienst defchristlichen Welt- 
gestaltung gegenüber der allzu distan- 
zierten Haltung ostkirchlicher Mysterien- 
frömmigkeit im zeitenthobenen Raum 
ihrer Weltverklärungstendenz tritt bei 
Dostojewski ganz zurück hinter seiner 
rein personalistischen Ethik der freien 
Menschenliebe- auf dem in Christus er- 
schlossenen Weltgrund einer in Gottes 
Liebe ruhenden Allverbundenheit der 
Gesamtschöpfung. 

•Diese Geborgenheit in Gott und All- 
verbundenheit der Kreatur in der Liebe 
ist das Thema des letzten und krönenden 
Abschnitts bei unserem Verfasser. Sein 
und Sinn der Welt, Deutung des perso- 
nalen Mensch- und des Christseins samt 
der Begründung seiner Weltaufgabe hat 
Dostojewski auf diese Idee der Allver- 
bundenheit und Gottgeborgenheit der 
Kreaturen in der allumfangenden Liebe 
gegründet. Hier steht er die Wurzel der 
Verehrung und Anhänglichkeit des Rus- 
sen für die heimische Erde des .heiligen 
Rußland'. Frei von der Verirrung eines 

chthonischen Mutterkultes färbt sie die 
Religiosität der ,anima naturaliter Chri- 
stiana' bis hinauf in den Kult der Pan- 
hagia. Das unendliche Wunder und der ' 
tiefste Aufbruch der Alliebesumfangen- 
heit der Kreaturen leuchtet auf in der 
Christusgestalt. Erst im Licht und in der 
Gefolgschaft des Gottmenschen gewinnt 
der Mensch seine wahre Humanität. In 
/der Einsiedelei von Optiha Pustyn hat 
Dostojewski bei einem gemeinsamen Be- 
such mit Solowjew ihren Zauber an sich 
erfahren in jenem vorbildlichen Nach- 
bild Christi, dem er im Staretz Sossima 
seines Karamasow-Romans so plastischen 
Ausdruck gegeben hat. Aus solchem 
Quell erwartet er die christliche Erneue- 
rung nicht nur Rußlands • dem er dafür 
eine gleichsam messianische Sendung zu- 
schreibt •, sondern auch der europä- 
ischen Christenheit insgemein. Denn der 
Liebe als der Muttersubstanz und Seele 
alles Guten und Sittlichen eigne die 
wahre Schöpferkraft und Ordnungsmacht 
aus der Urtiefe des Seins, jenseits aller 
Dämonie von Anarchismus und aller 
Verführung zu Despotismus, Zwangs- 
sozialismus, religiösem und politischem 
Kollektivismus, jenen Ausgeburten der 
Selbstsucht und Isolierung, der Nivellie- 
rung und Vermassung, der Vermachtung 
und Knechtung. 

Die Mitleidsethik bei Dostojewski, die 
sich dem ärgsten Feind und dem ver- 
lorensten Menschen noch »in Demut und 
Liebe offen hält • wissend um die'Mit- 
schuld der Menschheit an der Ur- und 
Erbschuld, vertrauend auf die lösende 
Opferkraft der Erlöserliebe und ihrer 
Ausstrahlung in der Bruderliebe der 
Christen • ist von einer ganz anderen 
metaphysisch-personalen Dimension als 
das von Nietzsche yerfehmte, von Scho- 
penhauer idealistisiii verklärte Mitleids- 
ressentiment; es ist auch tiefer als das 
bloße Helferethos einer rein humanitä- 
ren Heilerziehung und Kulturethik. Nach 
Dostojewski umfängt die Solidarität aller 
Kreatuf in Gottes Alliebe auch noch die 
Gemeinschaft der Heiligen mit den Ver-, 
•worfenen des Gerichtes. Sie reißt nicht 
ab und läßt nur Raum für die Hölle, wo- 
fern der Verworfene sich selbst beharr- 
lich im Gotteshaß verschließt gegen die 
heimholende Kraft der Liebe. 

Hat Dostojewski • trotz seiner Hoch- 
schätzung der Familie • zwar nicht das 
Ideal der ehelichen Gemeinschaft eigens 
zur Darstellung gebracht, so hat er doch 
das   hohe   Ethos   christlichen   Iiebens 



Literaturbericht 149 

und Mitleidens besonders leuchtend in 
gewissen Frauengestalten seiner Romane 
gestaltet, deren Licht sich grell abhebt 
vom Hintergrund jener anderen Frauen- 
gestalten in den gleichen Romanen, die 
eine " dämonisch-zerstörende Wirkung 

»auf den Mann ausüben. Immer wieder 
bricht1 die Grundüberzeugung durch: 
größer und erhabener, tiefer und •stär- 
ker als das mystefium iniquitatis ist das 
mysterium caritatis". 

Was im christlichen Menschenbild bei 
Dostojweski allerdings ungebührlich in. 
den Hintergrund tritt, ist das Heils- 
geschichtlicne, und in eins damit das 
Dogmatische und das Sakramentale, ganz 
abgesehen von seiner Verzeichnung und 
Verkennung des Hierarchisch-Autoritä- 
ren in der Einheit und Gemeinschaft der 
Kirche. Es ist darum auch nicht entfernt 
das christliche Menschenbild, um das sich 
unsere Zeit in erneutem Ringen bemüht, 
aber es ist und bleibt einer der wertvoll- 
sten Beiträge, den der Osten uns zum 
Thema .Mensch' und ,Christentum' zu 
bieten hat. 

2. Das Ringen der Zeit um das christ- 
liche Menschenbild, wie es sich gegen- 

v' war tig im Westen abspielt, bringt das 
andere Werk eines katholischen Theolo- 
gen geradezu meisterhaft zur Darstel- 
lung: Johannes Bapt. Lotz S. J. 
•Das christliche Menschenbild im Ringen 
der Zeit". Unter den drei Führungstiteln: 
Massenmensch und Persönlichkeit, Angst 
und Geborgenheit, Triebmensch und Gei- 
stesmensch versetzt es uns mit kundiger 
Leitung mittenhinein in den existenziel- 
len Ernst der gegenwärtigen, vorab phi- 
losophisch ausgetragenen Kampf situation 
um das durchgehende Doppelthema: 1. 
Der Mensch christlich und nicht-christ- 
lich gesehen; 2. der Christenmensch nicht- 
christlich und christlich gesehen. . 

Das Bild des •Massenmenschen" ist 
gekennzeichnet durch Entpersönlichung, 
Alltagsdurchschnitt, allgemeine Ober- 
flächlichkeit, schwächliche und im Grun- 

• de unehrliche Haltungen. Die Charakteri- 
stik bedient sich der Ausdrücke im all- 
täglichen Menschenverstand, führt sie 
aber in jenem ursprünglicheren, tieferen 
Sinn der Heideggerschen Existenzial- 
analysen durch, mit denen sich der Ver- 
fasser • hier wie auch anderwärts in 
seinem Schrifttum • besonders vertraut 
zeigt. Was man bei Heidegger aber ver^ 
gebens suchen würde, ist die hier ge- 
botene Charakteristik des Durchschnitts- 
Massenmenschen (und seiner unechten 

Haltungen) auf der christlichen Kultur- 
und Daseinsebene. 

Der Massenmensch in seiner heutigen 
Gestalt ist.das trodukt einer Entwick- 
lung, die mit einem übersteigerten Per- 
sönlichkeitskult in der Renaissance an- 
hob-tind in der Vermassung des europä- 
ischen Menschen im technischen Zeitalter 
endete. Das aus dem Geist der Renais- 
sance geborene humanistische Zeitalter 
ist im Absterben begriffen. Der Tief- 
punkt der Kurve an Substanzverlust des 
europäischen Menschen scheint sozu- 
sagen erreicht. Burckhardt hat sich sei- 
nerzeit dem Verfall vergeblich entgegen- 
stemmen wollen mit einer Rückbindung 
an das christliche Kulturerbe, aber ohne 
Bindung an ein absolutes Christentum. 
In unaufhaltsam fortschreitendem Sub- 
stanzverlust näherte sich der europäische - 
Mensch immer mehr jener äußersten 
Verflachung und Vermassung, in der er 
vor dem Nichts seiner wahren Persön- 
lichkeit steht. Darum kreist Heideggers 
Existenzahalyse immer um dieses 
Nichts, von dem her der Mensch sich nun 
erst wahrhaft verstehen kann und vor 
dem er allein in rückaufholender Trans- 
zendenz sein wahres Selbst gewinnen 
könnte, wenn sich ihm in der Ent- 
schlossenheit zum Überstieg über ein 
selbstverlorenes innerweltliches Sorgen 
und Besorgen ein Höheres erschließt, das 
die Nichtung wirklich schließt und in 
Gericht und Gnade den Menschen zu sich 
empörzieht.- Noch hat Heidegger • wie 
aus seinem Brief an Jean Beaufret über 
das Thema .Humanismus' hervorzugehen 
scheint • den persönlichen Gott nicht 
wiedergefunden, aber er ist unterwegs 
zu ihm, wenn er schreibt: •Wie soll denn 
der Mensch der gegenwärtigen Welt- 
geschichte auch nur ernst und streng fra- 
gen können, ob der Gott sich nahe oder 
entziehe, wenn der Mensch es unterläßt, 
allererst in die Dimension hineinzuden- 
ken, in der jene Frage allein gedacht 
werden kann? Das aber ist die Dimen- 
sion des Heiligen" (vgl. Egon Vietta in 
,Die Zeit' Hamburg. 22. 1. 1948, S. 4). 

Das bedeutet immerhin schon wesent- 
lich mehr, als das Übermensch-Ideal bei 
Nietzsche zu geben weiß. Das Phantom 
des Übermenschen will ja gar nicht eine 
Überwindung des Massendaseins brin- 
gen, sondern verewigt im Grunde nur 
die Masse Mensch in ihrem Herden- 
menschtum. Es berauscht sich an der 
Aristokratie eines Herrenmenschtums, 
dem die Masse nur als Leitersprosse zu 



150 Literaturbericht 

dienen hat für seinen rücksichtlosen 
Aufstieg ohne Mitleid und Erbarmen, 
ohne Moral und Gewissen, einzig sich 
berufend auf seinen vermeintlichen 
Adelsbrief: Verpflichtung des unbeding- 
ten Lebenswillens zur Macht und Über- 
macht jenseits von Gut und Bös. 

Das christliche Menschenbild und das 
antichristliche bei Nietzsche verhalten 
sich nicht schlechthin wie These und 
Antithese. Wie er trotz seines .Anti- 
christ' nicht von Christus losgekommen 
ist, so ist auch •' wie Jaspers z. B. meint 
• die Gottlosigkeit seines .Zarathustra' 
letztlich» vielleicht nur ein schauriger 
Paroxysmus verdrängter Gottsehnsucht, 
die sich in ihrer wirren Sprache selbst 
nicht mehr als solche versteht. So wie 
Nietzsche Gott und Christentum auffaßt, 
sind sie wie ein Sammelbecken der 
lebensohnmächtigen Triebe, Instinkte 
und ressentimentgeladenen Wünsche der 
Herdenmenschen. Nietzsches Protest ge- 
gen den Christengott und den Christus 
der Christen ist zutiefst sein Protest 
gegen den Geist, in dem er den Vampyr 
des Lebens, eine List der Vernunft und 
der Moral der Herdenmenschen sieht. 
Dieser Geistgottheit und diesem vom 
Gottgeist abgeleiteten Menschen setzt er 
den Übermenschen entgegen, den er aus 
dem Blut und Trieb der Tiergottheit ab- 
leitet, von dem der gegenwärtige Mensch 
nur die mißratene, abgeirrte, kranke 
Spezies auf den Krücken des Geistes 
darstellt. 

Der dreifache Protest Nietzsches • 
gegen Gott, gegen Christus, gegen den 
Geist • ist geboren aus einem unbändi- 
gen Willen zum Leben, zu ungestillter 
Lebensmacht. Das Nein zu Gott, dem un- 
endlichen Leben in Person, schnürt aber 
den Menschen ab vom Quellgrund des 
Lebens und reißt ihn los von der empor- 
reißenden Kraft des ,Deus semper mai- 
or'. Das Nein zu Christus ist das Nein 
zum •strahlendsten Ja des Lebens", wie es 
in Christus in die Welt gesprochen ist 
und gerade im Kreuze Christi als stärk- 
stes Symbol des Lebens uns entgegen- 
leuchtet: mortem moriendo destruxit, 
vitam resurgendo reparavit". Und wenn 
sich der Christ gerade im Namen des 
Lebens zum Geist bekennt, so weiß er 
sich zutiefst frei von Leibfeindlichkeit. 
Das Geheimnis der Menschwerdung im 
fleischgewordenen Logos und der Glaube 
an die Auferstehung des Fleisches allein 
tun das schon aufs eindringlichste dar. 

Nietzsches Verrat am Geist, dieser 
Wurzel und Würde der Einzelpersönlich- 
keit, verkrampft sich im Heroismus ihres 
überheblichen Zieles .Übermensch' und 
scheitert an solchem Wahnevangelium 
einer unmenschlichen Selbsterlösung und 
Selbstvergottung. \ 

Gemäßigter und wesentlich besonnener 
erscheint der Mensch in seinem rastlosen 
Unterwegs und Stets-sich-voraus einer 
ethischen Existenz bei Karl Jaspers. Er 
sieht immerhin den ringenden Menschen 
ganz positiv vom Göttlichen her als dem 
Richtpol der menschlichen Transzendenz. 
Aber es bleibt bei ihm bei der bloßen Be- 
wegung zum Göttlichen hin. Für den 
Philosophen jedenfalls bleibt der trans- 
zendente Gott schlechthin verborgen jen- 
seits der Grenze, an der menschliches 
Denken immer strandet und scheitert. 
Gegenstand und Gegenwart wird Gott 
immer nur in der positiven Religion, die 
Jaspers zwar anerkennt, aber letztlich 
doch wieder als innerweltliche Chiffre- 
schrift dem symbolisch umkreisten Rät- 
sel des Daseins überantwortet. 

Kierkegaard, von dem die Existenz- 
philosophie erste und entscheidende An- 
regungen empfing, hatte als gläubiger 
Mensch und Christ die Transzendenz im 
wahrhaft transzendenten Gott des christ- 
lichen Glaubens verankert. Aber die 
protestantisch übersteigerte Innerlich- 
keit, die ihren Ernst auf ein absolutes 
Paradox im Glaübensinhalt stützen und 
den Menschen nur in • einer extremen 
Vereinzelung und Isolierung gegenüber 
einem Massen- und Scheinchristentum 
zur wahrhaft christlichen Persönlichkeit 
kommen lassen will, führt sich selbst in 
den Folgerungen und ihren Forderungen 
ad absurdum. Der Einzelne in seiner 
Vereinzelung und Vereinsamung des 
Kierkegaard'schen Theologismus ist kei- 
ne Lösung des Problems: wie- gewinnt 
der Massenmensch seine wahre Persön- 
lichkeit in wahrer Gemeinschaft zurück. 

Der Vermassung entspricht ihr Wider- 
spiel in der Vereinsamung des modernen 
Menschen, die ihrerseits wieder Aus- 
druck der Ungeborgenheit, Unsicherheit 
und zutiefst einer eigentlichen Lebens- 
angst ist. Sie bricht beim modernen gott- 
fernen Menschen durch alle Sicherungen 
hindurch immer wieder durch, wenn auch 
zumeist nur in der an die Welt verfalle- 
nen, uneigentlichen Gestalt der umvrein 
innerweltliche Güter besorgten Gebor- 
genheit und einer vor bestimmten Ein- 
zelinhalten  jeweils bangenden, .Furcht. 



Literaturbericht 151 

Sie kommt auf den verschiedensten Le- 
bensgebieten zur Erscheinung. Die davon 
wieder abgeleitete krankhafte Angster- 
scheinung ist wohl zu unterscheiden von 
der Daseinsangst als metaphysische Wur- 
zel, die zutiefst in der Kontingenz grün- 
det und beim Substanzverlust der Gott- 
geborgenheit akut erwacht und gleicher- 
maßen die Dichter, die Philosophen, die 

-Ärzte und Theologen beschäftigt. •Eine 
vielleicht so noch nie dagewesene Le- 
bensangst ist der unheimliche Begleiter 
des modernen Menschen ... Dasein über- 
haupt scheint nichts als Angst zu sein" 
(Jaspers, beim Verf. S- 54). 

Die verschiedenen Haltungen, in-denen ; 
die Menschen der Angst begegnen und 
sich mit ihr lebensmäßig • bewußt oder 
unbewußt • auseinandersetzen, ist 
grundverschieden schon beim .stumpfen' 
oder beim .kindlichen' oder beim .flachen' 
Menschen. Beim stumpfen und beim 
kindlichen Menschen kommt es über- 
haupt nicht zu jenem Erleben der Angst, 
das dem Menschen zu existenziellem 
Heil den Durchbruch bereiten könnte. 
Beim Menschen der selbstverlorenen, fla- 
chen Existenz und Alltagsverfallenheit 
kommt es nur zum Ausweichen vor der 
Auseinandersetzung mit der Grundangst 
des Daseins, zu Weisen der Beruhigung 
und Sicherung, die im Grunde nur eine 
Flucht vor der Angst darstellen, mit der 
sie nie fertig werden. Aber auch jene 
kraft- und prachtvollen Meister der Le- 
benskunst, wie, Goethe einer war, ent- 
behren bei aller Größe doch der letzten 
Tiefe. Ihr •Königtum des großen und 
edlen Menschen" bleibt letztlich doch be- 
fangen in einer zutiefst nicht, bewältig- 
ten Angst selbstgegründeter Existenz, 
die nur um den Preis meisterhafter Ver- 
schleierung und künstvoller Verharm- 
losung erkauft ist. 

Nimmt der Mensch die Auseinander- 
setzung mit der Angst ernsthaft auf, in- 
dem er ihr nicht ausweichen und sie 
nicht verschleiern, sondern bewußt durch 
sie hindurchschreiten will, so mag er das 
vielleicht versuchen in einer Rückwen- 
dung zur Natur • ausgehend von dem 
Gedanken: naturferner, dem Leben ent- 
fremdeter Geist sei zum Widersacher der 
Seele geworden und habe den Menschen 
den Dämonen eines technisierten Daseins 
ausgeliefert und durch die künstlichen 
Systeme der instinktfremden Sicherun- 
gen zu jener Unechtheit geführt, in der 
ihn die Angst peitscht 

Aber auch diese vielfältigen • dichte- 
rischen und denkerischen • Haltungen 
erweisen sich im Grunde als Flucht in 
Illusionismen', von denen hinwiederum 
sich der heroische Tragizismus (eine neu- 
zeitliche Form des stoizistischen Ideals) 
losreißen und dem nackten Opferan- 
spruch des Daseins in die Arme werfen 
und gelassen seinen großen Tod sterben 
will. Wie immer das urtümliche Grund- 
bild beschaffen sein mag,, auf dem sich 
der Daseinswille zu unechten Formen 
der Bewältigung verleiten läßt, immer 
wird durch alle Masken hindurch doch 
der Krampf der Kompensation, das Res- 
sentiment det Resignation, der Verstel- 
lung, des Trotzes, der Verzweiflung 
spürbar bleiben. Wo aber der Krampf 
einer vermeintlichen Selbsterlösung am 
Wahn ihrer gottlosen Selbstvergötzung 
zerbricht, da weiß eine wohlberajene 
Tiefenpsychologie und Seelenheilkunde 
heute, daß •das Problem der Heilung 
letzlich ein religiöses Problem und daß 
keiner wirklich geheilt ist, der seine reli- 
giöse Einstellung nicht wieder erreicht" 
(C. G. Jung). 

Die christliche Lösung versteht die Da- , 
seinsangst als Ausdruck der kreatür- 
lichen Kontingenz, als Aus-gesetzt-sein 
über dem Abgrund des Nichts in der 
schlechthinnigeh und durchgängigen 
Seinsabhängigkeit vom Schöpfer- und 
Heilsgott. Damit ist des Menschen Heils- 
angst im Bann des Heiligen und somit 
gekennzeichnet durch das augustinische 
,et inhorresco et inardesco'. Solange sie 
in der Zucht und Lehre des Glaubens ver- 
harrt, bleibt sie bewahrt vor dem Ab- 
gleiten in die Formen der innerwelt- 
lichen Furcht und ihrer Fehlsicherungen 
als Flucht vor Gott. In ihrer Angst um 
Gott und vor Gott gewinnt sie jene vom 
Glauben angeleitete Gewalt der religiö- 
sen Grundspannung als Furcht und Lie- 
be, die das Gründthema der biblischen 
Heilslehre in ihrer Aufhellung vom Al- 
ten zum Neuen Bund darstellt. •Die voll- 
kommene Liebe vertreibt die Furcht" 
(1 Jo 4,18). 

Das wahre Ganze und darum allein 
ganz Wahre bietet sich nun einmal nur 
im überzeitlich durchhaltenden und zeit- 
mächtig sich auch in der Gegenwart er- 
weisenden katholischen Welt- und Men- 
schenbild dar. Es wahrt die Währheits- 
momente von Transzendenz und Imma- 
nenz, Natur und Offenbarungsgeheimnis, 
Person und Gemeinschaft und läßt sie zu 



152 Literaturbericht 

ihrem   sein-   und   sinngemäßen   Recht 
kommen. . ,< 

Bei der Prägung der christlichen Per- 
sönlichkeit sind vor, allem ausschlag- 
gebend: die persönliche Aneignung des 
objektiven Glaubensgehaltes zur Inner- 
lichkeit der lebensgestaltenden Glau- 
benshaltung; sodann die hochgemute 
Durchführung einer wahrhaft christ- 
lichen Existenz aus der Wurzel, gottför- 
miger Bild- und Bildungskräfte im Auf- 
stieg des Menschen, der im Heiligen auch 
noch den Helden als sein natürliches 
Analogon weit unter sich läßt. Wie der 
Selbstand der Person in der Leib-Chri- 
sti-Gliedschaft nicht aufgehoben, 'son-^ 
dem erhöht wird, so wird auch die Selb- 
ständigkeit des Gewissens und der-ganz 
persönlichen Verantwortung bis in die 
durch kein allgemeines Gesetz mehr zu 
erfassende konkrete Situation des Ein- 
zelfalles hinein nicht nur gewahrt, son- 
dern geweckt und zur Hellhörigkeit ge- 
gen den Antrieb des Geistes und seiner 
Gabengnaden aufgerufen. Recht verstan- 
den bedeutet die christliche Gnadenlehre 
•den gewaltigsten Antrieb des mensch- 
lichen Tuns, der sich denken läßt", und . 
• so schließt ungefähr der Verfasser • 
•gerade im Namen des Lebens bekennen 
wir uns zum Christentum". 

3. Ein drittes-bedeutsames Werk ist das 
(durch die nachkriegsbedingte Teuerung 
über seine» normalen Umfang täuschen- 
de) Buch des Münsteraner Religionsphi- 
losophen Steffes über .Christliche 
Existenz inmitten der Welt'. Es will der 
,Bildung zum christlichen Menschen' die- 
nen, die Möglichkeit aufweisen, wie ein 
Mensch heute inmitten der Welt • an- 
gesichts aller Bindungen an die Welt • 
als Christ existieren und ohne Ausweis 
chen vor den berechtigten Weltforderun- 
gen zur Fülle seiner menschlichen und 
christlichen Existenz gelangen liönne. 
Schon in den einführenden Darlegungen 
über das gegenwärtige "Ringen um den 
Menschen gewinnt der Leser das Ver- 
trauen einer zeit- und seelenkundigen 
Führung, die den dramatisch bewegten 
Hintergrund der philosophischen und a- 
christlichen religiösen Menschenbilder 
treffend zu kennzeichnen und ihre wert- 
vollen Gesichtspunkte als Ansatz für eine 
Abhebung des christlichen Menschen- 
bildes zu nutzen weiß. Das an Umfang 
und Grundgewicht bedeutsamste erste 
Kapitel ,über das Wesen des Menschen' 
bringt in meisterhafter • Stoffbeherr- 
schung einen Abriß des Menschenbildes 

irnrein natürlicher Sicht und, weitet das 
Bild zur theologischen Schau aus an 
Hand der Schrift und unter dem Ge- 
sichtspunkt von drei komplementären 
theologiegeschichtlichen Typen christ- 
licher Anthropologie: Augustinus, Tho- 
mas, Psacal-Newman. Die Lehre von der 
Urstandsgerechtigkeit kommt wohl et- 
was zu kurz. Im ganzen herrscht die phi- 
losophische Sehweise vor. Das Ganze 
dient übrigens nur der Grundlegung zu 
der in den folgenden Kapiteln auszu- 
führenden christlichen Bildungslehre. 
In den beiden nächsten, selbst' wieder 
mehr grundlegenden Kapiteln über das 
Wesen der Bildung im allgemeinen und 
die religiöse Bildung im besonderen be- 
kundet sich wiederum die Meisterschaft, 
die man beim Verfasser, der langjähriger 
Leiter des Münsteraner Instituts für wis- 
senschaftliche Pädagogik war, von vorn- 
herein erwartet. Für die Leser dieser 
Zeitschrift^ ist namentlich sehr ergiebig 
das weitere Kapitel über die Bildungs- 
güter und Bildungsnormen der christ- 
lichen Heilslehre: Die einheitliche Aus- 
richtung der Bildung an Schöpfung und 
Offenbarung, die Prägung der christ- 
lichen Bildung durch die Heilstatsache 
der Menschwerdung und ihre Erschlie- 
ßung des Gpttesreiches, das Vorbild des 
Herrn in der Nachfolge Christi, die Wah- 
rung und Erhöhung, Befreiung und Bin- 
dung, der menschlichen Persönlichkeit als 
Glied Christi im Leib Christi, der die 
Kirche ist. 

Die weiteren fünf Kapitel gehören 
offenbar als eine Gruppe enger zusam- 
men. Sie stehen gleichsam unter dem 
allgemeineren Fronttitel: Lebens Vollzug 
der christlichen Bildung inmitten der 
Welt. Die verschiedenen Sinnbereiche, 
und ihre zugeordneten Werte, die dar- 
gebotenen Bildungswerte und entspre- 
chenden (natürlichen und übernatür- 
lichen, objektiven und subjektiven) Bil- 
dungskräfte werden in ihrem Ordnungs- 
wert für eine wahrhaft christliche Exi- 
stenz herausgestellt. Liturgie und Sakra- 
ment, Opfer und Askese, Gemeinschaft 
und Persönlichkeit, Gebundenheit und 
Freiheit, Führung und eigene Entschei- 
dung, profane und religiös-kirchliche 
Autorität, sowie das vielgestaltige Tu- 
gendbild und seine Einheit werden in 
ihrem Lebenswert und Bildungssinn auf- 
gezeigt. In einem Schlußkapitel, das in 
einen Rückblick und Ausblick mündet, 
wird die Ausstrahlung der Bildungs- 
kräfte auf den Leib, die Kleidung, die 



Literaturbericht 153 

Wohnung, den Arbeitsraum und das 
Werk in den profanen und religiösen Be- 
reichen'des Lebens und der Kultur dar- 
getan, der Blick von der Wechselwirkung 
zwischen Mensch und Umwelt bis zur 
Höhe weltgeschichtlicher • profan- und 
heilsgeschichtlicher • Perspektiven aus- 
geweitet, der königliche Weg des freien 
Christenmenschen zwischen falschem 
Weltoptimismus und ebenso falschem 
Weltpessimismus gezeigt als weltoffene, 
weltverbundene und weltverantwort- 
liche Existenz fern von weltversunkener 
Selbstverlorenheit. 

Das Buch ist eine reife, köstliche 
Frucht; es ist von einer Weite, Fülle, 
Dichte und gemeisterten Zusammen- 
schau, die vom Wissen zur Weisheit em- 
porführt und zu wahrhaft gebildeter 
christlicher Existenz anleitet. Ein Buch 
der Bildung im Sinn des Vorwortes: nicht 
eine fertige Ware darzubieten, sondern 
zu geistiger Auseinandersetzung anzu- 
regen, die ernster Prüfung in eigener 
Einsicht dienen will. Es mutet einen aus 
diesem Buch so etwas an wie Seelen- 
und Geistesverwandtschaft mit Peter 
Wust, dem Trierer Landsmann ;des Ver- 
fassers und seinem langjährigen Kolle- 
gen in Münster. Das Theologische darin 
ist nicht so stark wie das Philosophische, 
beides aber in einer Synthesis von christ- 

'licher Philosophie und Theologie glück- 
lich vermählt zu einer Art .Summa de 
homine'. 

Nur ungern weist man auf die eine oder 
andere Unebenheit hin. Wenn schon zur 
ölbergnacht und Kreuzesverlassenheit 
der Seele Jesu eine längere Anmerkung 
(S. 268) gebracht wird, dann würde man 
lieber sehn, wenn nicht- von einem Ver- 
zicht auf die Gottschau gesprochen wür- 
de, die nie unterbrochen war, sondern 
nur von einer geheimnisvollen Auf- 
hebung ihrer Auswirkung auf die lei- 
densfähige Seele. Würde heute doch auch 
wohl Schell anerkennen müssen, daß wir 
in Darlegungen über diese ,crux theolo- 
gorum' • etwa bei de la Taille oder Gal- 
tier • besser belehrt sind. Der aus dem 
messianischen Leidenspsalm als Gebet 
übernommene Klageruf def Gottverlas- 
senheit am Kreuze ist gewiß nicht erst 
.verständlich', wenn man ein Untertau- 
chen der Seele Christi in die dunkle 
Nacht des Glaubens ohne Gottesschau der 
höheren Seele annimmt. • Anbetung,, 
Demut, Reue (S. 207) ordnet die theologi- 
sche Tugendlehre nicht den Wirkungen 
der theologischen Tugend der Gottes- 

liebe ein, obschon sie in der Liebe die all- 
beseelende ,radix et forma virtutum' er- 
kennt. • Nach dem hl. Thomas gibt es 
neben den göttlichen Tugenden nicht nur 
anerworbene sittliche Tugenden, sondern 
auch eine die spezifisch christliche Sitt- 
lichkeit begründende und tragende gna- 
denhafte Mitgift sittlicher Tugenden, die 
zum .comitatus gratiae virtutum et dono- 
rum' gehören. Ihr Ertüchtigungswert liegt 
nicht etwa nur in einer •Sicherung irdi- 
scher Werte zur natürlichen Vollendung, 
die zugleich eine gewisse Biereitschaft für 
das übernatürliche Leben in sich schließt" 
(S. 211). Tiefer und richtiger sieht darin 
etwa GarrigourLagrange, Mystik und 
christliche Vollendung' (Augsburg 1927, ' 
S. 44 f). • Auch die christliche Demut ist 
in ihrem spezifisch christlichen Sinn we- 
der von der ,maze' noch von der Seins- 

vtreue hei- sinnganz zu erfassen, wenn 
man nicht die Christförmigkeit der Kreu- 
zestheologie zuhöchst darin sieht (vgl. 
S. 269). 

4. Und schließlich noch ein kleineres 
Werk über ,Das christliche Bild des 
Menschen' aus der Feder des Bamberger 
Hothschulprofessors Ludwig Faul- 
haber. Es ist aus Volkshochschulvor- 
trägen entstanden. Sein Ziel war dort 
wie hier: klare Herausstellung der 
Grundwahrheiten über den Menschen 
aus philosophischer und theologischer 
Schau. Schöpfung und Mensch, Stoff und 
Leben, Sinne und Geist, Freiheit und 
Unsterblichkeit, Einheit von Leib-Seele- 
Geist, um diese bekannten Problem- 
kreise bewegen sich die Ausführungen 
der ersten fünf Kapitel. Weitere vier Ka^" 
pttel über die theologischen Themen von 
der Urstandsgerechtigkeit, von der Ur- 
unci Erbschuld, von der Erlösung und 
schließlich der Verklärung bilden den 
kleineren zweiten Teil. 

Es ist offensichtlich Wert gejegt auf 
klare, fast schulmäßige Darstellung, be- 
griffliche Klärung, gedankliche Gliede- 
rung und Verknüpfung in der Stoffdar- 
hietüng, wie sie durch das Ziel der Schrift 
geboten war. Die Benützung für ähnliche 
Aufgaben in der Darstellung einer 
christlichen Anthropologie vor weiteren 
Kreisen wird gewiß im Sinne des Ver- 
fassers aus Eigenem noch viel mithinein- 
geben in das, was hier nur als Gerüst 
und Leitwerk dargeboten werden sollte. 

So wird man zum Schöpfungskapitel 
mit seinen längeren Ausführungen über 
das Abstammungsproblem etwa die Ab- 
handlung über ,Die Deszendenztheorie' 



154 Buchbesprechungen 

heranziehen können, die Oskar Kuhn in 
derselben Schriftenreihe (Philosophische 
Abteilung Heft 4•6) herausgegeben hat; 
wie man umgekehrt bei der Benützung 
von Kuhns Buch manches an Faulhabers 
Anthropologie berichtigen wird. Daß 
allerdings dort unter den philosophi- 
schen Beweisen nur dem metaphysischen 
eine eigentliche Gewißheit, den andern 
nur eine hohe Wahrscheinlichkeit zu- 
erkannt wird, ist zwar nach strenger 
aristotelischer Terminologie (aber auch 
nur dann) richtig. Aber weder die skoti- 
stischen Bedenken, noch die erkenntnis- 
kritischen Einwendungen der neueren 
Philosophie, noch auch die Befunde aus 

der vergleichenden Religionswissenschaft 
brauchten das philosophische Thema von 
der Unsterblichkeit der Menschenseele 
so zweideutig zu durchsetzen, wie es hier' 
geschehen ist. 

Alles in allem zeigt unser Buchbericht, 
daß die christliche Philosophie und Theo- 
logie die Selbstnot des heutigen Men- 
schen hört und versteht und ihren gei- 
stigen Beitrag zum seelischen Wieder- 
aufbau und Heimfinden zu leisten be- 
strebt ist. Die so lang ersehnte allseitige 
,Summa de homine' steht immer noch 
aus, hält aber die Arbeit wach und in 
Atem. 

BUCHBESPRECHUNGE N 

Au er Franz, Alttestamentliche Fröm- 
migkeit. (Reden und Vorträge der Hoch- 
schule Passau, VI). Nürnberg, Bamberg, 
Pässau, Glock und Lutz 1947, 28, 8°. 

Auf so knappem Raum kann ein so 
weites Thema naturgemäß nur in all- 
gemeinen Grundzügen behandelt wer- 
den. Der Grundbegriff für die Alttesta- 
mentliche Frömmigkeit (atl. Fr.) ist die 
Gottesfurcht. Dieser weite und tiefe Be- 
griff schließt als Wesensbestandteile ein: 
Furcht im engeren Sinn, Glaube und 
Hebe. Davon handelt der Vf. im eigent- 
lichen Hauptteil seiner Studie (S. 8•20). 
Im vorbereitenden ersten Teil bejaht er 
die Frage, ob es im alten Israel über- 
haupt wahre Frömmigkeit, d. h. echte 
persönliche Beziehung zu Gott gegeben 
habe (S. 5•8). Der Schlußteil befaßt sich 
mit der Weiterentwicklung der atl. Fröm- 
migkeit während der Exils- und Nach- 
exilszeit. (S. 20•26). • Der Verfasser 
verfolgt mit seiner Arbeit aber auch 
einen praktischen Zweck: •Eine be- 
wußte Korrektur der (heutigen christ- 
lichen) Frömmigkeit wollen diese Worte 
über AlttestamentlicheFröm- 
m i g k e i t erzielen" (S. 5). Gerade die 
Grundhaltung echter Ehrfurcht dem hei- 
ligen Gott gegenüber führt den From- 
men zu einem unerschütterlichen Glau- 
ben, zum Gehorsam gegen Gottes Gesetz 
und damit zu jener echten Gottesliebe, 
die nach dem Worte Christi wesentlich 
im Halten der Gebote besteht. Vgl. Jö 
14,15.21. 

Die Formulierung: •Altes und Neues 
Testament zusammen ergeben eine wah- 
re und echte Gottesfurcht" (S. 13) könnte 

vielleicht die Meinung nahelegen, als ob 
das Neue Testament für sich allein die 
Gottesfurcht im engeren Sinne nicht 
kenne, und darin sei der Grund zu 
suchen für jene Mängel in der heutigen 
christlichen Frömmigkeit, auf die der 
Verfasser im Verlauf seiner Arbeit zu 
sprechen kommt. Er hätte darum darauf 
hinweisen können, daß auch das Neue 
Testament ganz unmißverständlich von 
der Furcht Gottes spricht (vgl. z. B. 
Mt 10,28; Phil 2,12), und daß somit auch 
die Furcht Gottes nicht etwas ist, -was 
>nur und erst wieder aus dem AT in die 
christliche Frömmigkeit herübergenom- 
men werden müßte. Richtig aber ist, daß 
das AT, vor allem auch durch die zahl- 
reichen Vorbilder seiner Frommen, diese 
Seite der Frömmigkeit (die Gottesfurcht) 
uns nachdrücklich vor Augen stellt. 

Die kleine Studie ist wohl geeignet, zu 
einer Überprüfung unserer heutigen 
Frömmigkeit im Lichte der atl. Offen- 
barung und zum weiteren Eindringen in 
den unerschöpflichen Reichtum des AT 
gerade auch unter der Rücksicht .Fröm- 
migkeitsleben' anzuregen. 

Augustin Hartle S. J. 

Wikenhauser Alfred, Offenbarung 
des Johannes (Regensburger Neues Te- 
stament 9. Bd.), Regensburg, Gregorius- 
Verlag, vorm. Friedrich Pustet 1947. 143, 
gr. 8°. Kart. RM. 6.•, geh. RM. 7.50. 

1. Eine apokalyptische Zeit, wie wir sie 
erleben, führt mehr als eine andere gläu- 
bige, suchende Menschen zum letzten 
Buch der Bibel, der Geheimen Offen- 




