144 Literaturbericht
Tode des heiligen Franz dem Geiste des hl, Antonius, gegeniiber dem des General-
vikars Elias von Cortona, Recht verschafft hatte) — bemerkte bei der Kanoni-
sation~dessen, den er ,eine Arche des Bundes und einen Schrein der heiligen .
Schriften® nannte: ,,Seine Zunge verweste nicht und blieb bis heute unversehrt
— obwohl der iibrige Leib vérweste —, weil es eine Zunge der Wahrheit war.”
Der Augustinerabt Thomas von Vercelli erklirte die Eigenart der Wahrheits-
erkenninisse seines Freundes Antonius niher, wenn er bezeugte: , Hiufig dringt
die Liebe bis dahin vor, wohin die menschliche Wissenschaft nicht gelangen kann
. Das konnte ich feststellen bei dem hl: Bruder Antonius aus dem Orden der
Mmderbruder ....In den weltlichen Wissenschaften war er wohl weniger be-
wandert, aber infolge der Reinheit séines Herzens und der Flamme der géttlichen
Liebe ... konnte man von ihm sagen, was von Johannes dem Téufer geschrieben
steht: Ipse erat lucerna ardens. et lucens, denn durch die Llebe gluhte er innerlich
und strahlte er Licht nach aufien hin aus.” -

\

>

= LITERATURBERICHT

Im Ringen der Zeit um das christliche Menschenbild

Von Josef Ternus S.J., Biiren'i. W.

1. Steinbiichel Theodor, F, 'M Dostojewski. Sein Bild vom Menschen und
vom Christen. 5 Vortrige. Diisseldorf, Verlag L. Schwann 1947, 284, gr- 8°, RM.

6.80.

2. Lotz Joh. B. S. J. Das christliche Menschenbild im Ringen der Zeit. Heidel-
berg, F. H. Kerle Verlag 1947, 128, 8°, RM. 4.50.

3. Steffes J. P. Christliche Existenz inmitten der Welt. D1e Bildung zum
christlichen Ménschen. Diisseldorf, Patmos-Verlag 1947, 271, gr. 8°, RM. 7.50.

4, Faulhaber Ludwig, Prof. Dr., Das christliche Bild des Menschen (Kleine
Allgemeine Schriften zur Philosophie, Theologie und Geschichte, Theologische
Reihe Heft 4/5). Bamberg, Meisenbach & Co. 1947.

Selbst unter den unglinstigen Bedin-
gungen der Nachkriegszeit schwillt schon

wieder ein Strom an von Artikeln, Bro="

schiiren und sogar ansehnlichen Biichern
zum unsterblichen Thema ,Mensch‘. Nur
ein paar der bedeutsamsten Werke kon-
nen, hier mit bedachter Wahl herausge-
griffen werden, um daran sowohl ein
Bild zur Lage wie ein Wort zur Sache
darzubieten. Niederlage' und Umsturz,
Not und Bedringnis haben die Frage
aller Fragen, die Frage nach des Men-
.schen wahrem Sein nicht verdringen
kénnen. Sie ist unter dem iiberstandenen
und nur veridnderten Druck erst recht
verscharft aufgebrochen. Den Menschen
reifit eben keiner vom Menschen los. Er
ist und bleibt sich selbst der Nichste;
>

e

darum auch die Frage nach dem Mensch-
sein sein bedringendstes Anliegen iiber
die Notdurft des Alltags hinaus.

Wie jeder Zeit, so ist auch der unsern
aufgegeben, aus ihrem konkreten Zeit-.
erleben und Daseinsempfinden heraus
die Frage neu zu stellen und neu zu be-
antworten. Nicht als ob in einem Um-
bruch der Zeit der Mensch in seinen We- -
sensgrundlagen umgebaut oder doch we-
nigstens die menschlichen Grundwerte
umgewertet wiirden, wie hochtrabende
Phrasen mitunter ankiindigen. Wohl
aber wandelt sich mit dem Wandel der
Epochen die Ansprechbarkeit auf Vor-
zugswerte und damii das Relief der—
Wertgestalt, aus dem Menschen leben.



Wie einer beschaffen ist, so ist sein
Sinn auf Wert und Ziel gerichtet, sagt
schon ein Wort des alten Aristoteles, das
in die christliche Schulweisheit einge~
gangen ist. Wie der Mensch sein Selbst
erlebt, wie er Welt und Mensch und dar-
in sich selbst sieht, das ist Ausdruck sei-
ner selbst und Ausdruck der Zeit, in der
er steht. Wie des Menschen Bild vom
Menschen Spiegelbild des Menschen sel-
ber ist, so spiegelt sich im Menschenbild
einer Zeit die Zeit selber, die es formt,

Der Wandel des Menschenbildes it
keineswegs nur Funktion der Mensch-
heitsentwicklung. Er schlieft den ge-
schichtlichen Sinn einer Phase in der
Menschheitsentwicklung .an einem ihrer
bemerkenswertesten Symptome auf. Der
Phasenverlauf dieser Entwicklung hat
seine Vorzeichen und Vorboten, seine
Frith- und Spétformen, seine gleiten-
den Uberginge und seine. sprunghaft
ausgeldsten Neuformen auf Grund la-

-tenter Energiestauung, Krisen, Ausbrii-
che und Entladungen. Nicht als ob ein
solches Entwicklungsbild einem mecha-
nistisch energetischen Ablauf gliche.
Aber Beharrung und Fortschritt, glei-
tender Ubergang und gewaltsamer
Durchbruch, Neubildung und typische
Wiederkehr des Gleichen im typisch Un-
gleichen des Umschwungs der Geschichte
vermégen Wesenseinsichten in das ge-
schichtslebendige Bild vom Menschen zu

- vermitteln, die eine rein statische We-
sensbetrachtung-und rein naturgesetz-
liche Induktion nie geben kénnten.

Man fragt mit Recht: wie kommt es,
daB heute mehr als Goethe etwa ein Ril-
"ke, mehr als Kant immer noch Nietzsche,
mehr als Hegél sein Widerpart Kierke-

gaard oder ein moderner Existenzphilo-"

soph hiiben oder driiben des Rheins un-
sere Zeit anspricht? Nicht weniger be-
zeichnend ist es, dal — ganz unabhéngig
vom Russenschicksal im Osten unseres
Vaterlandes — nach wie vor Dostojewski
Wdas Interesse unseérer Zeit (und gewil
nicht der geringeren Geister und geisti-
gen Schopfer in ihr) in seinem Bann ge-
fangen hilt. Man begegnet seinem Na-
men im geistigen Gesprich unserer Zeit
auffallend Aidufig, wie ein Blick in die
Zeitschriften allein schon zur Geniige
dartut. Das gedankenschwere Schrifttum
eines Solojew u. a. findet weniger leicht
~den Zugang zur Leserweélt als die Ro-
mane Dostojewskis, au§ denen sich in
Vergangenheit und Gegenwart die beste

10
4 BN

Literaturbericht

- 143

anthropologische Literatur anregen und
befruchten 148t.

Dostojewski ist nicht etwa nur Mode- -
literat einer dekadenten Leserwelt, die

.sich am prickelnden Reiz krankhafter

und perverser Romangestalten lustwei-
den will. Er ist auch nicht nur der un-
iibertroffene Psychologe des ,Unterirdi-
schen im Menschen’, als den ihn selbst
sein Antipode Nietzsche schétzte. Dosto-
jewski ist einer der ganz groBen Wissen-
den um den Menschen und den Sinn des
Menschendaseins, das er ,,in einer All-
seitigkeit umgriffen hat, wie sie noch sel-
ten vor einem Menschen stand®. Dieser
Seher und Dichter, der in all seinen Ro-
manen um den fragwiirdigen Sinn des
Menschendaseins kreist, ist so tief in
die Seelenschichte des Menschen hinab-
gestiegen, daB man ,,seine Gestalten nie -
mehr los wird und sie auch nicht mehr
vergessen kann, selbst wenn man sie in
ihrer Ddmonie beiseite schieben méchte;
man kann es einfach nicht mehr* (Th.
Steinbtichel). . :

Gewil hat Dostojewski fiir uns West-
ler viel Fremdes, ja Unheimliches in sei-
nen Schilderungen. Er ist Russe, ganz im
slawischen. Volktum .seiner heimischen
Erde verwurzelt, bewuBit dem  Westen
den Riicken kehrend. Was er an ritsel-
haft zerkliifteten Tiefen der russiscfen
Seele bloBlegt, wird letztlich nur einem
Russen voll verstédndlich sein. Aber man
stoBt bei ihm auch auf einen unerschépf-
lich groBen Reichtum von Sicht und Deu-
tung des Mensch- und Christseins, den
wir durchaus als ein Gemeinsames emp-
finden und werten.

Dostojewski st68t mit einem metaphy-
sischen’ Gespiir und -einer unheimlich
nachbohrenden Kraft immer wieder
durch in die Tiefen des ,Mysterium
Mensch‘ und sucht es in seiner begnade-
ten dichterischen Schau zu deuten im
Sinne eines metaphysisch-religitésen, im
Grunde durchaus christlichen Persona-
lismus der Gemeinschaft in einer gott-
umfangenen Geborgenheit und Allver-
bundenheit der Kreatur in der Liebe des
Schépfers und Erlosers.

1. Es ist also durchaus versténdlich und
bezeichnend, daBl gerade katholischg
Theologen der Gegenwart — wie Theo-
derich Kampmann, Romano Guardini,
‘Theodor Steinbiichel, «— sich in eigenen
Werken mit dem Bild vom Menschen.und *
Christen bei Dostojewski befassen. Und
wenn wir hier etwas eingehender auf das



146

jliingste dieser Werke, das neué Dosto-
jewskibuch von Theodor Stein-
b ii ch el, eingehen, so geschieht gs, weil
dieser (an heutigen Verhiltnissen ge-
messen) stattliche Band nicht nur eine
jahrzehntelange Vertrautheit mit Dosto-
jewski bekundet, nicht nur eine auBer-
gewohnliche Dichte.und Tiefe der Ge-
danken mit der Kraft und Pracht einer

bedeutsamen Sprache verbindet, sondern -

auch die tragenden Grundkrifte und ge-
staltbildenden Ideen herauszuheben ver-
steht, ohne der Gefahr einer falschen Sy-
stematik dem Dichter gegeniiber zu ver-
fallen.” Systematisch aber ist der Wille
des immer erneuten An- und Nachfra-
gens, nicht nur beim Dichter selbst (—
wie sich von selbst versteht —), sondern
auch bei seinen besten russischen Inter-
preten. Systematisch ist auch das Be-
streben, Beriihrung und Gegensatz zwi-
schen dem typisch Ostlichen- (niherhin
russischen) und unserem westlichen
Schaubild des Menschen aus der Geistes-
geschichte des 19. Jahrhunderts hiiben
und driiben verstdndlich zu machen.
Systematisch ist das Bemiihen, die christ-
lichen Fundamente -des Menschenbildes
bei Dostojewski herauszustellen, die
Ideenwelt Dostojewskis fiir unser heuti-
ges Fragen nach dem Mensch- und
Christsein fruchtbar zu machen.

Dostojewskis erstes Grundanliegen ist
"zunichst der ,Homo humanus’, und der
ist’ fiir ihn immer nur der Mensch, der
die Grenze seiner Humanitit am Uber-
humanen — an Gott hat. An diese Gren-~
ze seines Menschseins stoBt er immer
und von allen Seiten. Hier an dieser
Grenze hat er sich immer wieder zu ent-
scheiden fiir sein wahres Menschsein.
Erkennt er Gott an als den, der seine
Grenzen immer umgrenzt, lebt er zu ihm
hin, von ihm ‘her, so gewinnt er sein
wahres Selbst in gottebenbildlicher Er-
fiilllung. Erkennt er seine Grenzen nicht,
will er sie iiberrennen in vergdtizender
Gottlosigkeit, so fillt er In wesenhaftem
Verlust seines wahren Selbst den D&mo-
nen anheim. Das nicht ,in thesi‘, sondern
Jin effigie‘ zu sagen, ist das Kunstkén-
nen und die Leistung fast aller Dosto-
"jewskischen Romane, deren blutvollen
Gestalten und dramatischen Szenen der

undige Blick des Verfassers meisterhaft
nachzugehen versteht. ’

Ein Vergleich mit dem Goethischen
Menschenbild erweist das Menschenbild
bei Dostojewski als tiefer, radikaler,
diamonischer und christlicher. Dostojew-

Literaturbericht

ski ist der eigentliche Antipode zu Nietz-
sche und ist von Nietzsche selbst als sol-
cher empfunden worden. Wiahrend Nietz-
sche in dionysischem Rausch sein anti-
christliches Ideal des Ubermenschen
feiert, entlarvt Dostojewski in solchem
‘Unterfangen gerade die eigentlich ddmo-
nische Zerstorung des metaphysischen
Menschtums in seiner Wurzel.

GewiBl nimmt das Damonische, einer .
chaotischen Unterwelt und - krankhaft
zerkliifteter Seelen bei Dostojewski
éinen breiten Raum in seinen Romanen
ein. Aber letztlich darf doch auch der
Westler nicht in falscher Uberheblich-
keit, pharisdischer Selbstgerechtigkeit,
sittlicher Verharmlosung und &stheti-
scher Beschénigung die dunklen Tiefen
mit ihren unheimlichen Kliiften und dé-
monischen Kriften iibersehen, verdecken
und verdriangen.

Man hat gefragt: Ist Dostojewski als
Erzieher anzuerkennen oder abzulehnen?
Der Verfasser bejaht das erstere. Erzie-
herisch wertvoll erscheint schon der Auf-
ri3 der ddmonischen Gestalten in Dosto-
jewskis Romanen, weil mit den radika-
len Antinomien im erbsiindig gefallenen
Menschen die Haltlosigkeit einer ,nur
humanen‘ Erziechungskunst aufgewiesen
wird. Erzieherisch wirkt der stete Hin-
weis bei Dostojewski auf die Person-
tiefe der Freiheit im Menschen, dem die
Entscheidung fiir sein Menschsein ange-
sichts seiner Gottgrenze und Abhingig-
keit in die Hand gegeben ist. Erzieherisch
bedeutsam sind die leuchtenden Ziige
reiner, edler, gottbildlicher Menschlich-
keit, die sich auf dem Hintergrund all
der Dimonien und zerriitteten Men-
schenbilder nur-um so wirksamer und em-
porreiBender abheben. Erzieherisch wirkt
die von Dostojewski so lebhaft vermit-
{elte Einsicht, daB die Didmonie des Ein-
zelmenschen immer auch eine Démoni-
sierung der Gemeinschaft mit sich fiihrt,
ein Komplott dimonischer Krifte und
Werke, das nicht psychologisch oder so-
ziologisch verharmlost, sondern vom
transzendenten Hintergrund realer me-
takosmischer Michte her gesehen wird.
In den ,Dimonen‘ hat Dostojewski durch
den  Mund Werchowenskis eine iiber
RuBland hinaus die ganze Welt ergrei-
fende Revolution vorausahnen und vor-
‘aussagen lassen, deren Verwirklichung
in ihren Anfingen wir gegenwirtig wohl
schon miterleen. Der " apokalyptische
Charakter. und Messianismus der neu-
zeitlichen russischen. Sozialrevolutionen,

.



’

- dem stolzen Glauben an ein Ubel

Literaturbericht : 147

wie 1hn Dostojewski auch und gerade in
ihrem antichristlichen und atheistischen
Bewegungszug transparent macht, wird
von besten Kennern der russischen
Volksseele und Geschichte bestatigt. Und
auch das scheint von der jiingsten Gegen~
wart -— soweit man atis einigermafBen
zuverldssigen Berichten glaubt schlieBen
zu diirfen — an der Uberzeugung Dosto-
jewskis bestidtigt zu werden, daB im
Grunde der russischen Seele immer noch
das Erbe des christlichen Glaubens leben-

zeichnet. Man dankt es aber dem neuen
Dostojewskibuch in der Zeit der Una-
Sancta-Bewegung, daB es so gelehrt uns-
zu belehren vermag, wie aus dem gei-
stesgeschichtlichen Hintergrund des 19.
Jahrhunderts, aus der allgemeinen Ten-~
denz und Haltung der ilteren, noch ganz
religios bestimmten Slawophilie, aber

“deutlich auch noch in seinem Abk&émm-

ling — der sikularisierten politischen
Slawophilie — die These vom grund-
feindlichen Gegensatz zwischen Ost und

dig ist. Und wie die Diémonie von der «West sich bis zur Legende vom Grof-

Einzelpersonlichkeit her die Gemein-
schaft infiziert, so iiberwindet auch die
Macht lebendigen und gelebten Glaubens
von der Person her die Didmonisierung
der Gemeinschaft.

Fiir die Art, wie Dostojewski die Heils-
kraft des Christentums- sieht, gibt. die
,JLegende wvom Groﬁinquisitor‘ immer
noch den tiefsten Aufschlufi. Ihre Inter-
pretation und Auswertung nimmt des-
halb auch bei Steinbiichel eimeh urige-
wohnlich breiten Raum ein. Ist auch die
Legende — ijhrem nichstunmittelbaren
Sinn im Romanzusammenhang nach —
eine Enthiillung der dédmonischen Seele
ihres Erzidhlers, so offenbart sie doch in
der ,Karamasow’schen Niedertracht*

.eine menschliche Joglichkeit {iberhaupt,

von der aus Dostojewski jene Verfil-
schung und Zerstorung des Christlichen
kennzeichnen will, an die er die rémische
Kirche verfallen glaubt. Ihr widerchrist+
licher Wille zur Macht entsprmge weder
ermen-
schentum (wie bei Nietzsche), noch dem
hohen Wagnis der Uberantwortung von
Freiheit und Liebe an die Persontiefe
des *Menschen. Es sei vielmehr der
Mensch der MittelmiBigkeit, der Masse,
der Herde, den der Machianspruch der

Kirche ihrem klugen Herrscherwillen’

listig unterwerfe, indem sie seine selbsti~
schen Wiinsche befriedige und ihn da-
durch mit seinem Los befriede.

Man kennt die Melodie der durch die
Legende sich hindurchziehendeff’ Ten-
denz und Polemik nun schon reichlich
und fast leidig lang. Man fragt sich, o
Sankt Bernhard und der Arme von As-
sisi, ein Bonaventura und ein Suso, ein
Franz von Sales, ein Vincenz von ‘Paul

und so viele andere ihres Geistes nur aus

der Art geschlagene Kinder der rémi-

" schen Mutterkirche seien, jener Kirche,

.die nicht erst in einer neueren Enzyklika
des romischen Papstes ihr tiefstes Wesen
als mystischen Leib des Herrn kenn-

10*

inquisitor verdichten konnte: Freiheit in
der Orthodoxie gegen rémische Macht-
organisation; lebendige Kirchengemein-
schaft aus der glaubensinnigen Liebe in
der Ostkirche gegeniiber einer duBerlich
legalen autoritiren Kircheneinheit des
péapstlichen Primates; Pneuma der alt~
kirchlichen Uberlieferung im lebendigen
GlaubensbewuBltsein und ihres konzilia-
ren Ausdrucks in einer organisch-hier~
archisch korporatlven Verfassung (als
,sobornost‘) in der Ostkirche gegeniiber
der rein passwen Unfehlbarkeit der
Glaubigen und einer durch Scholastik
verarmten Theologle des westhchen Ju~
ridismus.

Von dem Reichtum des westkirchlichen
Schrifttums, das sich mit einer wahrhaft
bruderchristlichen Bereitschaft des Ver-
stehens dem ostkirchlichen Anliegen —
trotz allem Ressentiment und Vorwurf
in seiner Klage — geéffnet hat, kann der
Verfasser des neutn Dostojewskibuches
nur gelegentlich -eingestreute Proben ge-
ben. Das eigene Tatzeugnis spficht wohl-
tuend mit, wenn er aus seiner reichen
Kenntnis heraus die beharrende Ten-
denz in der Abfolge russischer .Theolo-
gen und Gnosis-Sophia-Theologen auf-
zeigt: von Tschadajew iiber Kirejewski,
vor allem dann iilber Chomjakow zu
Florenski, Karsawin, die beiden Aksa-
kow, Bulgakow, BerdJaJew und andere-
mehr. Die historische Darlegung miindet
in die grundsétzliche Erorterung der drei
entscheidenden Kontroverspunkte: 1. die
Frage nach Recht von Autoritit und
Macht in der christlichen Liebesreligion
und in der sie vertretenden Kirche; 2. die
Frage nach dem Verhiltnis von Kirche
und Welt; 3. die Frage nach der Okume-
nizitdt dér einen Kirche Jesu Christi. Imy
Geiste Johann Adam Mohlers wird die .
Notwendigkeit der Entfaltung von Geist
und Liebe in die Wirklichkeitsformen
von Autoritit, d. h. von Recht und Macht
dargetan. Die offenkundige Schwiche

{



148

der Ostkirche, die zwar betet und opfert,
aber mit der Liturgie und Kontemp}a-
tion nicht jene geistige Macht eines
Weltapostolates in souverdner Freiheit
gegeniiber dem Staat und zeitnaher Ak-
tualitit im Anruf der Gegenwart ver-
bindet, wie sie der Kirche Christi sen-
dungsgemall eigen sein mufl, diese
Schwiche ist inzwischen oft genug von
gldubigen russischen Geistern selbst her-
ausgestellt worden. Solowjew, der Dosto~
jewski so nahe gestanden hat wie wenige,
und dem Dostojewski die Grundkonzep~
tion der ,Legende‘ verdankt (wie Wladl-
~mir Szylkarski in den ,Stimmen der Zeit*
(November 1947) nachgewiesen hat, ist
durch diese Erkenntnis auf seinen Weg
nach Rom gefiihrt worden. ,,Wo ist im
Orient — so fragt er — ,die Kirche
des lebendigen Gottes, die Kirche, die
in jeder geschichtlichen Epoche der
Menschheit ihre Gesetze gibt, die For-
men der ewigen Wahrheit bestimmt
und entfaltet, um sie dem unaufhorlich
sein Antlitz wechselnden Irrtum ent-
gegenzustellen? Wo ist die Kirche, die an
der Umgestaltung des sozialen Lebens
der Vélker arbeitet gemd den Forde-
rungen des christlichen Ideals und die
sie zum endgiiltigen Ziel der Schépfung
hinanfiihrt, zur freien und vollkomme-

rien Einheit mit dem Schopfer?® (Vgl.’

bei Szylkarski in ,Begegnung‘ 2 (1947)
344 S.). Der grundsitzlich berechtigte und
grundsitzlich geforderte aktive Zug des
Westens im Dienst der*christlichen Welt-
gestaltung gegeniiber der allzu distan-
zierten Haltung ostkirchlicher Mysterien-~
frommigkeit im zeitenthobenen Raum
ihrer Weltverklarungstendenz tritt bei
Dostojewski ganz zuriick hinter seiner
rein personalistischen Ethik der freien
Menschenliebe auf dem in Christus er-
schlossenen Weltgrund einer in Gottes
Liebe ruhenden Allverbundenheit der
Gesamtschépfung.

‘Diese Geborgenheit in Gott und All-
verbundenheit der Kreatur in der Liebe

. ist das Thema des letzten und krénenden

Abschnitts bei unserem Verfasser, Sein
und Sinn der Welt, Deutung des perso-
nalen Mensch- und des Christseins samt
der Begriindung seiner Weltaufgabe hat
Dostojewski auf diese Idee der Allver-
bundenheit. und Gottgeborgenheit der

Kreaturen in der allumfangenden Liebe °
" schiitzung der Familie — zwar nicht das

gegriindet. Hier sicht er die Wurzel der
Verehrung und Anhiinglichkeit des Rus-~
sen fiir die heimische Erde des jheiligen
. RuBland‘. Frei von der Verirrung eines

Litel_'aturbericht

chthonischen Mutterkultes firbt sie die
Religiositat der ,anima naturaliter chri-
stiana‘ bis hinauf in den Kult der Pan- -
hagia. Das unendliche Wunder und der '
tiefste Aufbruch der ‘Alliebesumfangen-

heit der Kreaturen leuchtet auf in der

Christusgestalt. Erst im Licht und in der

Gefolgschaft des Gottmenschen gewinnt

der Mensch seine wahre Humanitit. In

.der Einsiedelei von Optina Pustyn hat

Dostojewski bei einem gemeinsamen-Be-~

such mit Solowjew ihren Zauber an sich

erfahren in jenem vorbildlichen Nach-

bild Christi, dem er im Staretz Sossima

seines Karamasow-Romans so plastischen

Ausdruck gegeben hat. "Aus solchem

Quell erwartet er die christliche Erneue~

rung nicht nur RuBlands — dem er dafiir

eine gleifhsam messianische Sendung zu-

schreibt —, sondern auch der europi-

ischen Christenheit insgemein. Denn der -
Llebe als der Muttersubstanz und Seele
alles: Guten und Sittlichen eigne die
wahre Schopferkraft und Ordnungsmacht
aus der Urtiefe des Seins, jenseits aller
Dimonie von Anarchismus und aller
Verfithrung zu Despotismus, Zwangs-
sozialismus, rellglosem und pohtlschem
Kollektivismus, jenen Ausgeburten der
Selbstsucht und Isolierung, der Nivellie-
rung und Vermassung, der Vermachtung
und Knechtung.

Die Mitleidsethik bei Dostojewski, die
sicH dem irgsten Feind und dem ver-
lorensten Menschen nochin Demut und
Liebe offen hiilt — wissend um die"Mit-
schuld der Menschheit an der Ur- und
Erbschuld, vertrauend auf die 18sende
Opferkraft der Erloserliecbe und ihrer
Ausstrahlung in der Bruderliebe der
Christen — ist von einer ganz anderen
metaphysisch-personalen Dimension als

- das von. Nietzsche verfehmte, von Scho- .

penhauer 1deahst1sgh verklirte Mitleids-
ressentiment; es ist auch tiefer als das
bloBe Helferethos einer rein humaniti-
ren Heilerziehung und Kulturethik. Nach
Dostojewski umfingt die Solidaritét aller
Kreatu® in Gottes Alliebe auch noch die
Gemeinschaft der Heiligen mit den Ver-.
worfenen des Gerichies. Sie reifit nicht
ab und 148t nur Raum fiir die Holle, wo-
fern der Verworfene sich selbst beharr-
lich im GotteshaB verschliefit gegen die
heimholende Kraft der Liebe.

Hat Dostojewski — trotz seiner Hod'l-

Ideal der ehelichen Gemeinschaft eigens
zur Darstellung gebracht, so hat er doch
das hohe Ethos christlichen Liebens



-

Literaturbericht

und Mitleidens besonders leuchtend ih
gewissen Frauengestalten seiner Romane
gestaltet, deren Licht sich grell abhebt
vom Hintergrund jener anderen Frauen-
gestalten in den gleichen. Romanen, die
eine "~damonisch-zerstérende Wirkung
tauf den Mann ausiiben. Immer wieder
bricht die Grundiiberzeygung durch:
grofler und erhabener, tiefer und ,,stir-
ker als das mystefium iniquitatis ist das
mysterium caritatis®.
Was im christlichen Menschehbild bei

Dostojweski allerdings ungebiihriich in .

den Hintergrund tritt, ist das Heils-
geschichtliche, und in eins damit das
Dogmatische und das Sakramentale, ganz
abgesehen von seiner Verzeichnung und
Verkennung des Hierarchisch-Autorita-
ren in der Einheit und Gemeinschaft der
Kirche. Es ist darum auch nicht entfernt
das christliche Menschenhild, um das sich
unsere Zeit in erneutem Ringen bemiiht,
aber es ist und bleibt einer der wertvoll-
sten Beitrige, den der Osten uns zum
Thema ,Mensch‘ und ,Christentum‘ zu
bieten hat.

2. Das Ringen der Zeit um das christ-
liche Menschenbild, wie es sich ‘gegen-
wirtig' im Westen abspielt, bringt das
andere Werk eines katholischen Theolo-
gen geradezu meisterhaft zur Darstel-
lung: Johannes Bapt Lotz S. J.
,,Das christliche Menschenbild im Ringen
der Zeit“. Untetr den drei Fiihrungstiteln:
Massenmensch und Persdnlichkeit, Angst
und Geborgenheit, Triebmensch und Gei-
stesmensch versetzt es uns mit kundiger
Leitung mittenhinein in den existenziel-
len Ernst der gegenwirtigen, vorab phi-
losophisch ausgetragenen Kampfsituation
um das durchgehende Doppelthema: 1.
Der Mensch christlich und nicht-christ-
lich gesehen; 2. der Christenmensch nicht-

] christlich und christlich gesehen. .

.Das- Bild des ,Massenmenschen* ist
gekennzeichnet durch Entpersénlichung,
Alltagsdurchschnitt, allgemeine - Ober-
‘fAichlichkeit, schwichliche und im Grun-
de unehrliche Haltungen. Die Charakteri-
stik bedient sich der Ausdriicke im all-
tiglichen Menschenverstand, fihrt sie
aber in jenem urspriinglicheren, tieferen
Sinn der Heideggerschen Existenzial-
analysen durch, mit denen sich der Ver-
fasser — hier wie auch anderwirts in
seinem Schrifttum — besonders vertraut
zeigt. Was man bei Heidegger aber ver-
gebens suchen wiirde, ist die hier ge-
botene Charakteristik des Durchschnitts-
Massenmenschen (und seiner unechten

-

149

-~

Haltungen). auf der christlichen Kultur~
und Daseinsébene. :

‘Der Massenmensch in seiner heutigen
Gestalt ist.das Frodukt einer Entwick-
lung, die mit einem tiibersteigerten Per- .
sonlichkeitskult in der Renaissance an-
hob~uand in der Vermassung des europi-
ischen Menschen im technischen Zeitalter
endete. Das aus dem Geist der Renais-
sance geborene humanistische Zeitalter
ist im Absterben begriffen. Der Tief-
punkt der Kurve an Substanzverlust des
europiaischen Menschen scheint sozu-
sagen erreicht. Burckhardt hat sich sei-
nerzeit dem Verfall vergeblich entgegen-
stemmen wollen mit einer Riickbindung
an das christliche Kulturerbe, aber ohne
Bindung an ein absolutes Christendum.
In unaufhaltsam fortschreitendem Sub-
stanzverlust niherte sich der europédische -
Mensch immer mehr jener #HuBersten.
Verflachung und Vermassung, in der er
vor dem Nichts seiner wahren Persén-~ -
lichkeit steht. Darum kreist Heideggers
Existenzanalyse immer um dieses
Nichts, von dem her der Mensch sich nun
erst wahrhaft verstehen kann und vor
dem er allein in riickaufholender Trans-
zendenz sein wahres Selbst gewinnen
kénnte, wenn sich ihm in der Ent-
schlossenheit zum Uberstieg iiber ein
selbstverlorenes innerweltliches Sorgen
und Besorgen ein Héheres erschlieBt, das
die Nichtung wirklich schlieft und in
Gericht und Gnade den Menschen zu sich
emporzieht: Noch hat Heidegger — wie
aus seinem Brief an Jean Beaufret iiber
das Thema ,Humanismus‘ hervorzugehen
scheint — den persénlichen Gott nicht
wiedergefunden, aber er ist unterwegs
zu ihm, wenn er schreibt: ,,Wie soll denn
der Mensch der gegenwirtigen Welt-
geschichte auch nur ernst und streng fra-
gep konnen, ob der Gott sich hahe oder
entziehe, wenn der Mensch es unterldfit,
allererst in die Dimension hineinzuden-
ken, in der jene Frage allein gedacht
werden kann? Das aber ist die Dimen-
sion des Heiligen® (vgl. Egon Vietta in
,Die Zeit' Hamburg. 22. 1. 1948, S. 4).

Das bedeutet immerhin schon wesent-
lich mehr, als das Ubermensch-Ideal bei
Nietzsche zu geben weif. Das Phantom
des Uberrfienschen will ja gar nicht eine
Uberwindung des Massendaseins brin-

-gen, sondern verewigt im Grunde nur

die Masse Mensch in ihrem Herden-
menschtum. Es berauscht sich an der
Aristokratie eines Herrenmenschtums,
dem die Masse nur als Leitersprosse zu



150

dienén hat fiir seinen riicksichtlosen
Aufstieg ohne Mitleid und Erbarmen,
ohne Moral und Gewissen, einzig sich
berufend auf. seinen vermeintlichen
Adelsbrief: Verpflichtung des unbeding-
ten Lebenswillens zur Macht und Uber-
macht jenseits von Gut und Bos.

Das christliche Menschenbild und das
antichristliche bei Nietzsche verhalten
‘sich nicht schlechthin wie These und
Antithese. Wie er trotz seines ,Anti-
christ’ nicht von Christus losgekommen
ist, so ist auch — wie Jaspers z. B. meint
— die Gottlosigkeit seines ,Zarathustra’
letztlichs vielleicht nur ein schauriger
Paroxysmus verdréngter Gottsehnsucht,
die sich in ihrer wirren Sprache selbst
niclit mehr als solche versteht. So wie
Nietzsche Gott und Christentum auffaft,
sind sie wie ein Sammelbecken der
lebensohnmichtigen - Triebe, Instinkte
und ressentimentgeladenen Wiinsche der
Herdenmenschen. Nietzsches Protest ge-
gen den Christengott und den Christus
der Christen -ist zutiefst sein Protest
gegen den Geist, in dem er den Vampyr
des Lebens, eine List der Vernunft und
der Moral der Herdenmenschen sieht.
Dieser Geistgottheit und diesem wvom
Gottgeist abgeleiteten Menschen setzt er
den Ubermenschen entgegen, den er aus
dem Blut und Trieb der Tiergottheit ab-
leitet, von dem der gegenwiirtige Mensch
nur die mifiratene, abgeirrte, kranke
Spezies auf den Kriicken des Geistes
darstellt.

Der dreifache Protest Nietzsches —
gegen Gott, gegen Christus, gegen den
Geist — ist geboren aus einem unbéndi-
gen Willen zum Leben, zu ungestillter
Lebensmacht. Das Nein zu Gott, dem un-
endlichen Leben in Person, schniirt aber
den Menschen ab.vom Quellgrund des
Lebens und reiBt ihn los von der empor-
reiBenden Kraft des ,Deus semper mai-
or'. Das Nein zu Christus ist das Nein
zum ,,strahlendsten Ja des Lebens*, wie es
in Christus in die Welt gesprochen ist
und gerade im Kreuze Christi als stirk-
stes Symbol des Lebens uns entgegen-
leuchtet: mortem moriendo destruxit,
vitam resurgendo reparav1t“ Und wenn
sich der Christ gerade im Namen des
Lebens zum Geist bekennt, so weiB er
sich zutiefst frei- von Leibfeindlidlkeit.
Das Geheimnis der -Menschwerdung im
fleischgewordenen Logos und der Glaube
an die Auferstehung des Fleisches allein
fun das schon aufs eindringlichste dar.

- Literaturbericht

Nietzsches Verrat am Geist, dieser
Wurzel und Wiirde der Einzelpersonlich-
keit, verkrampft sich im Heroismus ihres
uberheblichen Zieles ,Ubermensch‘ und
scheitert an Cil olchem Wahnevangelium
einer unmenschlichen Selbsterlésung und
Selbstvergottung. \

. GeméBigter ugd wesentlich besonnener
erscheint der Mensch in seinem rastlosen
Unterwegs und Stets-sich-voraus einer
ethischen Existenz bei Karl Jaspers. Er
sieht immerhin den ringenden Menschen
ganz positiv vom Géttlichen her als dem
Richtpol der menschlichen Transzendenz.
Aber es bleibt bei ihm bei der bloBen Be-
wegung zum Gottlichen hin., Fiir den
Philosophen jedenfalls bleibt dér trans-
zendente Gott schlechthin verborgen jen-
seits der Grenze, an der menschliches
Denken immer strandet und scheitert.

Gegenstand und Gegenwart wird Gott

immer nur in der positiven Religion, die
Jaspers zwar anerkennt, aber letztlich
doch wieder als innerweltliche Chiffre-
schrift dem symbolisch umkreisten Rit-
sel des Daseins tiberantwortet.
Kierkegaard, von dem die Existenz-
bhilosophie erste und entscheidende An-
regungen empfing, hatte als glaub1ger
Mensch und Christ die Transzendenz im

.wahrhaft transzendenten Gott des christ~

lichen Glaubens verankert. Aber die
protestantisch iibersteigerte Innerlich-
keif, die ihren Ernst auf ein absolutes
Paradox im Glaiibensinhalt stiitzen und
den Menschen nur in-einer extremen
Verelnzelung und Isolierung gegeniiber
einem Massen- und Scheinchristentum
zur wahrhaft christlichen Personlichkeit
kommen lassen will, fuhrt sich selbst in
den Folgerungen und ihren Forderungen
ad absurdum. Der Einzelne in seiner
Vereinzelung und Vereinsamung des
Kierkegaard’schen Theologismus ist kei-
ne Losung des Problems: wie- gewinnt
der Massenmensch seine wahre Persén-
lichkeit in wahrer Gemeinschaft zuriick.

Der Vermassung entspricht ihr Wider-
spiel in der Vereinsamung des modernen
Menschen, die ihrerseits wieder Aus-
druck der Ungeborgenheit, Unsicherheit
und zutiefst einer eigentlichen Lebens-
angst ist. Sie bricht beim modernen gott-
fernen Menschen durch alle Sicherungen
hindurch immer wieder durch, wenn auch
zumeist nur in der an die Welt verfalle-
nen, uneigentlichen Gestalt der umrein
innerweltliche Giiter besorgten Gebor-
genheit und einer vor bestimmten Ein-
zelinhalten jeweils bangenden , Furcht.



Sle kommt auf den verschiedensten Le-
bensgebieten zur Erscheinung. Die davon
wieder abgeleitete krankhafte Angster-
scheinung ist wohl-zu unterscheiden von
der Daseinsangst als metaphysische Wur-
zel, die zutiefst in der Kontingenz griin-
det und beim Substanzverlust der Gott-
geborgenheit akut erwacht und gleicher-
mafen die Dichter, die Philosophen, die
.Arzte und Theologen beschiftigt. ,,Eine
vielleicht so noch nie dagewesene Le-
bensangst ist der unheimliche Begleiter
des modernen Menschen . .. Dasein iiber~
haupt scheint nichts als Angst zu sein“
(Jaspers, beim Verf. S. 54).
Die verschiedenen Haltungen, in-denen
die Menschen der Angst begegnen und
sich mit ihr lebensmifig — bewuBt oder
unbewult auseinandersefzen, ist
grundverschieden schon beim ,stumpfen*
oder beim ,kindlichen® oder beim ,flachen’
Menschen, Beim stumpfen und. beim
kindlichen Menschen kommt es tiiber-
haupt nicht zu jenem Erleben der Angst,
das dem Menschen zu existenziellem
Heil den Durchbruch bereiten konnte.
Beim Menschen der selbstverlorenen, fla-
. chen Existenz und Alltagsverfallenheit
kommt es nur zum Ausweichen vor der
Auseinandersetzung mit der Grundangst
des Daseins, zu Weisen der Beruhigung
und Sicherung, die im Grunde nur eine
Flucht vor der Angst darstellen, mit der
sie nie fertig werden. Aber auch jene
kraft- und prachtvollen Meister der Le-
benskunst, wie Goethe einer war, ent-
behren bei aller GréBe doch der letzten
Tiefe. Ihr ,,Konigtum des grofien und
 edlen Menschen* bleibt letztlich doch be~
fangen in einer zutiefst nicht bewiltig-
ten Angst selbstgegriindeter Existenz,
. die nur um den Preis meisterhafter Ver-
schleierung und kunstvoller Verharm-
fosung erkauft ist.

Nimmt der Mensch die Auseinander-
setzung mit der Angst ernsthaft auf, in~-
dem er ihr nicht ausweichen und sie
nicht verschleiern, sondern bewuft durch
sie hindurchschreiten will, so mag er das
vielleicht versuchen in_ einer Riickwen-

dung zur Natur — ausgehend von dem’

Gedanken: naturferner, dem Leben ent-
fremdeter Geist sei zum Widersacher der
Seele geworden und habe den Menschen
den Dimonen eines technisierten Daseins
ausgeliefert und durch die kiinstlichen
Systeme der instinktfremden Sicherun-
gen zu jener Unechtheit gefiihrt, in der
ihn die Angst peitscht.

*  Literaturbericht -

“lung,

151

Aber auch diese vielfdltigen — dichte-
rischen und denkerischen — Haltungen
erweisen sich im Grunde als Flucht in
Illusionismen, von denen hinwiederum
sich der heroische Tragizismus (eine neu-
zeitliche Form des stoizistischen Ideals)
losreiBen und dem nackten Opferan-
spruch des Daseins in die Arme werfen
und gelassen seinen groBen Tod sterben
will. Wie immer das urtiimliche Grund-
bild beschaffen sein mag, auf dem sich
der Daseinswille zu unechten Formen
der Bewiltigung verleiten 148t, immer
wird durch alle Masken hindurch doch
der Krampf der Kompensation, das Res-
sentiment deg Resignation, der Verstel-
des Trotzes, der Verzweiflung
spiirbar bleiben. Wo aber der Krampf
einer vermeintlichen Selbsterldsung am
Wahn ihrer gottlosen Selbstvergttzung
zerbricht, da wei8 eine wohlberatene
Tiefenpsychologie und Seelenheilkunde
heute, daB ,das Problem der Heilung
letzlich ein religiéses Problem und da8
keiner wirklich geheilt ist, der seine reli-
gitse Einstellung nicht wieder erreicht
(C. G. Jung). :

Die christliche Losung versteht die Da- .
seinsangst als Ausdruck der kreatiir-
lichen Kontingenz, als Aus-gesetzt-sein
iiber dem Abgrund des Nichts in der
schlechthinnigen und durchgiingigen
Seinsabhéngigkeit -vom Schopfer- und .
Heilsgott. Damit ist des Menschen Heils-
angst im Bann des Heiligen und somit
gekennzeichnet durch das augustinische
,et inhorresco et inardesco’. Solange sie
in der Zucht und Lehre des Glatbens ver-
harrt, bleibt sie bewahrt vor dem Ab-
gleiten in die Formen der innerwelt-
lichen Furcht und ihrer Fehlsicherungen
als Flucht vor Gott. In ihrer Angst um
Gott und vor Gott gewinnt sie jene vom
Glauben angeleitete Gewalt der religi6-
sen Grundspannung als Furcht und Lie~.
be, die das Grundthema der biblischen
Heilslehre in  ihrer Aufhelluhg vom Al-
ten zum Neuen Bund darstellt. ,,Die voll-
kommene Liebe vertreibt die Furcht*
(1Jo 4, 18).

Das wahre Ganze und darum allein

ganz Wahre bietet sich nun einmal nur

im iiberzeitlich durchhaltenden und zeit-
michtig sich auch in der Gegenwart er-
weisenden katholischen Welt- und Men-
schenbild dar. Es wahrt die Wahrheits-
momente von Transzendenz und Imma-
nenz, Natur und Offenbarungsgeheimnis,
Person und Gemeinschaft und 148t sie zu



152
ihrem sein~ und sinngeméiBen Recht
kommen.

Bei der Prigung der christlichen Per-
sOnlichkeit sind vor. allem ausschlag-
gebend: die persgnliche Aneignung des
objektiven Glaubensgehaltes zur Inner-
lichkeit der lebensgestaltenden Glau-
benshaltung; sodann die hochgemute
Durchfiihrung einer wahrhaft christ-
lichen Existenz aus der Wurzel.gottfér-

~ miger Bild- upd Bildungskrifte im Auf-
stieg des Menschen, der im Heiligen auch
noch den Helden als sein natiirliches
Analogon weit unter sich 148t. Wie der
Selbstand der Person in der Leib- Chri-
- sti-Gliedschaft nicht aufgehoben ‘son-,
dern erhéht wird, so wird auch die Selb-
stindigkeit des Gew1ssens und der ganz
persénlichen Verantwortung bis in die
durch kein allgemeines Gesetz mehr zu
erfassende konkrete Situation des Ein-
zelfalles hinein nicht nur gewahrt, son-
dern geweckt und zur Hellhorigkeit ge-
gen den Antrieb des Geistes und seiner
Gabengnaden aufgerufen. Recht verstan-
den bedeutet die christliche Gnadenlehre
»den gewaltigsten Antrieb des mensch~-
lichen Tuns, der sich denken 148t“, und .
— so schlieBt ungefdihr der Verfasser —
»gerade im Namen des Lebens bekennen
wir uns zum Christentum®,

3. Ein drittes bedeutsames Werk ist das
{durch die nachkriegsbedingte Teuerung
liber seinen normalen Umfang tduschen-
de) Buch des Minsteraner Religionsphi-
losophen Steffes iiber ,Christliche
Existenz inmitten der Welt’. Es will der
,Bildung zum christlichen Menschen* die-
nen, die Méglichkeit aufweisen, wie ein
Mensch heute inmitten der Welt — an-

" gesichts aller Bindungen an die Welt —
als Christ existieren und ohne Auswei-.
chen vor den berechtigten Weltforderun-
gen zur Fille seiner menschlichen und
christlichen Existenz gelangen konne.
Schon in den einfithrenden Darlegungen
liber das gegenwirtige Ringen um den
Menschen gewinnt der Leser das Ver-
trauen einer zeit- und seelenkundigen
Fiihrung, die den dramatisch bewegten
Hintergrund der philosophischen und a-
christlichen religiésen Menschenbilder
treffend zu kennzeichnen und ihre wert-
vollen Gesichtspunkte als Ansatz fiir eine
Abhebung des christlichen Menschen~
bildes zu nutzen weil. Das an Umfang
und Grundgewicht bedeutsamste erste
Kapitel ,liber das Wesen des Menschen®
bringt in meisterhafter - Stoffbeherr-
schung einen Abri des Menschenbildes

* Literaturbericht

inrein natiirlicher Sicht und. weitet das
Bild zur theologischen Schau aus an
Hand der Schrift und unter dem Ge-
sichtspunkt von drei komplementiren
theologiegeschichtlicien Typen christ-
licher Anthropologie: Augustinus, Tho-
mas, Psacal-Newman. Die Lehre von der
Urstandsgerechtigkeit kommt wohl et-
was zu kurz. Im ganzen herrscht die phi-
losophische Sehweise vor. Das Ganze
dient ilibrigens nur der Grundlegung zu
der in den folgenden Kapiteln auszu-
fiihrenden christlichen Bildungslehre.
In den beiden nichsten, selbst wieder
mehr grundlegenden Kapiteln (iBer das
Wesen der Bildung im allgemeinen und
die religiése Bildung im besonderen be-
kundet sich wiederum die Meisterschaft,
die man beim Verfasser, der langjéhriger
Leiter des Miinsteraner Instituts fiir wis-

" senschaftliche Padagogik war, von vorn-

herein erwartet. Fiir die Leser dieser
Zeitschrift ist namentlich sehr ergiebig
das weitere Kapitel tiber die Bildungs~ -
giiter und Bildungsnormen der christ-
lichen Heilslehre: Die einheitliche Aus-
richtung der Bildung an Schépfung und
Offenbarung, die Prégung der christ-

-lichen Bildung durch die Heilstatsache

der Menschwerdung und ihre Erschlie-
Bung des Gottesreiches, das Vorbild des
Herrn in der Nachfolge Christi, die Wah-
rung und Erhthung, Befreiung und Bin-
dung der menschlichen Persdnlichkeit als
Glied Christi im Leib Christi, der die
Kirche ist.

Die weiteren funf Kapitel gehdren
offenbar als eine Gruppe enger zusam-
men. Sie stehen gleichsam unter dem
allgemeineren Fronttitel: Lebensvollzug
der christlichen Bildung inmitten dex
Welt. Die verschiedenen Sinnbereiche,
und ihre zugeordneten Werte, die dar-
gebotenen Bildungswerte und entspre-
chenden (natiirlichen - und {ibernatiir-
lichen, objektiven und subjektiven) Bil-

-dungskrifte werden in ihrem Ordnungs-

wert fiir eine wahrhaft christliche Exi-
stenz herausgestellt. Liturgie und Sakra-
ment, Opfer und Askese, Gemeinschaft
und Personlichkeit, Gebundenheit und
Freiheit, Fithrung und eigene Entschei-
dung, profane und religids~kirchliche
Autoritit, sowie das vielgestaltige Tu-
gendblld und seine Einheit werden in
ihrem Lebenswert und Bildungssinn auf-
gezeigt. In einem Schlufikapitel, das in
einen Rickblick und Ausblick miindet,
wird die Ausstrahlung der Bildungs-
krifte auf den Leib, die Kleidung, die.



Litera_turbericht .

-

Wohnung, den Arbeitsraum und das
* Werk in den profanen und religiésén Be-
reichen 'des Lebens und der Kultur dar-
- getan, der BRlick von der Wechselwirkung
zwischen Mensch und Umwelt bis zur
Hohe weltgeschichtlicher — profan- und
heilsgeschichtlicher — Perspektiven aus-
. geweitet, der konigliche Weg des freien
Christenmenschen zwischen falschem
Weltoptimismus und ebenso falschem
Weltpessimismus gezeigt als weltoffene,
weltverbundene und weltverantwort-
liche Existenz fern von weltversunkener
Selbstverlorenheit. , N

Das Buch ist eine reife, kostliche
Frucht; es ist von einer Weite, Fiille,
Dichte und gemeisterten Zusammen-
schau, die vom Wissen zur Weisheit em-
porfithrt und zu wahrhaft gebildeter
christlicher Existenz anleitet. Ein Buch
der Bildung im Sinn des Vorwortes: nicht
eine fertige Ware darzubieten, sondern
zu geistiger Auseinandersetzung anzu-
_regen, die ernster Priifung in eigener
Einsicht dienen will. Es mutet einen aus
diesem Buch so etwas an wie Seelen-
und Geistesverwandtschaft mit Peter
Wust, dem Trierer Landsmann des Ver-
fassers und seinem langjdhrigen Kolle-
gen in Miinster. Das Theologische darin
ist nicht so stark wie das Philosophische,
beides aber in einer Synthesis von christ-
~licher Philosophie und Theologie gliick-
lich vermd&hlt zu einer Art ,Summa de
homine®.

Nur ungern weist man auf die eine oder
andere Unebenheit hin. Wenn schon zur
Olbergnacht und Kreuzesverlassenheit
der Seele Jesu eine lingere Anmerkung
(S. 268) gebracht wird, dann wiirde man

‘lieber sehn, wenn nicht: von einem Ver- .

zicht auf die Gottschau gesprochen wiir-
de, die nie unterbrochen war, sondern
nur von einer geheimnisvolien Auf-
hebung ihrer Auswirkung auf die lei-
densfihige Seele. Wiirde heute doch auch
wohl Schell anerkénnen miissen, dal wir

in Darlegungen tiber diese ,crux theolo--

gorum‘ — etwa bei de la Taille oder Gal-
tier — besser belehrt sind. Der aus dem
messianischen 'Leidenspsalm als Gebet
iibernommene Klageruf der Gottverlas-
senheit am Kreuze ist gewiB nicht erst
,verstindlich‘, wenn man ein Untertau-
chen der Seele Christi in die dunkle
Nacht des Glaubens ohne Gottesschau der
héheren Seele annimmt. — Anbetung,
Demut, Reue (S. 207) ordnet die theologi~
sche Tugendlehre nicht den Wirkungen
der theologischen Tugend der Gottes-

;

153

liebe ein, obschon sie in der Liebe die all~

"beseelende ,radix et forma virtutum‘ er-

kennt. — Nach dem hl. Thomas gibt es
neben den gittlichen Tugenden nicht nur
anerworbene sittliche Tugenden, sondern
auch eine die spezifisch christliche Sitt-
lichkeit begriindende und tragende gna-

denhafte Mitgift sittlicher Tugenden, die

zum ,comitatus gratiae virtutum et dono-
rum‘ gehdren. Ihr Ertlichtigungswert liegt
nicht etwa nur in einer ,,Sicherung irdi-~
scher Werte zur natiirlichen Vollendung,
die zugleich eine gewisse Bereitschaft fiir
das tibernatiirliche Leben in sich schlieBt*
(S. 211). Tiefer und richtiger sieht darin
etwa Garrigou-Lagrange, Mystik und

- christliche Vollendung‘ (Augsburg 1927,

S. 441f). — Auch die christliche Demut ist
in ihrem spezifisch christlichen Sinn we-
der von der ,maze‘ noch von der Seins-
freue her sinnganz zu erfassen, wenn
man nicht die Christférmigkeit der Kreu-
zestheologie zuhéchst darin sieht (vgl
S. 269).

4, Und schlieBllich noch ein kleineres

“Werk iiber ,Dds christliche Bild des

Menschen aus der Feder des Bamberger -
Hoehschulprofessors Ludwig Faul-
haber Es ist aus Volkshochschulvor-
fragen entstanden. Sein Ziel war dort
wie hier: Kklare Herausstellung der
Grundwahrheiten iiber den Menschen
aus philosophischer und theologischer
Schau. Schépfung und Mensch, Stoff und
Leben, Sinne und Geist, Freiheit und
Unsterblichkeit, Einheit von Leib-Seele-
Geist, um diese bekannten Problem-
kreise bewegen sich die Ausfuhrungen
der ersten fiint Kap1te1 ‘Weitere vier Ka="
pitel iiber die theologisthen Themen von
der Urstandsgerechtigkeit, von der Ur-
und Erbschuld, von der Erlésung und
schlieBlich der Verklirung bilden den
kleineren zweiten Teil.

Es ist offensichtlich Wert gelegt atif
klare, fast schulmiBige Darstellung, be-
griffliche Klidrung, gedankliche Gliede~
rung und Verknupfung in der Stoffdar-
bietung, wie sie durch das Ziel der Schrift
geboten war. Die Benutzung fiir dhnliche -
Aufgaben in der Darstellung einer
christlichen Afithropologie vor weiteren
Kreisen wird gewil im Sinne des Ver-
fassers aus Eigenem noch viel mithinein-~
geben in das, was hier nur als Geriist
und Leitwerk dargeboten werden sollte.

So wird man zum Schépfungskapitel
mit seinen ldngeren Ausfiihrurigen {iber
das Abstammungsproblem etwa die Ab-
handlung iiber ,Die Deszendenztheorief



154 ' Buchbesprechungen

heranziehen kénnen, die Oskar Kuhn in

derselben Schriftenreihe (Philosophische.

Abteilung Heft 4—6) herausgegeben hat;
wie man umgekehrt bei der Beniitzung
von Kuhns Buch manches an Faulhabers
Anthropologie berichtigen wird. DaB
allerdings dort unter den philosophi~
schen Bewelsen nur dem metaphysischen
eine eigentliche Gewillheit, den andern
nur eine hohe Wahrscheinlichkeit zu-
erkannt wird, ist zwar nach strenger
aristotelischer Terminologie (aber auch
- nur dann) richtig. Aber weder die skoti-
stischen Bedenken, noch die erkenntnis-
kritischen Einwendungen der neueren
Philosophie, noch auch die Befunde aus

der vergieichenden Religionswissenschaft

brauchten das philosophische Thema von
der Unsterblichkeit der Menschenseele

so zweideutig zu durchsetzen, wie es hier”

geschehen ist.

Alles in allem zeigt unser Buchbericht,
daB die christliche Philosophie und Theo-
logie die Selbstnot des heutigen Men-
schen hért und versteht und ihren gei-
stigen Beitrag zum seelischen Wieder-
aufbau und Heimfinden zu leisten be-
strebt ist. Die so lang ersehnte allseitige
,Summa de homine‘ steht immer noch
aus, hilt aber die Arbeit wach und in
Atem.

BUCHBESPRECHUNGEN

Auer Franz, Alttestamentliche From-
migkeit. (Reden und Vortrige der Hoch-
schule Passau, VI). Niirnberg, Bamberg,
Passau, Glock und Lutz- 1947, 28, 8°.

Auf so knappem Raum kann ein so
weites Thema naturgemifl nur in all-
gemeinen Grundziigen behandelt wer-
den. Der Grundbegriff fiir die Alttesta-
mentliche Frommigkeit (atl. Fr.) ist die
Gottesfurcht. Dieser weite und tiefe Be-
griff schlie3t als Wesensbestandteile ein:
Furcht im engeren Sinn, Glaube und
Liebe. Davon handelt der V{. im eigent-
lichen Hauptteil seiner Studie (S. 8—20).
Im vorbereitenden ersten Teil bejaht er
die Frage, ob es im alten Israel iiber-
haupt wahre Frommigkeit, d. h. echte
persénliche Beziehung zu Gott gegeben
habe (S. 5—8). Der SchluBteil befat sich
mit der Weiterentwicklung der atl. Fréom-
migkeit wihrend der Exils- und Nach-
exilszeit. (S. 20—26). — Der Verfasser
verfolgt mit seiner Arbeit aber auch
einen praktischen Zweck: ,Eine be-
w u B t e Korrektur der (heutigen christ-
lichen) Frommigkeit wollen diese Worte
iiber AlttestamentlicheFrém-
migkeit erzielen“ (S. 5). Gerade die
Grundhaltung echter Ehrfurcht dem hei-
ligen Gott gegeniibetr fiihrt den From-
men zu einem unerschiit¢éerlichen Glau-
ben, zum Gehorsam gegen Gottes Gesetz
und damit zu jener echten Gottesliebe,
die nach dem Worte Christi wesentlich
im Halten der Gebote besteht. Vgl. Jo
14, 15, 21.

Die Formulierung: ,,Altes und Neues
Testament zusammen ergeben eine wah-
re und echte Gottesfurcht* (S. 13) konnte

vielleicht .die Meinung nahelegen, als ob
das Neue Testament fiir sich allein die
Gottesfurcht im engeren Sinne nicht
kenne, und darin sei ‘der Grund zu
suchen fiir jene Méngel in der heutigen
christlichen Frommigkeit, auf die der
Verfasser im Verlauf seiner Arbeit zu
sprechen kommt. Er hiitte darum darauf
hinweisen koénnen, dal auch das Neue
Testament ganz unmifBverstindlich von
der Furcht Gottes spricht (vgl. z. B.
Mt 10, 28; Phil 2, 12), und daB somit auch
die Furcht Gottes nicht etwas ist, was
‘nur und erst wieder aus dem AT in die
christliche Frommigkeit heriibergenom-
men werden mii3te. Richtig aber ist, dai
das AT, vor allem auch durch die zahl-
reichen Vorbilder seiner Frommen, diese
Seite der Frommigkelt (die Gottesfurcht)
uns nachdriicklich vor Augen stellt.

Die kleine Studie ist wohl geeignet, zu
einer Uberpriifung unserer heutigen
Frommigkeit im Lichte der atl. Offen-~
barung und zum weiteren Eindringen in
den unerschopflichen Reichtum des AT
gerade auch unter der Riicksicht ,From-
migkeitsleben‘ anzuregen.

Augustin Hartle S. J.

Wikenhauser Alfred, Offenbarung
des Johannes (Regensburger Neues Te-
stament 9. Bd.), Regensburg, Gregorius-

- Verlag, vorm. Friedrich Pustet 1947. 143,

gr. 8°. Kart. RM. 6.—, geh. RM. 17.50.

1. Eine apokalyptische Zeit, wie wir sie
erleben, fiihrt mehr als eine andere glau-
bige, suchende Menschen zum letzten
Buch der Bibel, der Geheimen Offen-

N





