Uber Visionen und verwandte Erscheinungen’
Von Karl Rahner S.J., Pullach bei Miinchen

Vorbemerkung der Schriftleitung: Wer heute etwas zu dem
Thema ,,Visionen®, ,,Muttergotteserscheinungen” sagt oder schreibt, findet schnell
einen Kreis interessierter Zuhérer, der sich zum gréfiten Teil aus ebenso fanati-
schen Anhiingern wie Gegnern der zur Diskussion stehenden Vorfille zusammen-
setzt. Nur wenige sind imstande, ein gesundes, an der Lehre der Offenbarung
und der Tradition der Kirche geschultes Urteil abzugeben. Und doch ist diese
»Sana doctrina“, die weder der Leichtgldubigkeit noch dem Rationalismus das
Wort redet, gerade auf dem Gebiet auSergewthnlicher religiéser Erfahrungen so
wichtig, da durch sie das Tor zu mancherlei Ubeln des religiosen Lebens auf-
_gestoBen werden kann, wie die Gegenwart stéindig beweist. Die folgenden Aus-
filhrungen machen es zum Teil dem Leser nicht leicht; sie verlangen ein sorg-
filtiges Studium. Wer sich dieser Arbeit nicht unterziehen will, sollte sich darum
vor selnem Gewissen und noch mehr in der Offentlichkeit eines Urteils iiber den
zur Frage stehenden Gegenstand enthalten, um nicht noch mehr Verwirrung in
die schon ohnedies verwirrten Geister unserer Zeit hineinzutragen.

‘In aufgeregten Zeiten werden die Gemiiter der Menschen nicht blo8 von
den Ereignissen selbst bewegt, sie schauen auch aus nach einer Deutung
dieser gegenwirtigen Ereignisse und nach einer Verheifung fiir die Zu-
kunft. Und wenn es gliaubige Menschen sind, dann wissen sie, daB die
Deutung der Gegenwart und die Verheifung der Zukunft letztlich nur
bei Gott zu finden sind. Dann hoffen sie, da3 dieses deutende und ver-
heiBende Wort Gottes ihnen moglichst deutlich und eindeutig zuteil werde.
Sie schauen nach Menschen aus, die den Anspruch machen, dieses besondere
Wort des Himmels vernommen zu haben, und sind gern bereit, diesen zu
glauben. Diese ,Glidubigkeit* braucht noch nicht notwendig darum ver-
. dédchtig zu sein, weil sie getrieben ist von der Not des Daseins. Denn warum
sollte diese nur den Menschen verstéren und Schreckbilder und Wunsch-
traume aus den dunklen Tiefen seines eigenen Herzens aufwiihlen und
nicht auch geneigt machen, sich der wahren Botschaft von oben zu 6ffnen,
vor der ein sattes, selbstzufriedenes Dasein sich die Ohren verstopft? Bei-
des ist moglich. Weil aber beides moglich ist, entsteht die Frage, was im
Einzelfall diesem Ruf der gequilten Herzen antworte: das’leere Echo, in
dem man, ohne es zu merken, nur sich selber hort, oder die Antwort, in der
man Gott vernimmt? Diese Frage nach einem Kriterium zur Unterschei-
dung der Propheter und ihrer Stimmen und Gesichte wird so immer wieder
einmal in der Kirche dringend. Da8l sie es heute wieder ist, wer wollte
dies bezweifeln? Allenthalben geschehen Gesichte, iiberall finden die Bot-
schaften der Visionidre Aufmerksamkeit in frommen, leichtgliubigen und
skeptisch kiihlen Menschen. : ’

1 Dreierlei sei zu Beginn gleich angemerkt: Der Aufsatz kann nicht zu allen
Fragen Stellung nehmen, die mit dem Thema verbunden sind. So z. B. wird
kaum etwas gesagt werden tiiber betriigerische oder eigentliche krankhafte ,Er-
scheinungen®. Auch das Problem der Zukunftsprophezeiungen ist kaum gestreift,
obwohl es wichtig wire. Die Literaturverweise sodann sind ebenso aus Raum-~
mangel nur spirlich und beispielsweise gebracht. Endlich sind die Hinweise auf
die Einzelvorkommnisse nur als verdeutlichende Beispiele gemeint, chne da8
damit fir oder gegen einzelne ,,Erscheinungen” Stellung genommen werden soll.



180 Karl Rahner S. J.

Wenn man so nach grundsétzlichen Beurteilungsmoglichkeiten solcher Er-
scheinungen fragt, unternimmt man, auf das praktische Ergebnis gesehen, .
einen ziemlich hoffnungslosen Versuch: die skeptischen Gemdiiter sind ja
schon von vornherein fertig mit ihrer Antwort: Schwindel oder Hysterie,
LJAftermystik“. Und fiir sie sind alle solchen Vorkommnisse nur Gegen-
stand ihrer Entriistung, die sich je nach Temperament rationaler oder

Adogmatis'cher Argumente bedient. Auch dogmatischer: daB die Sucht nach

Erscheinungen von der wahren Frommigkeit Christi und der Bibel ab-
lenke, daB die Botschaften albern, Gottes nicht wiirdig oder dogmatisch
unkorrekt seien usw. Die aber, die willig sind fiir solche Geschehnisse,
werden bei solchen Uberlegungen nur ungeduldig, schelten sie Rationalis-
mus und Kleingldubigkeit, empfinden sie als unfromm und vorwitzig®

Und doch soll der Versuch gewagt werden, etwas zu den , Visionen“ zu
sagen. Nicht zu bestimmten Einzelerscheinungen, denn dazu fehlen die Vor-
aussetzungen, die genaue Kenntnis der Fille und die Méglichkeit, sich nach
Umstinden und Einzelheiten zu erkundigen, die man ‘wissen miifite (die
aber in den meist sehr schwungvoll und allgemein gehaltenen Berichten
nicht gegeben werden), um sich ein Urteil bilden zu kénnen. Sondern iiber
Visionen im allgemeinen. Vielleicht dient es doch dem einen oder andern.

Wir reden dariiber zu gldubigen Christen, setzen also die ihnen eigenen
Uberzeugungen voraus. Wir suchen dariiber zu sprechen in nfiichterner
Weise mit Berufung auf eine christliche Theologie und Philosophie. Denn
diese haben in dieser Frage mitzusprechen. Und es muB den eifrigen Ver-
techtern solcher Erscheinungen gesagt werden, dal es von vornherein ein
schlechtes Zeichen fiir diese Vorkommnisse wire, ‘wollten sie sich nicht
willig, geduldig und ehrlich einer niichternen und kritischen Priifung aus- -
setzen. Die wahren Mystiker haben sich gegen eine solche Priifung nicht
gesperrt. Die Klassikerin der Mystik, Theresia von Avila, hatte mehr Angst
vor frommen, aber halbgescheiten Beichtvitern als vor subtilen Theo-
logen®. Echte Erscheinungen arbeiten nicht mit einem Erpressungsmandover,
das die Strafen des Himmels androht, wenn man nicht gleich bereit ist,
zu allem Ja und Amen zu sagen®. Ja, von einem Diadochus von Photike bis
zu Johannes und Paul vom Kreuz betonen Lehrer der Mystik, dafl es gar
nichts schade, wenn auch eine e chte Vision abgelehnt werde. Ein Ignatius,

2 Manchen Leuten ist nicht zu helfen: als man dem Sammler der Offenbarun-
gen der Maria Lataste vorhielt, ganze Stellen daraus seien bloBe Ubersetzungen
aus Thomas von Aquin, erwiderte er: wenn Gott sie dem hl. Thomas inspiriert
habe, konne er sie doch auch der Marie Lataste wiederholen. Allerdings vgl.
A. Poulain, Graces d’oraison!! (Paris 1931), S. 3551,

3 Vida cap. 5 (Obras edit. Silverio de Santa Teresa I [Burgos 1915} S. 28);
Camino cap. 5 (III 31 £f); Moradas VI, 8 (IV 159). .

4 So sagt z. B. in einer Erscheinung unserer Tage die Erscheinung zur Visio-
narin ,, .. es wird eine Zeit kommen, da wirst du ... furchtbar verleumdet
werden, denn der Teufel weil die Menschen zu blenden, daB sich sogar die
Besten tauschen lassen ... Ein schreckenvolles Wehe verkiindet der Vater denen,
die sich seinem Willen nicht unterwerfen“. Kurz zuvor wurde dieser Wille mit
den Wiinschen der Erscheinungen identifiziert. Diese aber bezogen sich z. B. auf
den ,,geweihten Samstag" und den ,Immakulata-Rosenkranz®.



Uber Visionen und verwandte Erscheinungen 181

der von Mystik wirklich etwas verstand, rdumt nicht nur dem Glauben,
sondern auch der Vernunft solchen Offenbarungen gegeniiber ein Ein-
spruchsrecht ein®.

- Es versteht sich von selbst, daB in diesem engen Rahmen nicht alle
Punkte zur Sprache kommen konnen, die ein Leser vielleicht behandelt zu
sehen wiinscht. Wenn ein in solchen Fragen bewanderter Leser aus diesen
Zeilen den Eindruck hat, nichts Neues zu erfahren, so sei dies ihm von
vornherein zugegeben: es sollte, aufs Ganze gesehen, nur wiederholt wer-
den, was die traditionelle Theologie der Mystik iiber diese Dinge sagt;
Wenn da und dort (vielleicht in Richtung auf noch gréBere Vorsicht) dariiber
hinaus etwas gesagt wird, so wird das natiirlich mit der Problematik einer
Privatmeinung belastet sein, die soviel wert ist und nicht mehr als ihre
Griinde. Jedoch ist dann ein Doppeltes zu beachten. Einmal: auch der
Einzeltheologe hat das Recht, seine Meinung zu duBlern. Auch Erscheinun-
gen, die irgendeine kirchliche ,,Approbation“ haben, diirfen von ihm kritisch
gepriift und in Zweifel gezogen werden, sofern er dies nur mit geziemen-
dem Respekt vor der (darin nicht unfehlbaren) Kirche und der Sache ‘tut®.
Und dann: selbst wenn eine Theorie der Visionen, ihrer mdoglichen Ur-
spriinge und Kriterien mit sehr viel Hypothetischem arbeiten muf, ist sie
nicht iiberfliissig und nutzlos. Denn dort, wo der iibernatiirliche, von Gott
gewirkte Ursprung einer Vision behauptet wird, ist diese Behauptung zu
beweisen, nicht vorauszusetzen; der Bejaher, nicht der Zweifler oder Ver-
neiner hat nach allen Grundsitzen der Theologie die Beweislast. Solange
also nach einer auch nur verniinftig wahrscheinlichen, wenn auch in sich

% Ignatius, Brief vom 27. 7. 1549 (Mon. hist. S. J. Ignatiana 1, XII 632 £ff).

% So erklirte z. B. eine réomische Behorde 1877 (ASS XI 509 ff; bei de Guibert,
Documenta Ecclesiastica christianae perfectionis studium spectantia [Rom 1931]
n. 1005) von Erscheinungen wie Lourdes und La Salette: eiusmodi apparitiones seu
revelationes neque approbatas neque reprobatas vel damnatas ab Apostolica
Sede fuisse, sed tantum permissas tamquam pie credendas fide solum humana
iuxta traditionem, quam ferunt, idoneis etiam testimoniis w«c monumentis con-
firmatam. Der. darm ausgesprochene grundsitzliche Standpunkt ist auch durch
die Einfithrung (1907) des Festes der Erscheinung von Lourdes nicht aufgehoben.
Der zitierte Text wurde nimlich von der Enzyklika Pius’ X. ,,Pascendi® als all-
gemeiner Grundsatz wiederholt. Uber die Maglichkeit, von dem Urteil der Kirche
in solchen Dingen abzuweichen, vgl. z. B. Benedikt X1V., De servorum Dei beatif.
et beatorum canonizatione III cap. ultimum n. 15 (opera omnia tom. 111, Venedig
1767 S. 277): posse aliquem, salva et integra fide catholica, assensum revelationi-
bus praedictis (d. h. von der Kirche gebilligten) non praestare et ab eis recedere,
dummodo id fiat cum debita modestia, non sine ratione et citra contemptum.
Ahnlich 1. c. IT cap. 32 n. 11. Fiir genauere Unterscheidungen iiber die Tragweite-
kirchlicher Approbation solcher Dinge und iiber die verschiedenen méglichen
Arten des ,,Glaubens® an solche Visionen vgl. z. B. E. Michael, Allgemeine kriti-
sche Wiirdigung der Privatoffenbarungen: ZkTh 25 (1901) 385-—400; J. Zahn,
Einfithrung in die christliche Mystik? (Paderborn 1918) S. 568—575. Weitere
Literatur bei H. Lais, Eusebius Amort und seine Lehre iiber die Privatoffen- .
barungen (Freiburg 1941) S. 85; M. J. Comgar, La crédibilité des révélations
-privées: La Vie spirituelle 53 (1937) Suppl. 29—48. Man wird allerdings gegen
Congar mit Otto Karrer (Privatoffenbarungen und Fatima: Schweizer Rund-
- schau 47 (1947) 488! und E. Dhanis (Bij de Verschijningen en het Geheim van
Fatima [Brugge 1945] S. 38) sagen diirfen, dal seine Unterscheidung zwischen
gewdohnlichen kirchlichen Approbationen und einigen wenigen besonderen, d1e
eine festere Zustimmung fordern, nicht bewiesen ist.



'182 Karl Rahner S. J.

hypdthetischen, allgemeinen Theorie der Visionen eine bestimmte Erschei-
nung ,natiirlich® erklart werden kann, kann der Erweis der Ubernatiirlich-
keit einer bestimmten Erscheinung nicht als erbracht gelten.

I. Die Moglichkeit und theologische Bedeutung
von Privatoffenbarungen und Visionen

Die Méglichkeit einer Privatoffenbarung durch Visionen und da-
mit verbundenen Auditionen steht grundsétzlich fiir einen Christen fest.
Gott kann' als personlicher, freier Gott sich dem geschaffenen Geist ver-
nehmbar machen, nicht nur durch seine Werke, sondern auch durch sein
freies, persinliches Wort. Und dies auch in der Weise, daB diese Mitteilung
Gottes nicht einfach Er selber ist (in der unmittelbaren Gottesschau oder
in der von allem begrenzten Inhalt entleerten Weite des begnadeten Gei-
stes), sondern auch (fiir einen Christen, der an die Inkarnation Gottes
glaubt, ist das wesentlich) in der Weise, daB diese Mitteilung mit einem
Hier und Jetzi, mit einem bestimmten Wort, Befehl, mit einer begrenzten
Wirklichkeit oder Wahrheit verbunden ist, und zwar so, daB sie geschieht
oder verbunden ist mit dem ,,Erscheinen® eines der sinnlichen (inneren oder
HuBeren) Wahrnehmung gegebenen Gegenstandes’, der Gott, seinen Willen

7 Daf3 wir auf diese Weise (entgegen der unmittelbaren Empirie der iiblichen
visionéren Erlebnisse) von der Mitteilung des unendlichen, unbegrenzten Gottes
selbst an den Menschen her auf das konkretere Phdnomen der Vision sehen, ist
uns bewuft. Die Berechtigung dieser Einreihung in diesen Zusammenhang,
die sofort die Relativitit der Visionen deutlich macht (sie sind dann gleich von
Anfang an nie das Eigentliche), muBl sich spiter erweisen. Auf die damit noch -
angeriihrten weiteren Probleme iiber das Verhi#ltnis zwischen dem sich offen-
barenden unendlichen Gott und dem ,,Zeichen* (Wort, Bild, Menschheit Christi,
Sakrament) und der entsprechenden Zweieinheit auf seiten des antwortenden
menschlichen Aktes kann hier natiirlich nicht eingegangen werden. — Nur eines
sel bemerkt: in einer gewissen Hinsicht, so kénnte man sagen, entspricht die
Zweieinheit von Gott und Zeichen im Visioniiren, die vom Zeichen her einen
»Eeschichtlichen® Charakter erhilt, mehr dem Grundcharakter des Christentums
als eime unio mystica bloB ,bild“-loser Art, bei der das alte Problem immer
wieder aufbricht, ob solche Frommigkeit der reinen Geisttranszendenz eigentlich
christlich sei. Jedenfalls bleibt sle es nur, wenn einerseits gesehen wird, daB auch
eine solche Geistmystik, solange wir fern vom Herrn pilgern, sich als grund-
séitzlich bloB auf dem Weg seiend wissen muB, daB sie anderseits sich begreifen
muf als Mitvollzug der Kenose Christi (er allein lebt die wahre mystische ,,Ent-
leerung® durch das Kreuz, Tod und Grab), daB weiter solche bildlose Mystik,
die Gott in sich zu ergreifen sich auf den Weg macht, dieses von Gott aus Gnade
geschenkte Unterfangen nochmals in seine freie Verfiigung gibt, Thm, der, weil
er mehr ist als reiner Geist, einmal auch dem ,bildlosen* Mystiker sich als der
Gott der verklirten Erde erweisen wird, daB endlich solche Entwerdung im
Menschen der Erde letztlich nicht im Training reiner Innerlichkeit gelingt, son-
dern nur in dem realen Geschehen, das Demut, Dienst, Nichstenliebe, Kreuz und
Tod heifit und den Abstieg Christi mitvollzieht, der seine Seele verliert nicht
direkt an den Gott iibéer allen Namen, sondern an seine armen Briider, denen
er dient. Anderseits ist von dieser inkarnatorischen Grundstruktur der un-
vermlischten Einheit Gottes und des Geschopflichen aus auch wieder zu
begreifen, dal man i m Zeichen (auch in der Gestalt der Vision) Gott nur hat, -
wenn man das Zeichen nicht so festhilt (,,noli me tangere“), als sei es das End-
gliltige und Eigentliche, Gott selbst, sondern immer wieder es bejahend iiber-
schreitet, es ergreifend loslast.



Uber Visionen und verwandte Erscheinungen 183

usw. reprisentiert und offenbart. DaB es solche geschichtlichen Erscheinun-

gen Gottes im geschopilichen Zeichen gibt, das bezeugt die Heilige Schrift.

Was theologisch zur grundsitzlichen Moglichkeit solcher. Visionen und

Offenbarungen zu sagen ist, faBt z. B. Joseph a Sancto Spiritu in sehr klarer

Nuancierung zusammen: fuisse aliquando veras revelationes et prophe-

tias maxime tempore legis scriptae certum est de fide; immo in ipsis fides

nostra fundatur. Dari etiam in tempore legis gratiae ... Dari etiam veras

revelationes et prophetias p ost primitivam Ecclesiam, licet non sit ita

certum, non potest tamen absque temeritatis et impietatis saltem nota
negari®, '

" Wer also die absolute Moglichkeit von besonderen Offenbarungen leug-
net, verst6Bt gegen den Glauben, wer bestreitet, daB solche auch nach der
Zeit der Apostel noch vorkommén konnen, versto8t gegen eine theologisch
sichere Lehre, Dariiber ist weiter nichts mehr zu sagen. Jeder muf sich
aber, will er ein Christ sein, fragen, ob er nicht in einer Haltung lebt, die
solcher Offenbarung Gottes von vornherein verschlossen ist, und ob er
nicht nur darum den visiondren Geschehnissen in der Schrift billigend und
glaubend gegeniiberzustehen scheint, weil sie ihm — gewohnt sind, nicht
aber, weil sie in ihm nicht sofort auf einen rationalistischen Protest stofen
wiirden, wenn sie ihm neu begegnen wiirden.

Zwei Dinge sind aber doch auch den durch die Schrift bezeugten visio-
néren Geschehnissen gegeniiber zu bedenken. Einmal: sie sind unter sich
sehr verschieden: Traumgesichte, eigentliche Erscheinungen von Engeln,
von Menschen des Jenseits, bloBe Auditionen, ekstatische Verziickungen
usw. Ihre Verschiedenheit schon zwingt dazu, sich die Frage zu stellen,
w a s sich nun eigentlich bei den einzelnen Vorkommnissen begibt; m. a. W.
mit der gldubigen Annahme der Schrift, da 8 es solche visiondren Erleb-
nisse als gottgewirkt gibt, ist noch nicht eben sehr viel erreicht. Erst wenn
deutlich wird, w a s sie sind, kann diese grundsitzliche Anerkennung fiir
die Beurteilung spéterer dhnlicher Geschehnisse bedeutsam werden. Und
zweitens: das NT bezeugt, daB mit Jesus Christus und seiner Offenbarung
das Ende der Zeiten gekommen ist, daf das Heilshandeln Gottes an der

" Menschheit in ihm seine entscheidende und grundsitzlich uniiberholbare
und definitive Phase erreicht hat. o

V or Christus war im geschichtlichen Dialog zwischen Gott und Mensch-
heit, den wir die Heils- und Weltgeschichte nennen, in jedem Augenblick
immer alles noch offen, in das freie, dem Menschen nicht enthiillte, noch
zu erwartende geschichtlich eintretende Ereignis des Ratschlusses Gottes
gestellt. Es konnte sich heilsgeschichtlich wirklich noch etwas ereignen, was
es bisher noch nicht gab: ein neues Gesetz durch Gott erlassen werden,
ein Bund gestiftet oder abgetan werden, Zorn oder Gnade erscheinen, kurz:
aus den urnausdenkbaren Méglichkeiten des freien Gottes, dieses oder
jenes, damals dieses, jetzt jenes Wirklichkeit werden, und dieses Ereignis-

8 Joseph a S. Spiritu (1609—1674), Enucleatlo mysticae theologiae S. Dlonyéii
Areopagitae (editio critica Rom 1927), I q. 24 (S. 106). .



184 Karl Rahner S. J.

hafte des Handelns Gottes war fiir den Menschen unerwartet und mu8te
als unberechenbare Verfligung Gottes in Gehorsam hingenommen werden.
Solche Ereignisse des Eintretens neuer Heilszeiten konnten sich (ja muB-
ten sich) ereignen in visiondren Zustinden (in den Gottesbegegnungen der
Propheten, in der Botschaft des Engels, in der Audition des Petrus usw.).

Jetzt aber ist die ,letzte Zeit“, nicht vorlaufig, sondern so endgiiltig, da
wir im Aon Jesu Christi nichts mehr erwarten diirfen, was unsere Heils-
situation grundlegend veridndern kénnte (wie es die adventistischen Men-
schen vor Christus nicht nur durften, sondern grundsitzlich muBten); son-
dern wenn wir nun etwas ,erwarten®, nach etwas Ausschau halten, was
von der heilsgeschichtlich grundlegenden Qualitdt ist wie etwa der Bundes--
schluB3, der Tod Christi, die Gesetzesabschaffung, die Stiftung der Kirche,
dann ist auf dieser Ebene nur noch eines fiir uns méglich: das Ende der
Zeiten, die Wiederkunft Christi. Und weil es so ist, darum ist der Tag des
Herrn wirklich nahe, weil zwischen Christi erster und zweiter Ankunft
sich kein eigentlich neues gottliches Handeln mehr ereignen kann,
und so im Sinne der Heils-Zeit, deren Zisuren von Gottes Neues stiften-
dem Handeln bestimmt werden, die Zeit zu Ende ist’.

Diese Selbstversténdlichkeit der Dogmatik muf} sich aber auch in der
Haltung der Christen ausprigen, auch gegeniiber den Visionen und &hn-
lichen Vorgingen'. Nicht blo8 unter Berufung auf ein metaphysisches
Geistesideal und wegen der Theoreme einer danach ausgerichteten philo-
sophischen Mystik ist die christliche Mystik mifitrauisch und zuriickhaltend
gegeniiber Visionen, sondern auch aus diesem spezifischen christlichen
Grund: ,novissime“ (zuletzt und einmalig) hat Gott in seinem Sohn ge-
redet. Nur wo solche auch nach dem einmaligen und endgiiltigen Ereignis
der Offenbarung Christi noch méglichen Visionen und dhnliche mystische
Geschehnisse zuriickverweisen auf diese Offenbarung Christi, nur wo sie so
auf- und angenommen werden, kénnen sie, christlich gesehen, echt sein'.
Wo sie sich aber — wenn auch in christlichem Gewand, auch als Erschei-
nungen des Herrn und seiner Heiligen — verselbstindigen, in ihrem sach-
lichen Inhalt und in dem Impuls, den sie ausldsen, unabhiéngig werden von
den Wahrheiten und der geschichtlichen Dynamik, die das Christentum

? Daf3 die Mystik Johannes’ vom Kreuz, wenn sie Visionen ablehnt, nicht nur
intellektualistische Geistmystik ist, sondern eine Glaubensmystik, die sich in
dieser Haltung heilsgeschichtlich bedingt weiB, zeigt z. B. Subida II 22
(Obras edit. Silverio de S. Teresa II [Burgos 1929] S. 182 £f).

10 Man vergleiche dazu als Gegensatz z. B., wenn es von den auBerordentlich
verbreiteten und dann auf den Index gesetzten ,,Privatoffenbarungen‘ der Luise
Piccareta (,Das Reich des goéttlichen Willens®) hieB, sie seien ,eine gewaltige
Botschaft Gottes an die Menschheit, bedeutungsvoll, groB, begliickend, wie noch
keine Zeit sie vernommen hat. Die géttliche Vorsehung scheint diese Offen-
barungen unserer kranken Zeit vorbehalten zu haben als einziges Heilmittel fiir
die Volker“: Vgl. H. Lais. 1. ¢. S. 48. Die Indizierung der Werke der Piccareta:
AAS 30 (1938) 318. ‘Wie oft handeln Christen so, als ob mit einer Privatoffen-
barung eine ganz neue Epoche in der Kirche anbriche!

1 Dafl beide, die zur Zeit Christi und die spdteren, psychologisch ge- ~
sehen, u. U. gleichartig sind, dndert nichts an diesem wesentlichen qualitativen
Unterschied, da8 als Anruf Gottes die einen in sich stehen, die andern wesent-
lich auf die ersten zuriickverweisen miissen.



Uber Visionen und verwandte Erscheinungen 185

von seinem Ursprung her hat, hoéren sie auf, christlich bedeutsam zu sein.
Sie konnen, inhaltlich gesehen, nur giiltig sein als moglicher himmlischer
Imperativ, wie die Christenheit — Gruppen oder einzelne in ihr — jeweils
die augenblickliche Stunde, die ihnen gerade aufgetragen ist, christlich zu
bestehen hat. Denn das ist aus der Natur der Sache heraus das einzige
»Inhaltliche, das der alten und ewigen Botschaft des Evangeliums der
Kirche noch hinzugefiigt werden kann. Ein anderes ist nicht denkbar.
Wiirde es mehr sein wollen, so trite es auf als bleibende Ergénzung des
Evangeliums, die nicht gerechtfertigt wire durch eine rein formale Er-
klarung, es handle sich nicht um Offenbarung an die Gesamtkirche!?, oder
es wire eine Entschleierung der Zukunft iber das hinaus, was Gott seiner
Kirche gewihren wollte, eine Entschleierung, die die verantwortliche, wa-
gende Freiheit im Ungewissen der Zukunft aufheben wiirde. Ein Impera-
tiv aber, wie wir ihn meinen, ist noch méglich: denn er ist im Grundsitz-
lichen der allgemeinen Offenbarung Christi flir alle Zeiten bis zu
seiner Wiederkunft nicht eindeutig enthalten und muf doch gefunden wer-
den®. Warum sollte er nicht auch auf diese Weise (neben andern) gehort
werden?

Diese letzten Uberlegungen kénnten, wenn sie genauer gefafit und aus-
gebaut wiirden, nicht nur ein (wenigstens negatives) Kriterium bilden, um
unechte Offenbarungen auszuscheiden, sie kénnten (was noch wichtiger ist)
innerhalb der echten Offenbarungen das eigentlich Gemeinte von den sub-
jektiven Bedingtheiten von seiten des Visiondrs unterscheiden helfen.

II. Zur psychologischen Problematik der Visionen

Setzen wir einmal einfach voraus, es sei eine ,,echte® Vision und Audition
(einer himmlischen Person) vorgekommen, es handle sich wirklich um einen
Eingriff, eine Einwirkung von jenseits. Was hei3t dies dann? Was ist dann
geschehen? Unter der gemachten Voraussetzung wird ja der ,naive* Emp-

-finger und Anerkenner einer solchen Vision keine Probleme mehr haben:
". die himmlische Person, sonst unserer Wahrnehmung entriickt, ist gekom-
men, hat sich gezeigt, d. h. ist in das Feld unserer Wahrnehmungen ein-

12 Wenn es sich nimlich nicht um eine solche handeln soll, kann diese Eigen-
tiimlichkeit nicht einfach als Fehlen einer juridischen Verpflichtung gedacht
werden, die den Inhalt nicht zum Glaubensgegenstand macht, sondern sie muf
sich aus dem ,,Inhalt“ der Botschaft selbst erkliren. Ihr ,Inhalt* muf3 sich aus
seiner eigenen Natur heraus nicht eigentlich an alle richten kénnen. Eine rein
sachliche indikative Mittéilung aber (im Gegensatz zum Imperativ) richtet sich
seiner Natur nach an alle. Wenn diese also eine echte und als solche erkennbare
Mitteilung Gottes wire, warum sollte sie nicht alle verpflichten?

13 Vgl. meinen Aufsatz (Stimmen der Zeit 139 [1947] 260—276): Der Einzelne in
der Kirche. — Wenn man den Inhalt solcher ,Offenbarungen“ als gerade jetzt
dréngenden Imperativ fiir eine bestimmte Zeit auffaBt, fiir deren Haltung be-
stimmte Akzente gesetzt werden, wird man auch erkennen, daB kirchlich an-
erkannte ,,Offenbarungen® nicht. jene iiberfliissige Selbstverstindlichkeit haben,"
mit denen man oft ihre Unechtheit oder Belanglosigkeit zu beweisen sucht. Der
Imperativ bewegt sich immer im Rahmen des schon christlich »Selbstverstind-
lichen“, aber wo innerhalb dieses Rahmens gerade jetzt der Akzent liegen soll,
das ist oft alles andere als — selbstversténdlich.



186 Karl Rahner S. J.

geriickt und hat gesprochen auf dieselbe Weise, wie sonst jemand kommt,
sich zeigt und redet. Der objektive Wirklichkeitsgehalt einer solchen
»Vision® wire dann in genauer Entsprechung zu dem zu bemessen, was als
solcher in normalen Begegnungen zwischen Menschen dieser Erde an-
genommen wird: die gesehene Person ,hat“ ,an sich“ diese und diese Ge-
stalt, dieses Kleid, sie ,,benimmt* sich so und so, die gehérten Worte sind
ihre, wie eben sonst Worte die derjenigen Person sind, die sie spricht. Der
einzige Unterschied dazu wire, daB diese Person eben von ,jenseits“
kommt, daB8 wir sie also nicht von uns aus ,aufsuchen* kénnen. So un-
gefihr wird sich der ,naive“ Mensch die himmlische Vision ,erkldren®.
Bei genauerem Nachdenken wird man sich aber nicht restlos mit dieser ,, Er- '
klirung® zufrieden geben konnen. Eine eingehendere Uberlegung wird
vielmehr zeigen, daB es sich meistens, wenn nicht immer (gerade die ,Echt-
heit* der Vision vorausgesetzt!), um sogenannte ,einbildliche* (imaginative)
Visionen handeln wird, bei denen die Frage, was nun in einer solchen
Vision ,,0bjektiv* auf seiten des Objekts vorhanden ist, erheblich schwie-
riger und doch von grofier Bedeutung ist.

Es handelt sich, so sagen wir, bei den Visionen meist um ,einbildliche®.
Die Theologie der Mystik unterscheidet, grundsitzlich zweifellos mit Recht,
bei den ,echten“ Visionen zwischen ,kérperlichen“ und ,einbildlichen*
(imaginativen)'®. Bei den koérperlichen Visionen ‘wire der gesehene Gegen-
stand tatsichlich in dem natiirlichen Sinnesraum gegeben und wiirde als
solcher die duBeren Sinnesorgane des Menschen affizieren, dadurch wahr-
genommen, und zwar eben innerhalb des normalen Wahrnehmungsraumes.
Ganz allgemein alle ,echten“ Visionen so aufzufassen, geht nicht an. Zu-
nichst einmal erkliren geschultere Selbstbeobachter unter den Mystikern,
daB ihre Visionen nicht kérperliche, sondern einbildliche waren. Eine
hl. Theresia von Avila sagt ausdriicklich, daB sie ni'e kérperliche Visionen
gehabt habe!®. Und weiter: in den meisten Fillen wird sich die Annahme,
der Gegenstand einer Vision sei von der Objektivitit des Gegenstandes
einer kérperlichen Vision, in unmiigiiche Folgerungen verwickeln.

In solchen Visionen erscheinen Engel, menschliche Personen des Jenseits,
denen der Auferstehungsleib schon zu eigen ist, und Menschen, die noch

4 Der ,subjektive Rest*, der auch noch in einer natiirlichen Wahrnehmung des
Alltags steckt, konnte dann in einer Vision ebenso als unerheblich vernachléssigt
werden, wie es in den Alltagswahrnehmungen geschieht. — Auf Grund dieser
naiven Deutung einer Erscheinung entstehen dann Formulierungen wie: ,Die
Augen, welche die Madonna sahen“, ,das begnadete Fleckchen Erde, ‘wo die
Himmelskonigin erschienen ist“ usw.

15 Die ,rein geistigen®, die als dritte Gruppe aufgezahlt werden, kdnnen wir
hier beiseite lassen, weil sie ja nicht zu den Visionen gehoren, die in der konkre-
ten Volks- und Kirchenfrommigkeit eine Rolle spielen. Die Visionen von Paray-le-
Monial, Lourdes, Fatima, La Salette, Beauraing, Heede usw. gehéren von vorn-
hereih n1cht in diese Klasse der rein ge1st1gen Visionen. Zu dieser Unterscheidung
"der Visionen vgl. z. B. Johannes vom Kreuz, Subida II 11; 16 (II 105 ff; 136 ff);
Joseph a S. Spiritu, 1. c. I q. 23 (S. 104 f); ‘A. Poulain, 1. c. chap 2081 (S. 311—316);
J. Zahn, 1. ¢. S. 555—568.

18 yVida 28 (I 218); Moradas VI 9 (IV 182). Dabex ist zu beachten,. dal nach
Johannes vom Kreuz und den anderen Theoretikern der Mystik imaginative



Ubér Visionen und verwandte Erscheinungen 187

nicht leiblich auferstanden sind, in ganz gleicher Weise, ja oft zusammen'’.
Bedarf es da nicht einer fiir alle Fille passenden Ei'kléirung? ©der soll
man fiir die einen einen ad hoc angenommenen ,,Scheinleib“ postulieren'*?
‘Wie wire in einer solchen ,objektivistischen* Auffassung der Visionen die
Erscheinung z. B. Jesu als Kind (das er nicht mehr ist, als welches er aber
jetzt im Zeit-raum des Visionirs erscheint) noch zu erkliren? Wie die wech-
selnden Kostiime derselben Person (sogar innerhalb derselben Vision)?
Wie die Erscheinung einer himmlischen Person (des kreuztragenden Hei-
landes, der weinenden Muttergottes). in einer Situation und einer Gemiits-
verfassung, die ihr ,an sich“ jetzt nicht zukommen kénnen? Wie die Visio-
Ten, in denén mit durchaus demselben Realitits- und Gegenwirtigkeits-
eindruck wie bei anderen Visionen vergangene Ereignisse als sich eben ab-
spielend gesehen werden' und dieses dazu noch in einer Weise, die oft
sowohl dem objektiven historischen Ereignis wie andern Visionen derselben

Visionen hoher stehen als kérperliche. Warum sollte Theresia aiso nicht auch
soiche gehabt haben, wenn sie doch niederer stehen als ihre Visionen? Die An-
nahme ist einfacher, da8 sie besser becbachtet hat als jene, die ihre Visionen
als kérperliche auffassen und diese darum fiir den Normalfail halten. Theresia
meint zwar, wenn sie sagt, sie habe keine kirperlichen Visionen, zunéchst
nur, da8 sie den Gegenstand ihrer Vision nicht mit ihren leiblichen Augen sieht.
Fiir sie ist an sich damit die Frage, ob dieser Gegenstand in seinem Selbst an-
wesend ist, zunichst noch nicht entschieden. Da sie aber selbst davon iiberzeugt
ist, da8 z. B.. Jesus nicht mit seinem Leib nach der Himmelfahrt zur Erde zuriick-
kehrt, ist es auch in ihrem Sinne logisch berechtigt, die imaginativen Visionen als
solche aufzufassen, in denen der .gesehene“ Gegenstand nicht in seiner eigenen
Realitéit gegeben ist. — Wenn man iibrigens ihre Visionen als Halluzinationen
auffassen wolite, miiite man wenigstens gestehen, daB sie sich mindestens in-
sofern iiber den ,halluzinatorischen“ Charakter ihrer Visionen kiar war, ais sie
jhren Gegenstand nie i den objektiven Wahrnehmungsraum hinausverlegte.
Sie hatte also keine eigentlichen ,Haliuzinationen“, wenn man unter diesen mit-
einbegreift, daB ihr Gegenstand als im objektiven Wahrnehmungsraum der
duBeren Sinne befindlich aufgefat wird.

© 17 In Fatima z. B. erschienen am 13. 10. 1917 in einer Erscheinung das
Jesuskind, Jesus als Erwachsener, der hl. Joseph, die Mutter Gottes in ver-
schiedenen Kostiimen. : .

18 An sich ist natiirlich eine soiche Ausnahme ;eines auBlerhalb des Visionirs
gegebenen Scheinleibs nicht in sich widerspriichlich (vgl. z. B. S. theol. III q. 76 -
a. 8), aber die Annahme einer bloSen Einwirkung auf die Sinnesorgane seibst
ohne entsprechend #uBeres Objekt ist auch nach Thomas denkbar (i. ¢), und
diese Annahme ist als einfachere und einen weiteren Komplex gleichmi8ig er-
klirende vorzuziehen. Vgl. zur Frage Hubert Thurn im gleichen Heft dieser
Zeitschrift.

19 Wollte man in solchen Fillen (Maria von Agreda, Katharina Emmerich usw.)
eine unmittelbare ,seherische* Fernverbindung des Sehers mit den vergangenen
historischen Ereignissen in sich postulieren, so bleiben einerseits die Wider-
spriiche zwischen soichen Visionen unerklirt, und anderseits werden dann solche
Visionen unvermeidlich unter andere In sich natiirliche Phinomene parapsycho-
logischen profanen Hellsehens (mit dem einen Unterschied des verschiedenen
Gegenstandes) eingereiht werden miissen, sie veriieren damit ihre spezifisch
religiose Bedeutung und eindeutige Gottgewirktheit. Eine solche Erkidrung mag.
freilich in dem einen oder andern Fall naheliégen, zumal in Fillen, wo Dinge -
gesehen oder gehért werden, deren religits-sittliche Bedeutsamkeit nur schwer
einieuchtet, z. B. das Horen fremder und unverstandener Sprachen. Die Frage,
ob solche natiiriichen parapsychologischen Fihigkeiten (deren Existenz minde-
stens nicht unwahrscheiniich ist) in einem solchen Fall auch von Gott wunder-
bar in Funktion gesetzt sind, bleibt natiirlich dann immer noch offen.



188 Karl Rahner S. J.

Begebenheit widerspricht®* (obne da8 ein Grund vorlége, die eine Vision
als echt,sdie andere fiir Tduschung zu erkléren)?

Wie wire (ohne daB man willkiirlich dafiir nochmals ein neues Wunder
postuliert) bei einer solchen naiv-realistischen Interpretation der Visionen
zu erklédren, daB nicht alle Anwesenden den Gegenstand der Erscheinung
sehen? Eine naive Deutung der Vision analog zu der gewohnlichen Sinnes-
wahrnehmung (so dafl also alles natiirlich vor sich geht mit Ausnahme der
~Gegenwart“ des himmlischen Wesens) miifite unvermeidlich die Frage
hervorrufen, ob die ,verklirten“ Leiber einer physikalischen Einwirkung
auf unverklirte Menschen fihig sind, ob solche Verklirte ,Kleider“ (die
ja ,gesehen“ werden) haben wie wir, ob, wenn in beiden Hinsichten doch
der unmittelbare Eindruck der Vision kritisch einzuschrinken ist, es noch
einen Sinn behilt, eine ,,Gegenwart“ riumlich-zeitlicher Art (wie sie den
normalen Wahrnehmungsgegenstinden zukommt) fiir die gesehene Person
zu postulieren.

Die Tatsache des Realititseindrucks des Visionsgegenstandes auf den Vi-
sionér und selbst die Eingliederung des Gegenstandes in den normalen
Wahrnehmungsraum ist kein Beweis fiir die Objektivitit dieses Eindrucks.
Denn einerseits findet er sich ebenso bei eigentlichen Halluzinationen und
bei eidetischen Phinomenen, anderseits ist die Richtigkeit dieses Ein-
drudks nicht eine einfache und unmittelbare BewuBtseinstatsache, sondern
ist (wie schon bei einfachsten und normalsten Sinnestduschungen) erkennt-
nistheoretisch als Urteil zu werten, das die Wahrnehmung falsch inter-
pretiert, und so auf Rechnung des Visionérs, nicht der Vision und ihrer
transzendenten Ursache zu setzen.

Aus denselben Griinden beweist es nichts fiir die Kérperlichkeit (und
fiir die Gotigewirktheit) der Vision, wenn die geschaute Person ,spricht*,
,sich bewegt usw. (denn auch dies geschieht in natiirlichen, rein imagi-
niren Vorgingen?'), auch nicht, wenn der Visionir den Eindruck hat, etwas
ihn Uberraschendes, von ihm nicht GewuBtes zu vernehmen. Eine solche
Verteilung des einen BewufBtseins auf zwei ,Personen“ (auch mit dem
Uberraschungserlebnis) -erleben wir alle schon im Traum (nur wundern
wir uns da nicht mehr, weil wir es gewohnt sind, obwohl dieses Erlebnis
psychologisch gar nicht so selbstverstindlich ist). Damit der vernommene
Inhalt einer Rede der wahrgenommenen Person nicht mehr als Produkt
des schopferischen UnterbewuBtseins des Visionédrs auffafbar sei, miifite
dieser Inhalt schon sehr eindeutig iiber den Moglichkeiten des Bewuftseins

20 Beispiele bei Poulain 1. 0. chap. 21-§ 1 (S. 338£f); Zahn, 1. c. § 41 (S. 582 ff).

2t Weil eine Halluzination oft einen Anhaltspunkt im AufBlern hat, kann sich
bei einer Lageverinderung des Halluzinierenden auch der ,gesehene“ Gegen-
stand relativ zum Schauenden verindern; dieses Kriterium des Alltags fiir die
Wirklichkeit des Objekts ist also nicht in jedem Fall unerschiitterlich. Vgl. z. B.
R. Duret, Les facteurs pratiques de la croyance dans la perception (Paris 1929)
249 £f. Zur Eingliederung blof3 vorgestellter Gegenstinde in den Wahrnehmungs-
raum vgl. z. B. Duret, 1. ¢. S. 29 ff: il n’est au fond qu’'un espace, dans lequel
tantdt nous percevons et tantét nous nous représentons les corps (36). Bei visuel-
len Halluzinationen kann sich sogar der Zustand der Pupille verandem je nach
der vermeintlichen Entfernung des Objektes (Duret 251).



" Uber Visionen und verwandte Erscheinungen ’ 189

des Visionars liegen, was nicht leicht nachgewiesen werden kann. (Wer
hitte  nicht z. B. schon im Traum jemanden intelligenter, eindrucksvoller
reden lassen, als er es sélbst im Alltag vermag, wo die willentliche Be-
tatigung der produktiven Einbildungskraft durch allerlei Hemmungen be-
hindert ist?) Und auch wenn dieser Nachweis geldnge, miifiten (um eine
{ibernatiirliche Vision zu beweisen) noch parapsychologische Erkléarungs-
moglichkeiten in Erwigung gezogen werden wie Hellsehen, zweites Ge-
sicht usw., die sich doch wohl auch im Leben von Heiligen finden®, wie
z. B. in der Vision der hl. Theresia vom 26. 7. 1570*’, wenigsteris alsnédch-
ste Ursachen. Die hl. Theresia ist davon iiberzeugt, daBl die verklirte
Menschheit nach der Himmelfahrt (und den Erscheinungen an den Apostel
Paulus) nie mehr den Visiondren in ihrer eigenen Realitédt sich unmittelbar
zeigt®*. Das entspricht einer theologisch durchaus vertretbaren Ansicht®.

Ist es unter dieser Voraussetzung nicht am naheliegendsten, daf3 eine
,Erscheinung® Christi eine einbildliche Vision ist und dementsprechend
auch die anderer Heiligen? Denn welchen Zweck sollte die (von Thomas
auch, aber nicht ausschlieBlich fiir méglich gehaltene) Bildung eines ,,0b-
jektiven“ Scheinleibs oder die mirakulése Affektion der AuBBeren Sin-
nesorgane des Menschen haben? Die ,,Objektivitdt“ einer so gedachten Er-
scheinung ist hinsichtlich der Gegenwirtigkeit von Christi Menschheit
selbst doch auch nicht gréBer als die einer einbildlichen- Vision.

Kurz: in den meisten Fillen werden die Visionen imaginative, ,einbild-
liche* sein, zun#chst einfach, weil wenigstens viele Visionen (gerade auch
die als echt vorausgesetzten) nicht kérperliche sein kénnen; alle also kén-
nen als einbildliche wenigstens préasumiert werden.

" Es gibt natiirlich Fille, wo diese ,,Faustregel“ auf Schwierigkeiten stost.
Wie, wenn mehrere Personen dieselbe Erscheinung sehen? Bedarf es da
nicht eines gemeinsamen, allen gleich zugénglichen sinnlich wahrgenomme-
nen Objekts in der , AuBenwelt* der Visiondre? Oder wenn profane Be-

22 Auch A. Mager (Mystik als Lehre und Leben [Innsbruck] 1934 S. 269) rechnet
mit einem tbernatiirlichen Ansto der Funktionen eines an sich natlirlichen
medialen BewuBiseins. — Die Ausfithrungen H. Thurns 1. c. iiber die ,,eidetischen
Phinomene*“ kénnen hiefiir herangezogen werden.

23 Acta Sanctorum Oct. VII, 1 n. 502 ff (S. 229 ff). Sie sah das Martyrium der
40 brasilianischen Mirtyrer in dem Augenblick, als! es sich abspielte. Der Vor-
gang hat zu groBe Ahnlichkeit mit profanem Hellsehen, als daB dieses nicht als

- néichste Ursache zu supponieren wire, zumal ein Verwandter der Heiligen unter
den Mirtyrern war. Zur Frage der medialen Teldsthesie vgl. z. B. F. Moser, Der
Okkultismus, Tduschungen und Tatsachen (Miinchen 1935), I 412—438, II 486 ff.
(Es ist natiirlich fiir unsere Frage gleichgiiltig, ob es sich im Fall Theresias um
Telepathie oder eigentliche Teldsthesie handelt.)

2 Relat. XV (II 49). Es mag sich in dieser Meinung die Ansicht der theologi-
schen Berater Theresias widerspiegeln. Immerhin zeigt sich, daB auch die grofie
mystische Erfahrung der Heiligen dieser Theologenmeinung nicht entgegenstand.

2 Thomas, S. theol. III q. 76 a. 8. Thomas begriindet diese Ansichi damit,
daB Christus nur an einem Ori ,in propria specie“ gesehen werden kann, er
also den Himmel verlassen miite, wenn er an einem andern Ort in propria
specie erscheinen wollte. Auch III q. 57 a. 6 ad 3 fordert nur fiir Paulus eine Er-
scheinung Christi, wie sie die iibrigen Apostel hatten. Vgl. im ubrlgen Suarez,
De mysteriis vitae Christi, disp. 51, sect. 4 Vives XIX 983—986), . J. Ribet,
La mystique divine (Paris 1895) I12 Kap. 6.



190 Kar] Rahner S. J.

obachter des Visionsvorgangs zwar nicht die Gestalt, aber doch sonstige
Phinomene zu sehen glauben?®*? _ '

Zunichst ist zu betonen, daf} die Prasumption einer (,,blo8*) imaginativen
Vision eben eine — Prasumption ist, die u. U. im Einzelfall einer andern
Deutung weichen kann. Dann ist es bei solchen Erscheinungen an mehreren
gleichzeitig doch oft auffallend, daB nicht alle Visionére gleich viel sehen
oder horen. Ist da nicht ein natiirliches und noch.im Rahmen des Nicht-
krankhaften bleibendes Sichauswirken dessen denkbar, was sonst als
Massensuggestion oder bei psychischen Stérungen in verzerrter Form als
induzierter Irrsinn auftritt? Denn ist Suggestion ginzlich ausgeschlossen,
wenn Massen, die schon auf die neue Erscheinung gespannt warten, irgend-
welche (relativ doch unbedeutende) Begleitphinomene der eigentlichen
Vision, die sie nicht sehen, wahrzunehmen glauben? Oder muBl man die
eigentliche Vision sich nicht auch in solchen Fillen als einbildliche denken.
wenn sich die gesehene Gestalt wéhrend der Erscheinung wandelt und in
Begleitung von Personen (z. B. des Jesuskindes) auftritt, die, so wie sie
gesehen werden, eine objektive Wirklichkeit nicht haben? Wenn es Kollek-
tivhalluzinationen in sehr betrichtlichem Umfang sogar durch blo men-
tale Suggestion gibt”’, wenn also ein psychischer Mechanismus gleichzeitig
bei mehreren in Tétigkeit treten kann, so ist es nicht von vornherein als
unméglich abzulehnen, daB auch Gott sich solcher psychischen Moglich-
keiten bei mehreren Menschen gleichzeitig bedient®. Oder wenn dieselben
Visionire sicher auch einbildliche Visionen haben®? Auch in dem Fall einer
bloB einbildlichen Vision, was die eigentlich geschaute Person angeht, steht
grundsitzlich nichts im Wege, anzunehmen, daB ihre Gottgewirktheit durch
Erscheinungen bestitigt wird, die der transsubjektiven Ordnung angehéren
(wie z. B. Heilungen, das Sonnenwunder von Fatima usw.).

In summa: es wird wohl nicht grundsédtzlich zu bestreiten sein, daB
es {auch ganz abgesehen von den ,Erscheinungen® des Auferstandenen)
korperliche Visionen geben konne; man wird aber wohl selten im Einzel-
fall tatséichlich eine solche stringent nachweisen kénnen. Im allgemeinen
wird es sich auch bei echten Visionen um einbildliche handeln. Damit ist
aber die psychologische Frage nach der Natur solcher Visionen noch nicht
beantwortet, sondern erst gestellt und héchstens die Richtung angegeben,
in der die Klédrung der Frage gesucht werden muB.

Wie ist eine solche ,einbildliche” Vision genauer zu denken? A priori
148t sich schon gleich ein Doppeltes sagen: einerseits mu8l aus der Natur der

26 In Fatima z. B. sahen mehrere Kinder die Erscheinung. Andere Zuschauer
wollten wenigstens Lichterscheinungen und dhnliche Phinomene gesehen haben.

27 Man denke z. B. an die mentale Massensuggestion beim indischen ,,Seil-
trick«. Vgl. F. Moser ). c. I 391—396. Vgl. auch H. Thurston, Limpias and the
problem of collective hallucination: Month 138 (1920) 387—398; 533—541.

28 Auch Dhanis, 1. c. 31 neigt z. B. dazu, die Visionen des drei Kinder (Franz
hirte dabei liberhaupt nichts, Lucia und Jacinta scheinen nicht schlechthin das
gleiche geh6rt zu haben!) als einbildliche Visionen zu interpretieren. '

2 Dije ,Hoéllenvision* der Kinder von Fatima kann nur als imaginative auf-
gefat werden. Vgl. Dhanis, 1. c. 60.



Uber Visionen und verwandte Erscheinungen 191

Sache heraus eine solche Vision weitgehend sich nach den psychischen Ge-
setzen richten, die aus der inneren Siruktur der seelischen Fihigkeiten
derer erflieBen, die diése Vision haben, anderseits muBl die Vision, soll sie
als ,echte” gelten kénnen, von Gott verursacht sein. Beide Sétze bediirfen
zunichst in sich genommen einer kurzen Erkldrung, bevor gefragt werden
kann, was sie konkret und im einzelnen bedeuten. '

Zum ersten Satz: Gewi8 kann an sich Gott natiirliche Funktions-
gesetze geschopflicher Wirklichkeiten durch sein wunderbares Eingreifen
weitgehend ausschalten. Aber zunéchst ist zu bedenken: aus den verschie-
densten Griinden, die hier nicht eigens aufgezihlt werden miissen, ist eine
Aufhebung natiirlicher Gesetze nicht zu présumieren, sondern zu beweisen.
Auch dort, wo erkhch ein Wunder vorliegt, werden die Gesetze der Natur
nur in dem MaB als aufgehoben gelten diirfen, in dem es von dem betreffen-
den Geschehen wirklich strikt gefordert wird; auch in solchen Féllen wird
sich Gott der ja von ihm selbst geschaffenen und gewollten Gesetze natiir-
licher Wirklichkeiten soweit bedienen, als es nur mdoglich ist. Und dann:
im allgemeinen und vor allem im Seelischen ist eine schlechthinige Auf-
hebung aller natiirlichen Gesetze nicht nur nicht zu prisumieren, sondern
unméglich, findet {trotz, nein wegen der Allmacht Gottes) nicht statt, weil
das einen inneren Widerspruch bedeuten wiirde. Damit eine Vision wirk-
lich die seelische Wirklichkeit eines bestimmten Subjektes sei, mufl sie
(metaphysisch gesprochen) wirklich ,der Akt“ dieses Subjektes sein, d. h.
nicht nur von Gott in sich bewirkt, sondern auch réal als Tat dieses Sub-
jektes von ihm selbst vollzogen sein, Damit ist aber ohne weitere$ gesagt,
daB die ontologische Struktur dieses Subjekts, seine Gesetzlichkeit im Akt
sich geltend machen muB, andernfalls gar keine Vision zustande kommen
konnte.

Es wird natiirlich in concreto kaum moglich sein zu sagen, wo genau die
Grenze zwischen den im Akt der Vision sich notwendig durchsetzenden
psychischen Gesetzlichkeiten und denen durch das wunderbare Eingreifen
Gottes aufgehobenen natiirlichen, aber nicht notwendigen Gesetzlichkeiten
verlduft. Aber wenn man noch das zuerst Gesagte bedenkt; daf Wunder
bzw. ihre Ausdehnung nicht zu pradsumieren, sondern zu beweisen sind,
wird von vornherein zu erwarten sein, daB auch in gottgewirkten Visionen
die natiirlichen psychischen Strukturen und Gesetze in weitestem Umfang
gewahrt und in Titigkeit bleiben®. .

. % Vgl zu diesem Satz z. B. J. Maréchal, Etudes sur la Psychologie des Mysti-
ques I (Bruges-Paris 1924), 134ff: quelle que soit leur cause, le mécanisme
psychologique de ces visions imaginaires n’offre rien qui les distingue fonciére-
ment des pseudo-hallucinations avec ou sans spatialisation précise de I'image -
(136) . .. Les ,états mystiques®, méme supérieurs, sl fortement marqués i estam-
pille des individus, qui les éprouvent, plongent des racines profondes dans la
zone des activités psycho-physiologiques générales, continuent cellescci, les pro-
longent en quelque fagon, et en étendent la portée, bien loin de leur substituer
des facultés totalement ,nouvelles* et hétérogénes, peu intelligibles vraiment
(185). Ahnlich Lais, 1. ¢. 56; Anonym, Les révélations privées: Collationes Dioe-
'cesis Tornacensis 34 (1938/39) 108—118.



192 ' Karl Rahner S.J.

Zum zweiten Satz: es ist von vornherein zu bedenken, dafl die
Aussage: ,diese Vision ist von Gott gewirkt”, an sich auBerordentlich viel-
deutig ist. Alles ist (wo es sich nicht um die blof zugelassene Siinde han-
delt) von Gott positiv bewirkt. Vor allem dort, wo es sich um ein Ereignis
handelt, das von positiver sittlicher und religidser Bedeutung fiir einen
Menschen ist, wird dieser mit Recht in ihm eine besondere freie Huld der
Vorsehung Gottes erblicken und es mit Dankbarkeit als ,gottgewirkt® ent-
gegennehmen, auch wenn es objektiv weder als Wunder, d. h. als ein die
natiirlichen physikalischen oder psychologischen Gesetze aufhebendes Ein-
_greifen Gottes nachgewiesen werden kann noch ein solches ist. Ja, man wird
sagen diirfen, daB vom Gesichtspunkt der religiésen Heilsbedeutsamkeit
der Unterschied, ob die Gotigewirktheit innerhalb oder auflerhalb der
natiirlichen Gesetze liegt, fiir den religiésen Menschen unerheblich ist, da
dieser auch in einem ,natiirlich erklarbaren® Vorgang mit Recht die freie
Gnade Gottes fiir sein Heil erblicken kann. Von.daher gesehen, kénnte auch
eine ,natiirlich erklirbare“ , Vision“, sofern sie innerhalb des echt Christ-
lichen, des Glaubens und der wahren Sitte verlduft, die seelische Gesund-
heit des Visionérs nicht schédigt, sondern ihn sittlich und religiés férdert,
als ,gottgewirkt® und als ,Gnade* gelten, auch wenn diese Vision ihren
unmittelbaren ,natiirlichen® Grund in psychischen Mechanismen hitte,
die im Alltag gewdhnlich nicht oder nicht in derselben Intensitit vorkom-
men, da.auch ein solches Auftreten nicht ohne weiteres als krankhaft oder
in einem abwertenden:Sinn als ,,anormal“ gewertet werden darf®.

In eimem besonderen Sinn aber sind diejenigen Visionen als ,gdttlichen
Ursprungs® zu qualifizieren, die in einem eigentlich iibernatiirlichen, d. h.
iiber die Gesetze der physischen und psychischen Natur hinausgehenden
Eingreifen Gottes ihren Ursprung haben. Aber auch dieses iibernatiirliche
Eingreifen Gottes kann und muf} noch einmal unterschieden werden.

3 Warum sollten z. B. (wenn es solche Phinomene gibt) parapsychologische
natiirliche Fihigkeiten der Telepathie, des Hellsehens, der Psychometrie usw. in
einem religiosen Menschen nicht ebensogut wie ,normale“ Féihigkeiten sich auf
religidse Gegenstinde beziehen diirfen und so AnlaB zu religiés wertvollen
Akten geben, und warum sollten solche Akte (der religitsen Beschaulichkeit,
der Herzenskunde, des Reliquienerkennens usw.) nicht als ,gottgewirkt®, als
,Gnade* gewertet werden diirfen? — Umgekehrt: Physische und psychische
(natiirlich normale und natiirlich auergewohnliche) Vorkommnisse, die minde-
stens faktisch oder ihrer Natur nach das religiés-sittliche Leben des Menschen
hemmen, gefihrden oder zerstdren, konnen parallel zu dem eben dargelegten
Sprachgebrauch als ,teuflisch® qualifiziert werden, auch wenn es in ihnen ,,mit
rechten Dingen zugeht“. Denn es ist gut biblisch, auch solche Dinge, von einerh
umfassenderen Gesichtspunkt aus gesehen, als Auswirkungen des ddmonischen
Wirkens in der gefallenen Welt zu betrachten (vgl. z. B. 1 Thess 2, 18; 2 Kor 12,7,
1Kor5,5). Von da aus gesehen ist es gar nicht falsch, wenn die alten Theo-
retiker der Mystik auSlergewohnliche seelische Vorgiinge, die faktisch psychisch
zerstorend oder moralisch verderblich auf den betreffenden Menschen ein-
wirken, dem Satan zuschrieben auch in Féllen, wo wir heute zunichst Hallu-
zinationen, hysterischen Charakter und Geisteskrankheiten am Werk sehen.
Beide Gesichtspunkte (der empiristische und der theologische) schlieBen sich
tatsichlich nicht aus, wenn sie auch nicht miteinander verwechselt werden
diirfen, sollen nicht praktische MiBgriffe in der Behandlung solcher Leute die
Folge sein.



Uber Visionen und verwandte Erscheinungen 193

Es gibt einmal ein iibernatiirliches Wirken Gottes (vor allem in dem, was
wir iibernatiirliches Einwohnen Gottes in der Seele des Gerechtfertigten,
»heiligmachende Gnade“ nennen), das zwar ein wesentlich neues Wirken
Gottes iiber die Natur hinaus bedeutet, das die Natur iiberformt, das aber
deren Gesetze nicht im eigentlichen und empirisch feststellbaren Sinn
aufhebt, das nicht ein blof sporadisches Eingreifen Gottes bedeutet, sondern
zu den ,normalen® (sogar auBerhalb des ausdriicklichen Christentums vor-
kommenden) Strukturen der konkreten psychischen Wirklichkeit gehort. Es
wird sich nun a priori schwer beweisen lassen, da es von vornherein aus-
geschlossen ist, daB diese iibernatiirliche gottgewirkte Wirklichkeit nicht
in ihrer normalen Entfaltung (wenigstens bei bestimmten Menschen auf
Grund ihrer natiirlichen Eigenart und seelischen Entwicklung) AnstoB
geben kénne zu psychischen Vorgingen, die man, nach dem unmittelbaren
Ergebnis zu urteilen, Visionen nennen muB. Solche Visionen wiren dann
einerseits in einem iibernatiirlichen Sinn gottgewirkt, ohne daB sie ander-
seits als Wunder im technischen Sinn zu qualifizieren wiren. Diese Visio-
nen wiren vielmehr das psycho-physische Echo einer hormalen Entwick-
lung des iibernatiirlichen Lebens und in diesem Sinn iibernatiirlichen
Ursprungs und gottgewirkt.

Es gibt zweitens ein libernatiirliches Wirken Gottes, das als Wunder im
strengen Sinn des Wortes zu bewerten ist, d. h. ein Eingreifen Gottes, das
teilweise die Gesetze der Natur (also auch die normalen psychologischen
Gesetze) aufhebt. Entsteht eine imaginative Vision durch ein solches
Eingreifen, dann wire sie in eminentem Sinn als gottgewirkt zu bezeichnen,
und in diesem Sinn, meint man landladufig, seien die ,echten“ Visionen von
Gott hervorgerufen. Man sieht ohne weiteres ein, dafl es in concreto nicht
leicht sein wird, zu sagen, ob eine Vision im ersten oder zweiten Sinn eines

"{ibernatiirlichen Entstehens von Gott gewirkt zu betrachten ist, zumal beide
Momente in derselben Vision zusammenwirken kénnen. Ferner ist zu be-
denken, daB die religibse Bedeutung einer im ersten Sinn {ibernatiir~
lichen Vision aus der Natur der Sache heraus wesentlich gréfer sein kann
als eine im zweiten Sinn {ibernatiirliche, denn das im technischen Sinn
Wunderbare braucht ontologisch und ethisch durchaus nicht notwendig das
Vollkommenere zu sein. Ein ganz alltdglicher Tugendakt schon ist ontolo-
gisch und ethisch von gréBerer Bedeutung als eine imaginative Vision als -
solche, d. h. insofern sie nicht hervorgerufen ist von einem iibernatiirlich-
sittlichen Akt des Menschen oder zu einem solchen Anla gibt.

Diese verschiedenen Arten der Gottgewirktheit einer ,echten® Vision
sind zu beachten, weil hinsichtlich der Frage, wie man die Echtheit
einer Vision erkennen kénne, und hinsichtlich der Frage, was die Kirche
meine, wenn sie eine Vision als ,,glaubwiirdig” anerkennt, es nicht ohne
weitere$ selbstverstidndlich ist, daB die ,,Glaubwiirdigkeit“ der ,echten*
Vision eine Vision meinen miisse, die durch ein eigentliches Wunder zu-
stande kommt. Warum sollte z. B. die kirchliche Anerkennung einer Vision
nicht auch schon sinnvoll sein und darum auf diese Feststellung beschrinkt

13



194 Karl Rahner S.J.

gedacht werden kénnen, wenn sie nur feststellt, eine , Vision“ sei inhaltlich
‘und nach ihrer Wirkung auf den Visiondr und andere nur férderlich und
in diesem Sinne ,von Gott“ oder sie sei ein legitimes, den Normen des
Glaubens und der Vernunft entsprechendes Echo der eigentlich mystischen
Erfahrung des Visionérs, auch ohne daB in den beiden Fillen ein eigent-
liches und als solches durch die Kirche bestitigtes wunderbares Eingreifen
Gottes vorausgesetzt zu werden braucht?

Auf jeden Fall sieht man leicht ein, daB fiir eine echte Vision im ersten

.und zweiten der drei unterschiedenen Bedeutungen eher Kriterien der

Echtheit zu haben sind als fiir die Echtheit im dritten Sinn des Wortes und
daB es in der Praxis durchaus geniigen kann, wenn die Echtheit im ersten
und zweiten Sinn festgestellt ist (auch wenn dariiber hinaus die Vision
objektiv noch ein Wunder wire). Ebenso ist a priori nicht als unméglich
zu beweisen, dafl Gott die ,Echtheit einer Vision bloB ifn ersten oder
zweiten Sinn (also eine an sich nicht ,wunderbare® Vision) durch ein nach-
folgendes oder begleitendes (aber von der Vision als solcher verschiedenes)
Wunder (z. B. Krankenheilungen am Erscheinungsort) bestédtigen konne,
so daB man aus diesem Wunder nicht ohne weiteres schlieBen kann, die
Vision sei in sich selber im eigentlichen Sinn wunderbar gewesen. Gott
kann ja auch sonst durch Wunder Erkenntnisse, Antriebe, Wahrheitsver-
kiindigungen bestitigen, deren Entstehen gewiB in sich nicht wunderbar
war. Warum sollte er dies nicht bei Visionen kénnen?

Das war vorauszuschicken, um iiber den formalen Sinn der beiden Sétze
Klarheit zu gewinnen, die nun im folgenden erst einen konkreten psycholo-
gischen Inhalt bekommen miissen. '

Zum leichteren Verstindnis spiterer Abschnitte sei hier noch eine Unter-
scheidung unter den imaginativen Visionen eingefiihrt, auch wenn sie ge-
rade nicht ihren psychologischen Mechanismus betrifft. In Anlehnung an
eine in der Religionsgeschichte bekannte, wenn auch dort problematische
Unterscheidung, méchten wir zwischen (bloB) mystischen und (iiberdies)
prophetischen Visionen unterscheiden. Mystische Visionen nennen wir
diejenigen, die sich <in Inhalt und Ziel nur auf das personliche religitse
Leben und die Vervollkommnung des Visionérs beziehen. Prophetische Vi-
sionen sind jene, die dariiber hinaus den Visionir veranlassen oder beauf-
tragen, sich mit einer Botschaft belehrend, warnend, fordernd, die Zukunft
voraussagend an seine Umwelt zu wenden. Trotz des verschiedenen Zieles
sind beide in jhrem psychologischen Wesen und Verlauf gleich, und trotz
ihrer psychologischen Gleichheit sind sie (z. B. hinsichtlich der Kriterien der
Echtheit) ganz verschieden zu bewerten, weil sie wesentlich verschiedene
Anspriiche stellen.

Wir fragen nach dieser Zwischenbemerkung somit wieder, wie konkret
eine einbildliche Vision zu denken sei.

Es ist zu beachten, da wir immer noch methodisch so vorangehen: wir
setzen voraus, es handle sich um eine echte, d. h. von Gott als einer trans-
psychischen realen Ursache hervorgerufene imaginative Vision. Von diesem



Uber Visionen und verwandte Erscheinungen 195

Ausgangspunkt amgehenﬂ, ist zunéchst dreierlei zu betrachten: die Be-
wirkung einer ,species sensibilis“, deren Objektivation und die Frage nach
dem Ansatzpunkt dieser Erregung der species sensibilis.

1. Die Bewirkung einer ,species sensibilis*

Es kann hier ausfiihrlich weder auf die experimentelle noch auf eine
spekulative Psychologie eingegangen werden, um das Entstehen einer ,,Vi-
sion“ im einzelnen darzustellen. Es karin hier nur in ganz vagen Worten, die
nicht eigentlich eine Erkldrung sein wollen, dies gesagt werden: wenn es
sich um eine Vision handelt, die sich nicht bloB auf einen rdumlich-zeitlichen
Gegenstand (unanschaulich) bezieht®, sondern ihn selbst als riumlichen vor
sich, d..h. im Akt selbst als rdumlich gegebenen hat, ist der Akt selbst sinn-
lich, d. h. seine unmittelbare Fahigkeit hat eine leibliche Komponente, er
selbst ist 1eib -~seelisch. Ist er also nicht bewirkt durch den von auBen
kommenden Einflufl des Gegenstandes in seiner Materialitit selbst, so mu8l
die physiologische Erregung (scholastisch die species sensibilis impressa),
deren ,innere” bewufite Seite oder Korrelat der sinnlich gegebene Gegen-
stand ist, von anderswoher, d. h. in unserem Fall von Gott (unmittelbar
oder mittelbar) hervorgerufen sein. Auf jeden Fall darf man sich nicht in
einer unmdoglichen Naivitit vorstellen, es brauche bloB der ,Gegenstand*
der Vision in seinem Selbst (lokal) anwesend sein, um ihn zu sehen. Es mus8,
damit er sinnlich bewuBt gegeben sei, auf jeden Fall eine Erregungdes sinn-
lichen Systems vorhanden sein, durch die allein der Gegenstand nicht nur
in seinem , Ansich“ intellektuell gemeint, sondern auch sinnlich gegeben ist.
Wenn diese ,,species sensibilis impressa“ als reale Voraussetzung eines sinn-
lichen BewuBtseinsinhaltes yon Gott hervorgerufen wird, kann sie nun an
sich und grundsétzlich in all den (wesentlich verschiedenen) Weisen und
Arten auftreten, in denen sie sonst auftreten mag: als species einer Wahr-
nehmung, einer bloBen Vorstellung, einer Illusion, eines eidetischen Phino-
mens, einer Pseudohalluzination, einer Halluzination usw. Sie kann einzelne
(»4uBere” oder ,innere*) Sinne affizieren oder in Zuordnung in mehreren
Sinnen vorhanden sein®.

2. Die ,,Objektivation® des sinnlich bewuBt werdenden
Gegenstandes

Entsprechend der jeweiligen Eigenart dieser (in unserer Voraussetzung
von Gott hervorgerufenen) species sensibilis wird sich die ,Objektiva-
- tion" des sinnlich bewuBlt werdenden Gegenstandes gestalten. Objektiviert
ist der Inhalt des sinnlichen BewuBtseins (abgesehen von der Frage, ob darin

32 Wie es nach der Meinung der hl. Theresia auch die ,intellektuelle* Vision
tut (Moradas VI 8 [IV 1561; Vida 27£ [I 208 £f]).

3 In der hier gebrauchten Terminologie wire es auch noch eine ,imaginative*
Vision, wenn Gott, was natiirlich in sich moglich ist, die peripheren sinnlichen
Fahigkeiten (die ,duBleren Sinne“) erregt. Voraussetzung ist nur, da3 nicht der
»gesehene® -Gegenstand durch sein eigenes Einwirken den Akt der sinnlichen

Fahigkeiten bestimmt,

13*



196 . . Karl Rahner S.J.

erkenntnismetaphysisch schon eine Funktion des geistigen BewuBtseins ein-
geschlossen ist) zunichst einmal dadurch, daB der Inhalt des BewuBtseins
(wenigstens beim ,Sehen® und »HOren“) nicht als Zustdndlichkeit des Er-
lebenden selbst, sondern als ,,Gegenstand“ vor dem BewuBtsein steht. Ob
dieser ,Gegenstand“ als ,wahrgenommener“ oder blo8 ,vorgestellter* be-
wuflt wird, das wird u. a. von der Eigenart der psycho-physischen Erregung,
der species sensibilis abhéingen.
~ Jedenfalls aber ist dies zu sagen: das BewuBtsein einer leibhaftigen Wahr-
nehmungsgegensténdlichkeit, in dem z. B. der Gegenstand in den ,,norma-
len“ Wahrnehmungsraum eingeordnet erscheint, auch bei willkiirlicher An-
strengung sich nicht #ndert, die Genauigkeit und Leibhaftigkeit eines all-
taglichen Wahrnehmungsgegenstandes hat, nicht willkiirlich hervorgerufen
werden kann, sich ohne bewufiten Willen des Erlebenden bewegt, spricht
usw., bei Bewegungen der Augen nicht mitgeht, — alle diese und #hnliche
Umsténde, die der ,normalen* Wahrnehmung eigentiimlich sind und uns
(im Normalfall des Alltags) zum unwillkiirlichen Urteil der objektiven
Gegenwart eines rdumlichen Gegenstandes an sich veranlassen, sind keine
Kriterien, die fiir jed en Fall ein solches Urteil iiber die an sich seiende
Gegensténdlichkeit des Wahrgenommenen rechtfertigen kénnen. Eine
solche ,Wahrnehmungs“evidenz ist ein (spontanes, implizites) Urteil,
das im Einzelfall irren kann. Die eigentliche und irrtumsfreie Wahrneh-
mungsevidenz kann unmittelbar nie das ,Ansich“, sondern nur die Be-
wuBtseinsgegebenheit des Gegenstandes treffen. Was dariiber an , Gegen-
stindlichkeit“ bewuBt wird, ist grundsitzlich und immer nicht wahrgenom-
men, sondern geurteilt — und kann darum im Einzelfall immer irrtiimlich
sein. Tatséchlich kénnen alle Alltagskriterien einer leibhaftigen Wahr-
nehmungsgegenwart auch in Fillen auftreten, wo der Gegenstand in seinem
Selbst nicht gegenwiirtig ist und wo eben doch (aus anderen Ursachen) Er-
regung der sinnlichen Erkenntnisfihigkeiten, die sonst bei der eigentlichen
Wahrnehmung die Voraussetzung abgibt, vorhanden ist*.

An welchen Anzeichen oder aus welchen Griinden und mit welchen
Hilfsmitteln die Irrigkeit eines solchen Urteils iiber eine Wahrnehmungs-

¥ Vgl. oben Anm. 21; J. Frobes, Lehrbuch der experimentellen Psycholo-
gle I2-3 (Freiburg 1923) 235—237 »Der Unterschied (zwischen Vorstellung und
Wahrnehmung) bleibt graduell, er ist nicht uniiberschreitbar“ (237). — H. Thurn
1.¢.S.172,175 u.6.—Maréchal, L. c¢.I S.77: Le sentiment contraignant d'une réalité
présente n'est donc pas l'apanage exclusif de la sensation externe; il peut se
greffer sur ce phénoméne purement central, qu’est 'image hallucinatoire. — Im
librigen soll hier nicht auf die schwierigen erkenntnismetaphysischen und psycho-
logischen Fragen des Wesens und der Grundlagen der WahrnehmungsgewiBheit
eingegangen -werden. Fir uns geniigt die simple Tatsache, daB mindestens das,
was der Visiondr vom Erlebnis und Inhalt seiner Vision an dern mitzuteilen
vermag, ein zweifelfreies Urteil liber die reale Gegenwart des , Gesehenen“
nicht liefern kann. Fiir die tiefere Problematik sei auf Maréchal, 1. c. I 67—131,
verwiesen. Vgl. auch Karl Jaspers, Allgemeine Psychopathologie (Berlin 1946)
81 £f; 78 ff. — Zu beachten ist auch, dafl ein wichtiges Alltagskriterium der Wahr-
nehmungsgewifiheit fiir eine Vision von vornherein nicht in Frage kommt: das
selbstverstindliche Smhemfugen des Wahrgenommenen in die’ Gesamterfahrung
und seine Bestitigung im Erfahrungsablauf.

1
1



Uber Visionen und verwandte Erscheinungen 197

gegenwart im einzelnen Fall erkannt wird, ist grundsitzlich gleichgiiltig.
Der Irrtum mag in einem Fall schon durch genauere Aufmerksamkeit ent-
deckbar sein, im extrem anderen Fall nur durch theologische Griinde und
Uberlegungen: grundsitzlich uniiberwindlich ist er nicht, und er liegt nicht
eigentlich in der Sinnlichkeit als solcher, sondern im hinzutretenden Urteil.

Daraus folgt, daB von einer unvermeidlichen T4duschung durch Gott nicht
gesprochen werden kann, wenn dieser sinnliche Eindruck auch durch Gott
erregt wird, eine sinnliche ,Wahrnehmungsevidenz“ entsteht und damit
ein falsches Urteil iiber eine leibhaftige Gegenwart des sinnlich Bewuft-
werdenden naheliegend (aber nicht unvermeidlich) wird. Das gilt auch dort,
wo nicht schon (wie es in vielen Fillen méglich ist) durch eine genauere,
- schlichte Reflexion auf die vermeintlich leibhaftige Wahrnehmung fest-
gestellt werden kann, daBl der ,,gesehene® Gegenstand nicht real in seinem
Selbst anwesend ist, sondern dies nur durch indirekte (rationale) Uber-
legungen nachgewiesen wird.

‘Aus dem Gesagten folgt aber weiterhin: das Kriterium der Echtheit
einer sinnlichen (einbildlichen) Vision liegt nicht in ihrem 'sinnlich ge-
gebenen Inhalt selbst, wenigstens nicht praktisch und fiir den Auienstehen-
den®*, Da ndmlich der .Inhalt einer solchen Vision zunichst einmal sein
reales Dasein in der Erregung der sinnlichen Fihigkeiten hat, so ist er
gebunden und begrenzt durch die Moglichkeiten dieser Fihigkeiten. Die
Gottgewirktheit (Echtheit) einer imaginativen Vision aus ihrem Inhalt
zu beweisen, kénnte nur gelingen, wenn es moglich wire, darzutun, da8 der
konkrete Inhalt einer bestimmten Vision nicht aus den schon vorliegenden
Méoglichkeiten der sinnlich-geistigen Fahigkeiten (Gedichtnis, schépferi-
sche Phantasie, Unterbewuftsein, parapsychologische Fahigkeiten wie Tele~-
pathie usw.) des Visionirs ableitbar ist. Das wird sich wohl, wenn {iber-
haupt, nur in den seltensten Fillen durchfithren lassen. Denn die meisten
Visionen diirften ihrem bloBen Inh3lt* nach doch so sein, daB3 dieser an sich

3 Die hl. Theresia z. B. sagt zwar, bei solchen Visionen sei schon der sinnliche
Inhalt (Glanz usw.) von solcher Eindriicklichkeit und so verschieden von dem,
was sonst die Einbildungskraft zu leisten vermag (z. B. Vida 28 {I 219]), daB schon
von daher allein ein Zweifel am goéttlichen Ursprung nicht mdglich sei. Aber die
Theoretiker der Mystik erkldren dieses Kriterium als nicht unfehlbar. Vgl. z. B.
Joseph a Spiritu Sancto, L. ¢. I q. 26 (114): possunt etiam naturaliter contingere ex
aliquo humore praedominante vel ipsius imaginationis vivacitate et ingenio. Et
licet dentur regulae (unter denen er das eben Genannte aufzihlf) ad eas discer-
nendas, hae non sunt infallibiles. — Vgl auch Johannes vom Kreuz, Subida II
17, 7 (II 150); II 18, 8 (II 156). Dazu kommt, daB der AuBenstehende diesen fiir ihn
doch nur graduellen Unterschied im sinnlichen Inhalt zwischen einer Vorstellung
(Halluzination usw.) und einer echten Vision nie so abschétzen kann, daf§ er daraus
einen eindeutigen Schlul} ziehen kénnte, zumal es auch halluzinatorische Erleb-
nisse (z. B. toxischer Art) von aulerordentlicher Stirke geben kann.

3 Ein solcher Inhalt konnte praktisch diese Grenze nur dort iiberschreiten, wo
er eine ,, Zukunft beinhaltet, die wirklich als nur von Gott wiBlbar nachgewiesen
werden kann. Denn das ist eigentlich det einzige Inhalt, der angesichis telepathi-
scher Gedankeniibertragungsméglichkeiten als nur von Gott kommend streng be-
weisbar sein kann. Bei den meisten Visionsinhalten wird man angesichts des
religiosen Wissens der Visioniire sogar ohne solche telepathischen Moglichkeiten
auskommen, !



198 Karl Rahner S. J.

als aus den schon im voraus zur Vision im Visiondr gegebenen Inhalten
aufgebaut gedacht werden kann. In theologischer Begrifflichkeit ausge-
driickt; im allgemeinen werden auch echte Visionen (was ihren Inhalt an-
geht) nicht ,,quoad substantiam® iibernatiirlich sein, sondern nur ,quoad
modum® (in dem sie durch Gott hervorgerufen werden), oder wenigstens
werden sie nicht als mehr nachweisbar sein. Kurz: weder das scheinbare
oder wirkliche Wahrnehmungserlebnis noch der Inhalt werden im allge-
meinen ein striktes ,,Kriterium der Echtheit®, d. h. einer transsubjektiven
Verursachtheit der einbildlichen Vision und eines gottlichen Ursprungs
sein kénnen, einfach darum, weil die Natur einer imaginativen Vision als
solcher eine solche Leistung nicht liefern kann oder mindestens durch-
schnittlich nicht liefert. ‘ o

Damit ist natiirlich nicht gesagt, daB dem Visiondr grundsitzlich eine
objektiv giiltige Evidenz iiber den gottlichen Ursprung seiner Vision von
Gott nicht vermittelt werden kénnte. Es ist kein Grund vorhanden, dies zu
bezweifeln. Die imaginative Vision kann ja durchaus als begleitet gedacht
werden von.einer Beeinflussung der Seele rein geistiger Art durch
Gott, die dem Betreffenden eine untriigliche und objektiv giiltige Evidenz
mitteilt, daB Gott am Werk ist. Nur sind dabei zwei Dinge zu beachten.
Einmal: diese geistige Evidenz ist ihrer Natur nach nicht auf andere
iibertragbar. Wie sollte jemand einem andern nachweisen, daBl er sie
gehabt hat, dafl er sich nicht getduscht hat? Bei einem Mystiker, der solche
Erlebnisse schon gehabt hat (und wenn dies auch schon fiir andere fest-
steht!) kdnnte man sich auf sein Zeugnis verlassen, daB er in einem weiteren
Fall dasselbe fiir ihn unbezweifelbare Erlebnis hatte, weil man unter dieser
Voraussetzung (aber nur unter ihr) annehmen kann, da8 er es von unechten
Erfahrungen unterscheiden kann. Aber dann ist vorausgesetzt, daB schon
feststeht, dafl ein solcher schon echte mystische Erlebnisse streng geistiger
Art gehabt hat, und die Frage bleibt, wie andere dies erkennen kénnen.
Zweitens bleibt die Frage, wie weit ein begleitendes (oder urspriing-
licheres) geis tiges Erlebnis einer Einwirkung Gottes, das fiir den Haben-
den selbst einen unbezweifelbaren Evidenzcharakter mit Recht in Anspruch
nehmen kann, die objektive Richtigkeit des imaginativen Inhalts
der Vision im Einzelfall bestitigen kann oder will. Die echten Mystiker
betonen selbst, daB auch in diesem Fall aus Griinden, die gleich dargelegt
werden sollen, noch einmal groBe Vorsicht und Zuriickhaltung am Platz
ist, weil auch dann im imaginativen Inhalt der Vision Irrtiimer und Fehl-
interpretationen unterlaufen kénnen.

3. Die ,Ansatzstelle“ der géttlichen Einwirkung
auf den Visionéar

Es ist ndmlich noch eine ganz andere Seite an der Psychologie einer
imaginativen Vision zu betrachten. Es muf} gefragt werden, ,,wo*“ am Visio-
ndr der von Gott ausgehende Anstofl zur imaginativen Vision eigentlich
ansetzt, welches gewissermaBen der ,Primireffekt” der gdttlichen Beriih-



Ubér Visionen und verwandte Erscheinungen : 199

rung ist. Dieser braucht gar nicht notwendig die Erregung der sinnlichen
Fihigkeiten als solcher zu sein; diese kann vielmehr eine blofie Folge und
Auysstrahlung einer viel ,zehtraler” treffenden géttlichen Ein-wirkung sein.
Es 148t sich schon aus grundsitzlichen Erwigungen vermuten® und wird
durch das Zeugnis der klassischen Mystik nahegelegt, da8 auch bei imagi-
nativen Visionen in der Regel die imaginative Vision als solche (also die
Erregung der sinnlichen Fahigkeiten) nicht das von Gott priméir und un-
mittelbar Bewirkte, sondern gewissermafien nur Ausstrahlung und Echo
eines viel innerlicheren und geistigeren Vorgangs ist®.

Es ist hier nicht der Ort, eine genauere Beschreibung dieses zentraleren
und (in sich) rein geistigen Vorgangs zu geben, dessen bloBSes Begleit-
phédnomen die imaginative Vision als solche ist. Sagen wir somit nur,
daB er nach den klassischen Beschreibungen der spanischen Mystik jener
Vorgang ist, den diese als ,eingegossene Beschauung® (von der ,geistlichen
Verlobung® bis zur ,geistlichen Hochzeit“, der vollen unio mystica) kennt. .
So wie die Ekstase als Bindung der sinnlichen Tatigkeit nur ein Begleit-
phénomen, eine Auswirkung des zentralen mystischen Vorgangs ist, die
sogar bei einer vollendeten mystischen Entwicklung auf der héchsten Stufe

37 Denn im Normalfall wird gelten: Die Vision setzt voraus und bewirkt die
sittliche und religiose Férderung des Menschen. Als Voraussetzung und Ziel der
Vision ist aber die Heiligkeit primér eine Sache des gelstlgen Kerns der Person.

“Wiirde die géttliche Berithrung nicht primir hier ansetzen, wire die Vision eher

eine Gefahr, daB der Visionir an diesem Eigentlichen vorbeilebt. Auch Judas
,sah® den Herrn. Aber die Augen des ,Geistes”, des Personkerns waren bei
ihm gehalten. Nur bei einer rein charismatischen, ,prophetischen Vision“ als
einer bloBen gratia gratis data kann man so ohne Hemmung annehmen, der gott-
liche Sto8 treffe unmittelbar und bloB die sinnlichen Fihigkeiten als solche. Aber
im allgemeinen wird auch in solchen Fillen Gott den Menschen nicht wie den
Esel Balaams beniitzen.

8 Vgl. z. B. Johannes vom Kreuz, Subida II 16, 11 (II 142): die ,formas,
imagenes y figuras“ sind nur die ,Hiillen* der eigentlichen ,comunicaciones
espirituales“; Subida IT 17, 7 (II 150) wird ebenso vorausgesetzt, dafl der eigent-
liche ,efecto* der gottlichen Mitteilung auch dann bleibt, wenn der Mensch die
gottgewirkten ,Visiones imaginarias“ von sich weist. Diese kdnnen also nicht
einfach die Ursache der eigentlichen géttlichen Mitteilung ,en sustancia® sein.
Das Verhiltnis muB vielmehr umgekehrt gedacht werden. In der imaginativen
Vision bricht sich, um ein Bild Johannes’ vom Kreuz zu verwenden (Subida II
14,9 {IT 126 f]), das an sich reine und einfache Licht Gottes im Medium der Sinn-
lichkeit. Theresia z. B. beschreibt (Moradas VI 3 [IV 115]) die ,, Ansprachen®
Gottes (auch die imaginativen ,formellen‘) so, daBl deutlich wird, daf3 sie un-
weigerlich in der Seele bewirken, was sie besagen, also (in der Terminologie
Johannes’ vom Kreuz gesprochen) auch gleichzeitig ,substantielle® sind. Der
,<Kern“ des Erlebnisses ist also gar nicht das Sinnliche. So hilt es folgerichtig
auch Theresia nicht fiir ein ,,Unrecht”, wenn man Ansprachen keinen Glauben
schenkt (Moradas VI 3 [IV 114], obwohl sie das Gegenteil auch billigt, also an
gottgewirkte Ansprachen denkt. Auch G. B. Scaramelli, Il direttorio mistico,
tract. IV cap. 6 n. 84 (edit. Tournai 1863 Bd. II pg. 65) sagi, daB eine géttliche
imaginative Vision von einer intellektuellen begleitet sein miisse. — Im-iibrigen
werden die Folgerungen aus dieser Auffassung, die unabhingig von ihr beweis-
bar sind, im folgenden auch die vorausgesetzte Auffassung bestétigen. Die hier
vorgetragene Auffassung des Entstehens der echten Visionen schon bei A. Mager,
1. ¢. 192f, und unter Abzug der genaueren naturphilosophischen Voraussetzungen
auch schon in der Mystik Gdrres’. Vgl. J. Pascher, Die plastische Kraft im reli-
gidsen Gestaltungsvorgang nach Joseph von Gorres, Wiirzburg 1928.



200 Karl Rahner S. J.

wieder verschwindet, ja sogar in gewissem Sinn ein Anzeichen der ,,Schwi-
che* der Natur des Mystikers ist, der das UbermaB der mystischen Mit-
-teilung Gottes nicht aushilt, so ist die imaginative Vision, die eine solche
eingegossene Beschauung als gegeben voraussetzt, nur deren Ausstrahlung
und Reflex in der sinnlichen Sphére des Menschen, die Verleiblichung des
mystischen Vorgangs im Geist.

Daraus aber ergeben sich eine Reihe wichtiger Erkenntnisse und Folge-
rungen fiir die Natur und die Beurteilung der imaginativen Vision als
solcher, gerade wenn sie echt, d. h. jetzt: in der eben genannten Weise
von Gott hervorgerufen ist.

(1) Zunidchst einmal wird verstindlich, warum die klass1sche My-
stik — wenn auch mit merklichen graduellen Unterschieden — den imagi-
nativen Visionen so gleichgiiltig, ja ablehnend gegeniibersteht, und zwar
auch dann, wenn sie als von Gott kommend vorausgesetzt werden®. Es wird

. dabei ausdriicklich betont, da man nicht fiirchten miisse, durch eine solche
Ablehnung der Gnade Widerstand zu leisten oder Gott zu beleidigen. (Gilt
dies schon fiir den Visiondr selbst, dann noch viel mehr fiir andere.) Ein
Ablehnen, Nichtbeachten einer imaginativen Vision auch in diesem Fall
lehnt gar nicht das eigentlich von Gott Gewirkte ab und hindert es nicht,
unbeachtet bleibt vielmehr dann nur ein Reflex des Eigentlichen in der
sinnlichen Sphére des Menschen, so dafl dadurch gerade die Aufmerksam-
keit des Menschen und seine personale Entscheidung auf das gelenkt wird,
worauf es allein ankommt: auf das Werk, das die mystische Gnade Gottes
in der eingegossenen Beschauung in der Tiefe der Person tut, auf den reinen
Glauben und die Liebe zu dem iiber alle Bilder erhabenen Gott. Diese durch
die ganze Geschichte der Mystik* sich hindurchziehende Anweisung ent-
entspringt somit nicht blof und in erster Linie einer neuplatonisch orien-
tierten Geistmetaphysik, der alles Sinnliche und Bildhafte grundsétzlich
verdidchtig ist, sondern einer Erfahrung, die zwar je nach der jeweils ge-
gebenen Metaphysik verschieden interpretiert werden mag, in sich aber
in jeder Metaphysik der Mystik, weil Tatsache, aufgeklirt werden mu8:
daB Gott immer gréBer ist als jedes Bild von Ihm und gerade als solcher

3 Johannes vom Kreuz, Subida II 12ff (II 113{f); Joseph a Spiritu Sancto I
q. 26 (112ff); Antonius a Spiritu Sancto (f 1674), Directorium mysticum (ed.
Bernardus a SS. Sacram. Paris 1904) tract. 3, disp. 5, sect. 2 (360 £f); G.-B. Scara-
melli, 1. ¢. tract.. IV cap. 4 n. 42 (II 33).

4 Vgl. dariiber z. B. fiir Origenes: W. Vélker, Das Vollkommenheitsideal des
Origenes (Tiubingen 1931) 73; fiir Evagrius Pontikus; H. U. v. Balthasar, Méta-
physik und Mystik des Evagrius Pontikus: ZAM 14 (1939) 31—47; fiir Diadochus
von Photike: F. Dorr, Diadochus von Photike und die Messalianer (Freiburg
1937) 127—129; fiir Philoxenus von Mabbug: J. Hausherr, Contemplation et
sainteté, Une remarquable mise au point par Ph. de M.: RAM 14 (1933) 192; fiir
Georgius Sinaita: N. Arseniew, Ostkirche und Mystik (2. Aufl) S. 21; fiir
Dionysius Areopagita: M. Viller-K. Rahner, Aszese und Mystik in der Vaterzeit
(Freiburg 1939) 236 ff; fiir Johannes vom Kreuz ist trotz philosophischer und
theologischer Vorbehalte immer noch sehr lesenswert: J. Baruzi, Saint Jean de
la Croix et le probléme de l'expérience mystique (Paris 1924) pg. 449 ff. une
critique des appréhensions distinctes; fiir den hl. Paul vom Kreuz: Gaétan du
S. Nom de Marie, S. Paul de la Croix: sa doctrine et sa pratique touchant les
visions, révélations et extases: RAM 8 (1927) 361-—392.



.

el
d&ﬁﬂ;

Uber Visionen und verwandte Erscheinungen - 201

sich im mystischen Erlebnis mitteilen will, hier also noch weniger als sonst
der Mensch an seiner ,Erscheinung® haften bleiben darf, weil auch bei der
hochsten ', Einigungstheologie“ wahr bleibt, daB der von der Welt seiner
Erscheinung nicht mehr trennbare Gott gerade als solcher ,,unvernuscht“
mit seiner Erscheinung bleibt.

(2) Weiter: es wird verstindlich, daB die genume christliche Mystik
angeblichen imaginativen Visionen dann mit dem groBten Mifitrauen gegen-
iibertritt, wenn sie nicht im Zusammenhang mit solcher eigentlicher mysti-
scher Begnadigung auftreten*. Es ist durchaus denkbar, da3 ein psycholo-
gisch nicht geschulter, einfacher Visionir in der Reflexion und Beschreibung
seines Erlebnisses sich (objektiv einseitig) an das Imaginire seines Erleb-
nisses hilt, schon weil es viel leichter mitteilbar ist, ohne dafl damit gesagt
zu sein braucht, daB er nicht mehr und Wesentlicheres als dieses erlebt hat.
Wenn aber wirklich nicht mehr erlebt wurde, gerade also z. B. die himm-
lische Person gesehen wurde, wie man sonst jemand ,sicht* (und sie somit
zunéchst auch fiir eine wahrgenommene Person des Alltags hielt), so ist
dies kein Argument zu Gunsten der Echtheit der Vision, sondern ist im
Gegenteil HuBerste Vorsicht, wenn nicht einfach schon Ablehnung der
Vision als einfacher Halluzination am Platz. Hock z. B. lehnt aus eigener
Erfahrung mit mystisch begnadeten Menschen*® und im AnschluB3 an Johan-
nes vom Kreuz Visionen, die vor der mystischen Verlobung und somit
ohne Ekstase auftreten, a limine ab*. Von daher gesehen ist es also gar
nicht als positives Argument zu werten, wenn die Vision einen durchaus
normalen Wahrnehmungseindruck macht, als Gegenstand im normalen
Wahrnehmungsraum auftritt. Denn dieser Eindruck ist wohl schwerlich als
gleichzeitig mit einem zentralen mystischen Erlebnis der eingegossenen Be-
schauung denkbar. Es ist also gerade umgekehrt, wie der Laie es sich wohl
denken mag: je peripherer die Erregung ist, die die ,, Vision“ hervorbringt,
um so mehr wird sie einer Alltagswahrnehmung gleichen, um so mehr wird
sie auf den Laien den Eindruck ,,echt® und ,normal® zu sein machen —
und um so entschiedener wird sie von einem Johannes vom Kreuz ab-
gelehnt werden*. — Bei ausgesprochen ,,prophetischen Visionen* kann man
ja vielleicht milder urteilen, d. h. man darf da vielleicht nicht als Echt-
heitskriterium verlangen, daB sie mit eingegossener Anschauung verbunden

4 Vgl. K. Hock, Johannes vom Kreuz und die Nebenerscheinungen der Mystik:
Theologisch-praktische Quartalschrift 78 (1925) 506—519; 698—1705: ,,Sowohl der
hl. Johannes vom Kreuz als auch die hl. Theresia sprechen die Ansicht aus, da
erst mit der mystischen Verlobung echte Visionen und Offenbarungen der Seele
gegeben werden, und diese Ansicht ist jetzt von den mystischen Schriftstellern
wohl allgemein sngenommen® (703).

- 42 Vgl A. Mager, L. c. S. 419.

8 K. Hock, 1. c¢. 703: ,Ist eine Seele noch nicht zur mystlschen Verlobung
gelangt, hat sie also noch nie in der Ekstase die mystische Liebesvereinigung
auch nur voriibergehend genossen, so ist alles, was sie an Visionen und Offen-
barungen vorbringt, als TZuschung anzusehen.“

4 Fir ihn sind die ,koérperlichen* Visionen unvollkommener als die imagina-
tiven: Subida II 11 (II 105ff). Ebenso (als Ansicht derer, ,die es besser ver-
stehen als ich“) bei Theresia, Vida 28 (I 218). Vgl. G.-B. Scaramelli, 1. c. tract. IV,
cap. 6. n. 82 (II 64).



202  Karl Rahner S.J.

seien. Aber dann muB erst recht, soll eine solche Vision als echt anerkannt
werden, gefordert werden, daf sie sich durch das einzige Kriterium aus-
weist, das noch bleibt: das Wunder. v

" (3) Drittens: Von dem erreichten Ansatz her ist folgende wichtige
Erkenntnis einsichtig: wenn die gottliche Einwirkung als solche ,tiefer®
ansetzt als in der sinnlichen Sphire und wenn somit das Imaginire der
Vision bloB abhingige Funktion der eigentlichen géttlichen Einwirkung
ist, dann wird einerseits von einer echten Vision zu reden sein, anderseits
die imaginative Vision als solche in weitem Umfang nach den allgemeinen
psychologischen Gesetzen der sinnlichen Sphire verlaufen. Der Nachweis
also, daf dies geschieht, daf§ z. B. Funktionen der sinnlichen Fihigkeiten
in Gang gesetzt wurden, die wir auch sonst kennen, daB sich unter den’
Visiondren die bekannten psychologischen Typen wiederfinden usw., da
in auflerchristlichen Religionen dieselben visiondren Phinomene (im Ab-
lauf desimaginidren Erlebnisses!) auftreten, all das ist kein Argument
gegen die ,,Echtheit“ der Vision (freilich aber ein Argument dagegen, daB3
man die Echtheitskriterien dem Verlauf des sinnlichen Geschehens selbst
entnehmen koénne): verschiedene Ursachen kénnen in derselben
Sphére dieselben Erlebnisse hervorrufen.

(4) Viertens: Man versteht von hier aus genauer, was eigentlich ge-
meint ist, wenn die mystische Theologie die ,,Demut“ und verwandte Hal-
tungen als ein , Kriterium® der echten Visionen betont. Es ist mit diesen
Haltungen nicht so sehr eine normale Fréommigkeit, Wahrhaftigkeit, Be-.
scheidenheit; Zuriickhaltung usw. gemeint, die unabhingig vom visiondren
Erlebnis vorhanden sind (und natiirlich vorhanden sein miissen), sondern:
eine entscheidende religiose, den Menschen wandelnde Vertiefung, die mit
dem Erlebnis eintritt und sich hilt, ist fiir den Priifenden eher und leichter
ein Kriterium dafiir, da das imaginire Erlebnis von einem zentralen
gnadenhaften Wirken Gottes in der Tiefe des Geistes begleitet war, als die
psychologische Deskription des Visionérs von seinem Erlebnis, das — gerade
wenn echte mystische Erfahrungen noch nicht erlebt wurden — vom Visio-
nidr falsch beschrieben und mifideutet werden kann, besonders wenn ihm
durch Lektlire, Berichte usw. ein mystisches Vokabular schon zur Verfiigung
steht. Freilich mul3 auch hier beachtet werden: a priori ist es nicht aus-
geschlossen; daB auch rein psychogene ,Visionen®, hinter denen kein be-
sonderes Einwirken Gottes steht, auf einen frommen und gutwilligen Men-
schen fordernd wirken kénnen, ebenso wie unsere ,,normalen® guten Ein-
félle, vorausgesetzt nur, daB ein solch (rein psychologisch und neutral ge-
sehen) ,halluzinatorisches* Erlebnis nicht die Auswirkung einer beginnen-
den psychopathologischen Stérung und Zerstérung der Person ist, was aber
durchaus nicht notwendig und immer der Fall zu sein braucht.

(5) Fiinftens: Wenn der eigentliche ,,Ort* der primiren Einwirkung
Gottes tiefer, ,hinter® dem sinnlichen Erkenntnisvermégen liegt, wenn er
primér auf eine Berilihrung und Vereinigung des Geistes im Menschen mit
Gott geht, dorthin also, wo das eigentliche Gnaden -geschehen seine
Stelle hat, dann wird versténdlich und ist ohne weiteres zu erwarten, daB



Uber V151onen und verwandte Erschelnungen 203

das Echo dieses eigentlichen Kernvorgangs in dei‘ Slﬁﬁhchkelt des Menschen
nicht nur von diesem Vorgang allein bestimmt wird, sondern in dieses Echo
ebenso alle anderen Voraussetzungen, die im Visionér gegeben sind, ein-
flieBen: unabhingig von der gottlichen Einwirkung vorhandene Vorstel-
lungselemente, Apperzeptionsschemata, selektiv wirkende Einstellungen
der Erwartung, der religiésen Bildung, der Zeitsituation, des &sthetischen
Geschmacks usw.

Der Inhalt der imaginativen Vision wird somit unvermeidlich, wenn
auch in verschiedener Dosierung der Elemente, deren genaues. Verhéaltnis
im Einzelfall schwer feststellbar sein wird, die Resultante aus der ‘g6tt-
lichen Einwirkung und all den subjektiven Bedingtheiten des Visionirs
sein. Man wird zwar annehmen miissen, dafl bei einer prophetischen,
durch Wunde r bestédtigten einbildlichen Vision auch das Bildhafte an ihr
irgendwie unter einer géttlichen Garantie steht, soweit dieses fiir den
Zweck der von der Vision getragenen Sendung des Propheten von Be-
deutung ist, wenn auch dann noch aller bildhafte Inhalt Ziige der sub-
jektiven Eigenart des Visionérs an sich tragen wird. Von diesem Fall ab-
gesehen, wird man aber sagen diirfen, daB sonst (d. h. also bei jeder ,,mysti-
schen Vision*) das gottliche Einwirken keine Garantie dafiir bietet, daf3 der
imaginire Inhalt auch einer ,echten® Vision nicht von der Eigenart des
Visionérs so mitbestimmt ist, daB historisch Unrichtiges, theologisch Schie-
fes und Falsches, Einseitiges, Geschmackloses mit in diesen Inhalt ein-
flieBen.

Der bildhafte Inhalt der Vision ist nicht nur ,Bild“ der eigentlichen gétt- -
lichen Berithrung, sondern auch ,,Bild“ des Menschen, der sie empfangt.
Weil grundsétzlich der imaginire Inhalt bewull{ nur gegeben sein kann
als schon vollzogene Synthese aus dem gottlichen Einwirken und den sub-
jektiven Bedingtheiten des Menschen, wird es nicht. nur faktisch sehr
schwer sein, hier eine ,,Quellenscheidung® vorzunehmen; eine solche wird
vielmehr grundsitzlich nicht restlos durchfithrbar sein. Eine Garantie,
daB auch der im a ginér e Inhalt positiv von Gott intendiert ist und rechte

" Erscheinung des Unsagbaren im Medium der Sinnlichkeit des Menschen
ist, daB also auch der imaginire Inhalt selbst ,,inspiriert* ist, 146t sich nur
durch duflere Kriterien erreichen. Praktisch also wird vieles am Inhalt sol-
cher Visionen unsicher und in seiner Beurteilung dem subjektiven Ermes-
sen der davon Kenntnis Nehmenden iiberlassen bleiben miissen.

Tatsédchlich bietet die Geschichte der Visionen, und zwar bei kanonisier-
ten Heiligen und Seligen, also bei Menschen, denen subjektive Ehrlichkeit,
groBe Heiligkeit und echte mystische Erlebnisse nicht bestritten werden
konnen, eine Fiille von historischen, theologischen und geschmacklichen
Irrtimern und Schiefheiten. Es seien hier aus dieser Geschichte einige Bei-
spiele geboten. Nicht so sehr, weil sie belehren und warnen kénnen, son-
dern weil sie wohl das beste Argument fiir unsere These darstellen, daf
auch die ,echten” imaginativen Visionen im allgemeinen nur mittelbar
- gottgewirkt sind. Man wird den Heiligen, von denen die Rede sein wird,
echte mystische Erlebnisse aufs Ganze gesehen nicht bestreiten koénnen,



204 Karl Rahner S.J.

mystische Erlebnisse, die fiir sie subjektiv und objektiv mit Recht minde-
stens in irgendeiner Hinsicht den Charakter der Gottgewirktheit an sich
tragen. Wenn sie dennoch, wie die Geschichte zeigt, Richtiges und Falsches
_im Inhalt ihrer imaginativen Visionen nicht auseinanderhalten konnten
(obwohl das méglich sein miifite, wenn der Charakter der ihnen evidenten
Gottgewirktheit unmittelbar am Imaginativen als solchem haften wiirde),
so ist dies nur so zu erklidren, dafl das eigentliche gottgewirkte und
als solches ihnen evident sich aufdréingende'Erlebnis tiefer lag als die
imaginative Vision (Audition usw.), dort berechtigt als gottgewirkt auf-
trat und diese Uberzeugung vom géttlichen Ursprung des Erlebnisses nun
unkritisch auch auf dessen Reflex, das Imagjinére, ausgedehnt wurde.
Wenn also Theresia sagt®s, wer einmal echte Visionen gehabt habe, kdénne
von Halluzinationen nicht mehr getduscht werden, so ist das richtig und
falsch. Richtig: wer wirklich eine echte eingegossene Beschauung erlebt
hat (die der Kern auch einer ,,echten“ imaginativen Vision ist), kann sich
dariiber nicht mehr tiuschen. Falsch: denn, wenn ein solches echtes und
evidentes Kernerlebnis vorhanden ist, kann in seiner Auswirkung im
Imaginéren doch noch Irrtum unterlaufen. Wenn ein ausgeglichener, theo-
logisch gebildeter, geschickt geleiteter, fiir gewisse gefihrliche Gebiete (Zu-
kunftsfragen) uninteressierter Mystiker Visionen hat, werden sie faktisch
auch in ihrem Imaginiren unbedenklich sein. Das kommt aber dann nicht
von einer gréBeren Gottgewirktheit als bei anderen (auch Heiligen), bei
denen diese Voraussetzungen nicht im gleichen Maf} gegeben sind, sondern
von giinstigeren natiirlichen Voraussetzungen. Das Evidenzerlebnis selbst
wird in beiden Féllen dasselbe sein: den gbttlichen Ursprung des eigent-
lichen Tiefenerlebnisses bezeugen und — fiir das Imaginire der Vision
(Audition usw.) keine eindeutige Garantie liefern, weil es sich eigentlich
gar nicht auf dieses bezieht. Geht man nicht von unserer Voraussetzung
aus, daf3 die imaginative Vision als solche nur mittelbar aus gttlichem Ein-
wirken stammt, so wird man nicht mehr erkldren kénnen, wie auch Heilige, .
die Mystiker waren, so oft ihre mystische Evidenz. auf Dinge ausdehnten,
die diese nicht haben kénnen. Wiirde diese Evidenz ein inneres Mo-
ment der echten imaginativen Vision als solcher sein, kdnnten solche nicht
so oft von echten Mystikern mit (harmlosen oder gefihrlichen) Erlebnissen
verwechselt werden, die, weil keineunverzerrte Auswirkung wirklich
vorhandener Mystik, nun nur noch Illusionen und Halluzinationen ge-
nannt werden kénnen. - '
Nun aber die Beispiele selbst. Historisch Falsches, theologisch Irriges und
Schiefes, Subjektives (bis zur Geschmacklosigkeit) ist in diesen Beispielen
in Fiille enthalten, ohne daB es weiter kommentiert werden muf. Es han-
delt sich dabei immer um Fille, wo diese heiligen Menschen davon iiber-
zeugt waren, in ,echten* visionidren Erlebnissen diese Dinge erfahren zu
haben, auch wenn wir es nicht immer eigens anmerken. Der hl. Norbert von
Xanten fiihlte sich absolut gewiB (certissime), daB der Antichrist noch in

45 Moradas VI 9 (IV 164); VI 3 (IV 118); Vida 25 (I 192).



Uber Visionen und verwandte Erscheinungen s 205

seiner Generation erscheinen werde®. Der hl. Vinzenz Ferrer erklirte mit
Berufung auf Visionen, das Weltende stehe unmittelbar bevor*’, Katharina
von Siena glaubte, Maria habe ihr geoffenbart, sie sei nicht unbefleckt
empfangen*. Ahnlich spricht Maria zur seligen Veronika de Binasco®.
Mechthild von Hackeborn und Gertrud von Helfta lassen sich in Erschei-
nungen von Jesu unmégliche Etymologien vortragen®. Hildegard von Bin-
gen fiihrt alle ihre Kenntnisse, die nun einmal nicht alle richtig sind, auf
unmittelbare géttliche Erleuchtung und Diktat zurlick®. Der hl. Katharina
von Ricei erscheint oft Savonarola als Prophet und Martyrer, so dafl sie
seine Seligsprechung betreibt®. Die hl. Franziska Romana vergewisserte
sich in zahlreichen Visionen iiber die Natur des Firmaments, das sie zwi-
schen dem Sternenhimmel und dem caelum empyreum liegend glaubte®.
Der selige Alanus de Rupe (1428—1475) berichtet die phantastischsten
Offenbarungen iiber die Geschichte seines Ordensstifters und die Entste-
hung des Rosenkranzes™. Bekannt sind die Widerspriiche in den Visionen
der verschiedenen Heiligen (Magdalena von Pazzi, Brigitta von Schweden,
Elisabeth von Schénau usw.) iiber das Leben und Sterben Christi und seiner
Mutter®. Die selige Margareta Ebner lie sich vom Jesuskind dariiber be-
lehren, ,,wie diu heilig besnidung volbraht werde“*®. Die selige Maria von
Oignies (T 1213) glaubte, daB das Jesuskind tagelang an ihrer Brust ruhe®.
Die hl. Maria Magdalena von Pazzi sah, wie Jesus ihrem Herzen mit der
Milch der Jungfrau Maria seine Inschrift einschrieb®. Die hl. Elisabeth von
Schénau (f 1165) nahm, darin durch eine Erscheinung ihres Engels bestirkt,
auch noch auf dem Sterbebett fiir das Buch ihrer Offenbarungen unmittel-

46 Bernhard von Clairvaux, epist. 56 (PL 182, 162).

41 P, Fages, Histoire de saint Vincent Ferrier I (Paris 1893), bes. S. 334—354
und der Brief des Heiligen an Benedikt XIII S. LXXVI—LXXXV. Wenn Fages
erklirt, diese Prophezeiung sei echt, aber bedingt gewesen (was Vinzenz nie
sagte), und Gott habe das Strafgericht des Weltuntergangs wegen des Wirkens
des Heiligen verschoben (354), so ist diese Interpretation wohl doch zu wohl-
wollend. Wir Christen beten ja um Beschleunigung der Wiederkunft Christi.
Die Heiligen konnen sie also nicht verzdgern, sondern beschleunigen. Auf die
Frage der Bekridftigung dieser Prophetie durch die Wunder des Heiligen (er
glaubte, dafl er solche zur Bestidtigung seiner Anktindigung gewirkt habe), kann
hier nicht eingegangen werden.

48 Benedikt X1V, L. c. III cap. ult. n. 16 (II1 277); Poulain, 1. ¢c. S. 8551{.

4 Vita lib. IIT cap. 7 (AASS Januar II 185).

5 I.egatus divinae pietatis I 16 (edit. Solesmes Paris 1875 S. 51 f); IV 27 (S. 388).

51 AASS Sept. V 633.

52 Vgl. J. Schnitzer, Savonarola II (Miinchen 1924). 890 f; Benedikt XIV,, 1. c.
III cap. 25 n. 17—20 (III 1311).

58 Vita, lib. IT visio 14 (AASS Mirz IT 111). .

54 Vgl. Analecta Bollandiana 22 (1903) 219. Der Selige behauptete, er wolle
verdammt werden, wenn er nicht die Wahrheit rede. Vgl. H. Thurston, in:
The Month (1901) 294.

58 Poulain, 1. ¢. S. 343. Vgl. AASS Mai VI 244 ff: Parergon de Sanctarum
ecstaticarum secundum species naturaliter praechabitas durante raptu quandoque
rfnotax;ium dictis factisque ad historicarum quaestionum decisiones non trans-

erendis

18‘:2)P11f16}]1pp Strauch, Margareta Ebner und Heinrich von Nordlingen (Freibirg
5 Vita cap. 10 (AASS Juni V 567).
58 Q. Karrer, Die grofie Glut (Miinchen 1926) S. 135 (hler die genauere Quelle).

R



206 Karl Rahner S.J.

barste Urheberschaft Gottes in Anspruch. Es enthélt eine Fiille willkiirlich-~
ster Phantasie®®. Bekannt ist das theologische Problem, das die , grofle Ver-
heiflung® der hl. Maria Margareta Alacoque aufwirft”. Von den phantasti-
schen Offenbarungen des seligen Hermann Joseph iiber die hl. Ursula und
ihre Gefdhrtinnen sagt Papebroch mit Recht: quidlibet toleraverim potius,
quam pro caelestibus revelationibus talia suscipiam®. Der Engel der Kinder
von Fatima betet eine Aufopferung auch der Gottheit des Herrn vor,
was theologisch unmoglich ist®. Eine Mystikerin der allerjiingsten Zeit 148t
sich -von Jesus offenbaren (Jesus diktiert ihr die Offenbarungen), daf das
‘Kleid, das ihm als Kind seine Mutter gemacht hatte, mit ihm wunderbar
gewachsen sei®. Poulain berichtet von mehreren Fillen aus neuester Zeit,
in denen sehr fromme Leute prophetische Auftrége tliber das richtige Ver-
halten des Papstes in politisch kritischen Situationen erhalten zu haben
glaubten, Auftrége, die alle nicht stimmten®. Die Gier nach himmlischen
Weisungen im politischen Dunkel, die z. B. schon David von Augsburg,
Gerson, das V. Laterankonzil® bekdmpften, ist eben auch heute noch nicht
ausgestorben.

Man sieht wohl aus diesen Beispielen, die sich leicht noch sehr vermehren
lieBen, deutlich dieses: géttliches Wirken und menschliche Subjektivitit bis
zum Irrigen und Bizarren durchdringen sich so eng bis in die Visionen der
Heiligen, daB man auch in den ,echten® Visionen nicht blof Gottes Werk
sehen kann. Auch darin schafft sich die menschliche Subjektivitat ihren
Ausdruck. Auch in den ,echten“ imaginativen Visionen wirken menschliche
Krifte schipferisch mit.

Auch ein merkwiirdiges Phinomen, dem ndher nachzugehen sich lohnen
wiirde und das man mit dem Wort ,der Zeitstil der Visionen“® bezeich-
nen koénnte, findet wohl schon in der subjektiven Bedingtheit der einbild-

56 Vita cap. 8 n. 106 (AASS Juni IV 524); Poulain, 1. c. S. 3471.

6 Vgl z. B. Karl Richstidtter, Das Herz des Welterldsers (Freiburg 1939) 93 f£.

81 Commentarius praevius de s. Ursula § 7 n. 76: AASS Oktober IX 93.

62. Vgl. Dhanis, 1. c. S. 42f.

83 Vgl. Un appel &4 I'amour. Le message du coeur de Jésus au monde et sa
messagére Soeur Josefa Menéndez (1890—1923) (Toulouse 1944) S. 460. Solche
typisch apokryphen Ziige finden sich auch sonst gern in solchen Offenbarungen;
so z. B. in der ,,Autobiographie“ Jesu in den Offenbarungen der Abtissin Maria
Caecilia Baij ( 1766); vgl. RAM 2 (1921) 87.

% Poulain, L. ¢. 348 Anm. 1; 363 f; vgl. auch seine Privatmitteilungen in RAM 2
(1921) 68 Anm. 1.

85 Vgl. fiir David von Augsburg: Michael, 1. ¢. 399; fiir Gerson sein Werk: De
distinctione verarum visionum a falsis (Opera omnia, Den Haag 1728 tom. 12 col.
43 ff); fiir das V. Lateranense, das durch eine Bulle den Predigern das &ffentliche
Verkiindigen von Prophezeiungen verbot: Pastor, Geschichte der Pépste IV, 1
(Freiburg 1906) 572; Mansi XXXII, 945.

8 Z. B. die apokalyptische Bilderpracht einer hl. Hildegard von Bingen ist
den modernen Visionidren fremd geworden. Heute werden nur noch selten, wie
im Mittelalter, Heilige aus alter Zeit, Martyrer, alte Kirchenpatrone usw. er-
scheinen. Gab es schon vor Lourdes Fille einer genau begrenzten Reihe von Er-
scheinungen in fixen zeitlichen Abstinden, wie danach wieder z. B. in Fatima?
Browe weist z. B. nach, dafl im Mittelalter Erscheinungen des Jesuskindes fiir
bestimmte abgegrenzte Kreise typisch, ja fast epidemisch waren, in andern fast
ganz fehlten und spéter iiberhaupt selten wurden (Die eucharistischen Wunder
des Mittelalters [Breslau 1938] S. 100—111). Daf3 die Visionen im Wandel ihrer



Uber Visionen und verwandte Erscheinungen ‘ 207

lichen Visionen eine geniigende Erklirung, ohne daBl man fiir dessen Em
klirung auf ein sich wechselndes Verhalten Gottes selbst rekurriere
miifBte.

Ebenso ist das, was man in einer zu milden Erkldrung von Irrtiimern,
Schiefheiten usw. in den Visionen eine ,, Anpassung Gottes“®” an den Visio-
nir genannt hat, wohl leichter und richtiger als unwillkiirliche, schon in
der vorbewufiten Genesis geschehende Anpassung des {gleichen) géttlichen
Einwirkens dur ch die Eigenart des Visionirs selbst an diese-zu deuten®.

Diese Sachlage hat seine Konsequenzen positiver und negativer Art.
Positiv: Man kann gar nicht ohne weiteres ein Erlebnis, das sich als Vision
gibt, vor das strenge Dilemma stellen, entweder in allen Punkten richtig
zuseinoder als Ganzes als menschliche oder teuflische Illusion oder als
Betrug zu gelten. Ein solcher logisch scheinbar klarer Rigorismus ist in
Wirklichkeit ein psychologischer MiBgriff. Von da aus gesehen ist eine
gewisse ,Milde“ und ein Wohlwollen, visionire Erfahrungen als gott-
gewirkt auch dann gelten zu lassen, wenn auch nicht alles an ihnen an-
erkannt werden kann, durchaus vertretbar. Es ist a priori nicht einmal
unmoglich, dafl in derselben Person giinzlich halluzinatorische Zustinde
und echte Visionen vorkommen®. Denn es ist durchaus denkbar, daB eine
leichte Erregbarkeit des sinnlichen Erkenntnisvermdégens, die sich in Hal-
luzinationen bemerkbar macht, auch der Grund dafiir sein kann, daB das
»Echo* eines echten mystischen Erlebnisses in der sinnlichen Sphire stark
und deutlich, eben eine imaginative Vision wird.

Negativ: Auch dann, wenn die ,Echtheit“ einer Vision im ganzen (vor
allem auch durch duBere Kriterien) schon feststeht, ist damit immer noch
nicht gesagt, daB darum auch. jede inhaltliche Einzelheit richtig sei und
akzeptiert werden miisse. Auch in einer echten Vision kénnen Irrtiimer
unterlaufen, Gestalt, Tun, Rede der erscheinenden Person ebenso sehr und
mehr den subjektiven Bedingtheiten des Visionirs entspringen als dem
»Ansich“ der erscheinenden Person angehéren. Auch die ,Botschaft® aus
einer prophetischen Vision kann durchaus subjektive Bedingtheiten der
Zeit, des Mikeus, der theologischen Bildung des Visionirs an sich tragen.-
Die Gebete, die bei solchen Visionen gehért werden aus himmlischem
Mund, braucht man sich durchaus nicht notwendig als wértlich im Himmel
verfal3t vorstellen™. Es ist, wenn wir von der Frage der historischen

bildlichen Eigenart mit dem kiinstlerischen Formenwandel in einem gegenseiti-
gen Abhéngigkeitsverhiltnis stehen, ist schon oft beobachtet worden.

% Poulain, 1. c. 342 ff; vgl. dazu Zahn, 1. c. 588, der mit Recht eine sAnpassung
Gottesan den Mystiker ablehnt.

8 Vgl. hierzu die typologischen Unterschiede der sogenannten Anschauungs-
bilder in dem schon 6fter erwihnten Aufsatz von Hubert Thurn im gleichen
Heft dieser Zeitschrift. .

® Dhanis z. B. hilt die eigentlichen Erscheinungen von Fatima fiir »echt“ (32),
glaubt aber in den ersten vagen Engelserscheinungen Halluzinationen zu er- -
kennen (45).

" In einer Erscheinung aus jiingster Zeit nennt ein Engel im Gebet den Heili-
gen Geist ,die Feuerglut vom Vater zum Sohn*. Ist das ganz vereinbar mit der
Glaubenswahrheit, dal der Heilige Geist vom Vater und Sohn als einem einzigen



208 Karl Rahner S. J.

Treue der Berichte absehen, die freilich die erste Aufgabe des Chronisten
einer Erscheinung wire, durchaus nicht notwendig ein respektloser Ein-
griff in eine gottliche Offenbarung, wenn der theologische Erzdhler einer
solchen Begebenheit leichte Retouchen aus theologischen und anderen ge-
wichtigen Griinden an den gehdrten Worten anbringt™.

Nur anhangsweise sei bemerkt, daB, wenn schon unvermeidlich in der
imaginativen Vision selbst ein subjektives Element anzunehmen ist, dieses
sich noch stirker einschalten kann nach der Vision, auch wo es sich um
durchaus ehrliche Menschen handelt: unwillkiirliche Korrekturen, Erinne-
rungstiuschungen, Beniitzung vorgegebener gedanklicher Schemata und
eines schon vorliegenden Vokabulars bei dem Bericht, wodurch unvermerkt
die Perspektiven verschoben werden, psychologische Deskription und Inter-
pretation des Vorgangs, die je nach dem MaB der Selbstbeobachtungsgabe
besser oder schlechter gelingen. ’

IIL Kriterien und Verhaltungsweisen

Aus dem Gesagten seien unter Hinzufiigung einiger Ergéiniungen Krite-
rien abgeleitet fiir echte Visionen und damit auch in einem gewissen Ma8
Anhaltspunkte beigebracht fiir die Frage, wie man sich zu verhalten habe,
wenn seelische Vorkommnisse mit dem Anspruch auftreten, echte Visionen
und Offenbarungen Gottes zu sein.

Welches sind zunichst keine oder Wemgstens keine eindeutigen Krite-
rien fiir echte Visionen? Frommigkeit und subjektive Ehrlichkeit sind zu-
nichst notwendige Voraussetzungen dafiir, daB ,,Visionen® tiberhaupt An-
spruch darauf erheben kénnen, als echt in Frage zu kommen, sind aber
keine Beweise dafiir, daB die Erscheinungen echt sind. Denn beide Eigen-
schaften sind kein Schutz gegen Irrtum. Auch Heilige haben sich in diesen
Dingen oft genug getiuscht.

Dasselbe gilt von (kérperlicher und) seelischer ,,Gesundhelt“ Beweise
von daher sind von einer stillschweigend gemachten SchluBfolgerung ge-
tragen: Wenn die behauptete Vision nicht ,echt” wire, miite der Visionir
»hysterisch® oder ,verriickt” sein. Nun ist er das aber nach dem Eindruck,
den er sonst macht, nicht, denn er ist sonst ganz ,normal“ und nach den
MaBstiben des Alltags ,verniinftig®. Also muB} die Vision ,echt” sein (da
aus andern Griinden eine teuflische Einwirkung nicht in Frage komme).
Diese SchluBfolgerung ist aber ‘aus verschiedenen Griinden falsch oder
nicht durchschlagend. Denn einmal iibersieht sie, daB es. durchaus auch
scharf abgegrenzte, gleichsam vom iibrigen Seelenleben isolierte Verriickt-
heiten geben kann; neben denen das iibrige Seelenleben einen durchaus
normalen Eindruck machen kann. Sodann setzt die Argumentation voraus,

Prinzip ausgeht, beide als Hauchende sich also gar nicht unterscheiden, ein
Gehen des Geistes vom Vater zum Sohn aus beiden entweder zwei Prinzipien
macht oder nur den Vater Ursprung des Geistes sein 148t? — Auf die theologische
Schiefheit im Gebet der Engelserscheinung von Fatima wurde schon hingewiesen.

71 Die Chronisten von Fatima z. B. haben sich recht betrichtliche Retouchie-
rungen an der Geschichte von Fatima gestattet. Vgl. Dhanis, 1. c. 63 ff.



Uber Visionen und verwandte Erscheinungen - 209

. daB alle Phé#nomene, die sich im psychischen Alltagsleben des rationalen
Mitteleuropéers nicht finden, entweder Zeichen von psychischer Storuhg
oder Wirkung einer transzendenten Ursache sein miiBten. Diese Voraus-
setzung aber ist falsch. Es gibt einfach Phinomene, die einerseits natiirlich
und nicht krankhaft sind und doch anderseits nichi einer franszendenten
Ursache -entspringen: spontane eidetische Erlebnisse, auBergewdhnliche
und nicht willkiirlich hervorbringbare Leistungen, die aus dem Unter-
bewuBtsein hervorbrechén, Augenblicke genialer geistiger Produktion, die
den Eindruck der Inspiration von auflen und oben machen usw., Dinge
also, die das AlltagsbewuBtsein des heutigen durchschnittlichen Menschen
nicht kennt, die weder ,normal“ noch eigentlich ,anormal“ noch ,iiber-
natiirlich“ sind. Auch wo keine transpsychische Ursache am Werk ist, ist
»auBergewdhnlich® und ,krankhaft® nicht dasselbe. Kurz, ein seelisch ge~
sunder Visionir braucht darum noch keine ,echten® Visionen zu haben.

Daf die Deutlichkeit, Unausweichlichkeit und der scheinbare Wahrneh- -
mungscharakter einer Vision keine eindeutigen Echtheitskriterien sind, ja
sogar u. U. eher fiir das Gegenteil sprechen kénnen, wurde schon gesagt.
Ferner ist darauf zu achten, daB man nicht Momente am Gesamtkomplex
einer Vision zu durchschlagenden Kriterien erklért, die in Wirklichkeit dem
Bereich medialer, parapsychologischér Fihigkeiten angehtren. Wenn es
echte (natlirliche) Telepathie, Telésthesie, Kryptiasthesie, ja sogar physi-
kalische mediale Fihigkeiten gibt (und damit ist mindestens ernsthaft
zu rechnen), so scheiden manche Dinge aus, die man friither als durch-

‘ schlagende Argumente fiir den iibernatiirlichen Ursprung von Visionen
angesehen haben mag. (Freilich ist auch zu beachten, daB damit gerechnet
werden mufB, daB ein {ibernatiirlicher Eingriff Gottes auch solche medialen
Fihigkeiten in seinen Dienst stellt oder unwillkiirlich ihre Téatigkeit
auslost wie die der iibrigen F#higkeiten des Menschen. Manches AuSer-
gewbhnliche im Leben der Heiligen diirfte so zu deuten sein.)

Was die positiven Kriterien angeht, so wird man gut daran fun,
zunéchst zu unterscheiden zwischen ,,Kriterien“ fiir den Visionér selbst und
solche fiir die andern, die AuBlenstehenden. '

Auch fiir den Visionér selbst ist der Wahrnehmungseindruck im Be-
reich des Sinnlichen kein eindeutiges Kriterium. Wenn aber die imaginative
Vision verbunden ist mit einem eigentlichen und urspriinglichen mysti-
schen Phinomen, das in das Gebiet der eingegossenen Beschauung gehort,
so kann es durchaus sein, daB er im Akt dieses Erlebnisses selbst an
seiner Gottgewirktheit gar nicht zweifeln kann und ihm darin und dabei

“eine Garantie fiir die Echtheit derimaginativen Vision gegeben ist, in
dem MaB und dem Abstand freilich, in dem diese beiden Dinge kausal
zusammenhéngen. N a c h dem mystisch-visioniren Erlebnis kann er durch
eine Reflexion auf das eigentliche mystische zentrale Erlebnis mit Krite-
rien, auf die hier nicht einzugehen ist, eine sekundire GewiBheit erlangen,
daB das zentral mystische Erlebnis wirklich vorhanden war. Von da aus
lieBe sich dann auch die Annahme der ,,Echtheit* der imaginativen Vision
rechtfertigen. Dabei wiren freilich in der Einzelkritik desInhalts der Vision

14



210 I Karl Rahner S.J.

immer noch das grundsitzlich silbjektive Moment in diesem Gebiet, Schief-
- heiten seiner Interpretation, Erinnerungstiduschungen usw. in Rechnung zu
stellen. <

* Auf jeden Fall aber wiren die Verhaltungsweisen den Visionen gegen-
iiber zu beachten, die, die Lehrer der mystischen Theologie vorschreiben:
ein Verhalten, das der Abgeleitetheit und relativen Unwichtigkeit der ima-
ginativen Vision sowohl gegeniiber der eingegossenen Beschauung als sol-
cher wie gegeniiber der alles andere iiberragenden Bedeutung des Glau-
bens, der Liebe und der iibrigen sittlich-iibernatiirlichen Haltungen des
Christen wirklich eindeutig Rechnung trigt. We weder eingegossene Be-
schauung noch die Garantie eines bestétigenden duBleren Wunders vorliegt,
wird praktisch der Visiondr kaum zu einer eindeutigen berechtigten Be-
jahung der Echtheit seiner Vision kommen kénnen. Wenn die ,,Vision“ in~
haltlich nicht gegen Glauben und christliche Sittlichkeit verstsBt, inhaltlich
also unbedenklich ist, wenn sie sein religiéses. Leben férdert, ohne ihn zu
verleiten, solchen Dingen eine unberechtigte Aufmerksamkeit zu schenken
fiir sein eigenes religioses Leben und als ,Prophet” anderen gegeniiber auf-
zutreten, wird er einerseits sich eines definitiven Urteils {iber die Echtheit
seiner ,Vision“ enthalten miissen, anderseits kann er sie als Férderung
seines eigenen geistlichen Lebens in Demut, Dankbarkeit und Schwei-
gen fiir sich  verwerten.

Was uns, die AuBenstehenden, angeht so werden zunichst, wenn es sich
bloB um ,mystisch e* Visionen handelt, die nicht eine prophetische Sen-
dung fiir andere begriinden wollen, fiir uns mutatis mutandis dieselben
Kriterien gelten, wie sie eben fiir den Visionir selbst aufgestellt wurden.
Da uns aber das eigentliche mystische Kernerlebnis der eingegossenen Be-
schauung bei der Vision nicht unmittelbar zuginglich ist, und wir darum
nur in viel geringerem Grad der Sicherheit oder Wahrscheinlichkeit uns
vergewissern konnen, da 8 es tatséchlich vorgelegen hat, so wird fiir uns
die. Moglichkeit, durch die  genannten Kriterien zu einer verniinftigen
Sicherheit zu kommen, wenn auch nicht grundsitzlich aufgehoben, so doch
in groflem Maf verringert sein.

Praktisch also wird man (wenn nicht das duBere Kriterium des Wunders
hinzutritt) im Fall der mystischen Vision sich mit der Méglichkeit oder
einer mehr oder weniger groBen Wahrscheinlichkeit begniigen miissen und
solchen Dingen mit der Achtung gegeniibertreten, die man dem Seelenleben
frommer und geistig gesunder Menschen schuldet. Ob, was der Visionir
»gesehen hat, einem fiir das eigene religitse Leben etwas bedeuten kann,
das wird Sache des eigenen freien Ermessens bleiben. Jedenfalls ist man
nicht verpflichtet, auf solche Dinge viel Wert zu legen, wenn die klassische
Mystik schon den Visionir selbst davor warnt, solchen Erlebnissen zu viel
Wert und Bedeutung beizumessen. Wo solche Visionen bei Menschen auf-
treten, die keine eigentlich mystischen Gnaden der eingegossenen Beschau-
ung haben, wird man praktisch selten irren, wenn man solchen Visionen
(auch wenn sie nicht Betrug und Erlebnisse geistig kranker Menschen
, sind) als.parapsychologische, eidetische oder sonstige halluzinatorische Vor-



Uber Visionen und verwandte Erscheinungen 211

kommnisse auffaBt. Denn solche konnen einerséits auch auftreten bei sitt-
lich und geistig intakten Menschen und geniigen anderseits zur Erkldrung
der Erlebnisse. Es muB aber das Prinzip geltend bleiben: Ubernatiirliche
Einwirkung ist nicht vorauszusetzen, sondern zu beweisen. Die Geschichte
der Mystik gibt dem Urteil Poulains recht, daB selbst bei frommen und
»hormalen“ Menschen Dreiviertel der Visionen gutgemeinte, harmlose, aber
wirkliche Téuschungen sind™. Man ist somit diesen Vorkommmssen gegen-
iiber mehr in Gefahr, durch Le1chtg1aub1gke1t als durch Skeptik zu fehlen,
besonders in aufgewuhlten Zeiten.

Treten uns aber ,prophetische* Visionen, d. h. also solche entgegen,
die eine Forderung an uns, die AuBSenstehenden beinhalten, deren Giiltig-
keit und verpﬂlchtende Kraft nicht schon unabhingig von der Vision fest-
steht, dann ist das einzige Kriterium, das einen solchen Anspruch ‘begriin~
den kann, das eigentliche (physische oder moralische) Wunder im strengen
Sinn. Wenn nach der katholischen Fundamentaltheologie dieses Prinzip
gegeniiber der revelatio publica des Christentums geltend gemacht werden
darf, ja muB’a, dann ist es selbstverstidndlich, daB es erst recht den Privat-
offenbarungen prophetischen Charakters gegeniiber zu gelten hat. Forde-
rungen, Botschaften, die — wenn auch im Rahmen der allgemeinen, ge-
offenbarten Lehre — fiir andere als den Visionir selbst erhoben werden
mit ‘Berufungen auf eine Vision, miissen ihren géttlichen Ursprung und
ihre verpflichtende Berechtigung durch Wunder ausweisen. Sie ver-
pflichten auch dann wohl im allgemeinen nicht zu einem Glauben der
fides divina™ wie die allgemeine Offenbarung (sicher nicht zur fides catho-
lica), schon darum nicht, weil es nicht (wie bei der allgemeinen Offenba-~
rung) feststeht, daB Gott dafiir jedem den dafiir erforderlichen erleuchten-
den Gnadenbeistand zu gewihren bereit ist. Ohne Wunder kann eine
solche Vision jedenfalls {iberhaupt nicht einen Anspruch auf die Zustim-
mung des AuBlenstehenden machen. Eine Ablehnung einer solchen Offen-
barung ist (wenn sie die allgemein menschliche Verpflichtung der Vorsicht,
Zuriickhaltung, Ehrfurcht beobachtet) jedenfalls keine »Ablehnung der
Gnade Gottes, kann im Gegenteil vom Ernst gefordert sein, mit dem der
Mensch sich hiiten muB, den ,,Geistern“ ungepriift zu glauben.

72 Poulain, 1. ¢. 336f. Das scheint auch die Meinung des hl. Paul vom Kreuz
gewesen zu sein: In einem Brief erzihlt er das amiisante Histérchen, die
hl. Theresia sei einmal einer Nonne erschienen und habe u. a. gesagt: ,,Wisse,
daf3 von all den Visionen und Auditionen usw. ..., die ich selbst gehabt habe, nur
ein kleiner Teil, ein ganz kleiner Teil wahr und gut gewesen ist* (RAM 8 [1927]
383); ja, er sagt sogar in einem Brief (L.%c.«381): ,unter hundert, ja vielleicht
tausend dieser artikulierten Auditionen sind kaum ein oder zwei wahr*. Dabei
ist zu bedenken, dal Paul vom Kreuz selbst mystisch hoch begnadet war.

73 | Factum revelat1on1s criteriis obiective certis et externis demonstrari debet;
weriterium externum, factum sec. miraculosum est unicum criterium revelat1oms
sufficiens et primarium® heiBlen z. B. die Thesen bei H. Dieckmann, De revela-
tione christana (Freiburg 1930) S. 258—267; 291—328.

" Die Theologen lehren im allgemeinen, daB die Tatsache der Echtheit einer

. Privatoffenbarung so deutlich fiir den Visionir selbst sein kann, daB dieser
berechtigt oder sogar verpflichtet ist, ihren Inhalt fide divina zu glauben Vel
z. B. Dieckmann, De Ecclesia II (Frelburg 1925) S. 150f.

14+



21'2 . ’Karl Rahner S. J.

Wenn die Untersuchungen und das Urteil der Kirche erkldren, einer-be-
stimmten Vision und Privatoffenbarung komme eine menschliche Glaub-
wiirdigkeit zu (mehr tut die Kirche nicht)”, so ist eine solche kirchliche
‘Approbation in sich nicht notwendig unfehlbar (denn dazu ist ihr, der

. Hiiterin der allgemeinen, dffentlichen Offenbarung in Christus die lehr-
amtliche Unfehlbarkeit nicht verliehen worden)”; sie besagt nur, daf eine
solche Offenbarung gute Griinde menschlicher Glaubwiirdigkeit fiir sich in
Anspruch nehmen kann und nicht gegen die Glaubenshinterlage der Kirche
verstoBt, sie hat wie alle gewichtigen Akte des kirchlichen Hirten-
amtes (denen dieses Urteil eher als denen des eigentlichen Lehramtes
beizuzihlen ist) Anspruch darauf, von den Gliubigen mit Respekt gehort
zu werden (mehr verlangt sie ja schon von sich aus nicht, da ja praktisch
kaum irgendwelche Handlungen von seiten der Gldubigen in Konsequenz
dieses Urteils gefordert werden). Es ist aber dem Gléubigen nicht ver-
wehrt, innerlich dieses Urteil auf gewichtige Griinde hin fiir sachlich un-
richtig zu halten und seine gegenteilige Meinung, wenn er es fiir angebracht
hilt, mit geziemender Bescheidenheit auch kundzutun, vorausgesetzt, daB
damit keiner allgemeinen und grundsitzlichen Skeptik Vorschub geleistet
wird, die, konsequent zu Ende gedacht, die Mdglichkeit einer geschicht-
lichen Offenbarung Gottes {iberhaupt leugnen wiirde. Erst recht mulB eine
kritische Stellungnahme zu Einzelheiten einer im ganzen als echt an-
erkannten Vision gestattet sein.
~ Auch wenn eine Vision (mystischer oder prophetischer Art) als in sich
echt anerkannt werden kann, ist noch folgendes zu bedenken: Unsere
Stellungnahme zu ihr, unsere Reaktion auf sie kann dann nochmals
falsch sein. Man kann taub sein und widerspenstig gegen ihre Botschaft.
Wer wollte leugnen, da8 die Mehrzahl der Menschen nicht gern hort auf
den Ruf der BuBe, der Mahnung zu einer Andacht, die einer Zeit heilsam
wire usw.? Es ist aber, zumal unter den Menschen einer zu gefiihlsmaBi-
gen und unerleuchteten Frommigkeit, auch das andere Extrem mbglich:-
Wo solche (auch in sich echte!) Privatoffenbarungen mifbraucht werden zur
Befrledlgung eines géistlichen Sensationsbediirfnisses, da haben wir sie
auf jeden Fall nicht recht verstanden. Wenn wir gieren nach Prophezei-
ungen, die so ,.klar“ und ,eindeutig® sind, daB sie uns die Last einer ver-
antworthchen Entscheidung und das bedingungslos sich ergebende Ver-
trauen auf Gottes unberechenbare Vorsehung abnehmen, da verlangen wir
nach Wahrsagere1 und sind nicht mehr imstande, auch echte Prophetie rich-
tig zu lesen, falls eine solche yon einer echten , Erscheinung® ausgehen
gollte.. '

_ Wo Privatoffenbarungen (neuer Andachten z. B. ) verstanden werden als
Enthiillung eines geistlichen Tricks, einer Methode, wie man billig heilig
werden oder den Leidensweg der Geschichte in eitel Gliick verwandeln
konne, oder wo das ganze geistliche Leben nur noch verengt kreist um eine

% Vgl. Anm. 6.
4 Vgl z B. Dxeckmann,l c. S 150 n. 823.



-

Uber Visionen und vgrwandte Erscheinungen 213

(wenn alich in sich echte) Offenbarung, deren Inhalt meist eben doch im
Vergleich zur ganzen weiten Welt der christlichen Wahrheit, aus der wir
leben sollen, eine gewisse Enge und Diirftigkeit an sich trégt, da hat man
gewif auch die echten Offenbarungen falsch verstanden und angewendet.
Wir diirfen einerseits nicht vergessen: auch das kleine Tor einer Privat-
offenbarung sei gepriesen, wenn Menschen durch es den ersten Eingang in
eine wirkliche Erfassung des Christentums finden, wie dies oft geschieht;
oder wer wollte die Menschen dieser kleinen Tiire zwingen, den Weg ins
Haus Gottes gerade durch die (wirklichen oder vermeintlichen) hohen Por-
tale unserer graBen Theologie oder unseres eigenen sehr privaten Tiefsinns
zu nehmen? Aber anderseits: in der kleinen Tiir darf man auch nicht
stehen bleiben. Auch die beste Andacht, die-wir alle pflegen sollen, ist noch
nicht das ganze Christentum. Und dies ist auch nicht gemeint, wenn sie
der Himmel durch eine Vision empfiehlt. o

Wenn Gott auf mannigfaltige Weise auch zu uns redet dann ist a priori
- gar nicht ausgemacht, da8 die wichtigsten Weisungen gerade durch Visio-
nen ergehen. Sie stehen vielmehr im Evangelium und erténen von'den
Lippen der Kirche in ihrer ,ganz gewohnlichen“ Verkiindigung. Und es
regt sich — manchmal wenigstens — der Geist Gottes auch in den Theolo-
gen und ,Bewegungen® der Kirche, auch wenn sie sich nicht auf Visionen
berufen konnen. Auch die Liebhaber der Offenbarungen und Erscheinun-
gen sollten nicht vergessen (was doch auch geschieht): Im Armen und Not-.
leidenden ,,erscheint* uns Christus am gewissesten. Im Sakrament und der
Gnade des Heiligen Geistes, die sich jedem Christen anbietet, hat Gott seine
lauterste Gegenwart. Das Kreuz ist die wahre Begnadigung und die Liebe
das hochste Charisma. Wer die Hand, die uns schligt, nicht als die heilende
Hand des barmherzigen Gottes erkennt, findet ihn auch nicht in den ,,Offen-
barungen®. Gut in allen Geistern ist nur, was uns zu besseren Christen
macht. Was uns dazu macht, das sagt uns eigentlich doch unser durch den
Geist der Kirche gebildetes Gewissen ziemlich einfach. Mit diesem Kri-
terium kdnnen wir in der Praxis des Lebens hinlinglich durchkommen,
wenn es auch nicht geniigt, die — reichlich theoretische — Frage zZu ent-
scheiden, ob ein Kundwerden des Geistes unmittelbarer oder mittelbarer
aus dem goéttlichen Geist kommt. Was von den Visionen und Offenbarungen
vor diesem MaBstab bestehen kann, das mag noch viel Menschliches im
Gottlichen enthalten, und beides wird sich schwer scheiden lassen. Dann soll
der erste den zweiten nicht zwingen, das Géttliche gerade in diesem
Menschlichen zu suchen, und der zweite dem ersten nicht bestreiten, da er
in diesem Menschlichen das Géttliche zu finden vermag. So hat es die
Kirche getan. Und sie wird auch weiter so tun.





