
über Visionen und verwandte Erscheinungen1 

Von Karl Eahner SJ., Pullach bei München 

Vorbemerkung der Schriftleitung: Wer heute etwas zu dem 
"Thema •Visionen", •Muttergotteserscheinungen" sagt oder schreibt, findet schnell 
einen Kreis interessierter Zuhörer, der sich zum größten Teil aus ebenso fanati- 
schen Anhängern wie Gegnern der zur Diskussion stehenden Vorfälle zusammen- 
setzt. Nur wenige sind imstande, ein gesundes, an der Lehre der Offenbarung 
und der Tradition der Kirche geschultes Urteil abzugeben. Und doch ist diese 
•sana doctrina", die weder der Leichtgläubigkeit noch dem Rationalismus das 
Wort redet, gerade auf dem Gebiet außergewöhnlicher religiöser Erfahrungen so 
wichtig, da durch sie das Tor zu mancherlei Übeln des religiösen Lebens auf- 
gestoßen werden kann, wie die Gegenwart ständig beweist. Die folgenden Aus- 
führungen machen es zum Teil dem Leser nicht leicht; sie verlangen ein sorg- 
fältiges Studium. Wer sich dieser Arbeit nicht unterziehen will, sollte sich darum 
vor seinem Gewissen und noch mehr in der Öffentlichkeit eines Urteils über den 
zur Frage stehenden Gegenstand enthalten, um nicht noch mehr Verwirrung in 
die schon ohnedies verwirrten Geister unserer Zeit hineinzutragen. 

In aufgeregten Zeiten werden die Gemüter der Menschen nicht bloß vo» 
den Ereignissen selbst bewegt, sie schauen auch aus nach einer Deutung 
dieser gegenwärtigen Ereignisse und nach einer Verheißung für die Zu- 
kunft. Und wenn es gläubige Menschen sind, dann wissen sie, daß die 
Deutung der Gegenwart und die Verheißung der Zukunft letztlich nur 
bei Gott zu finden sind. Dann hoffen sie, daß dieses deutende und ver- 
heißende Wort Gottes ihnen möglichst deutlich und eindeutig zuteil werde. 
Sie schauen nach Menschen aus, d\e den Anspruch machen, dieses besondere 
Wort des Himmels vernommen zu haben, und sind gern bereit, diesen zu 
glauben. Diese •Gläubigkeit" braucht noch nicht notwendig darum ver- 
dächtig zu sein, weil sie getrieben ist von der Not des Daseins. Denn warum 
sollte diese nur den Menschen verstören und Schreckbilder und Wunsch- 
träume aus den dunklen Tiefen seines eigenen Herzens aufwühlen und 
nicht auch geneigt machen, sich der wahren Botschaft von oben zu öffnen, 
vor der ein sattes, selbstzufriedenes Dasein sich die Ohren verstopft? Bei- 
des ist möglich. Weil aber beides möglich ist, entsteht die Frage, was im 
Einzelfall diesem Ruf der gequälten Herzen antworte: das leere Echo, in 
dem man, ohne es zu merken, nur sich selber hört, oder die Antwort, in der 
man Gott vernimmt? Diese Frage nach einem Kriterium zur Unterschei- 
dung der Propheten und ihrer Stimmen und Gesichte wird so immer wieder 
einmal in der Kirche dringend. Daß sie es heute wieder ist, wer wollte 
dies bezweifeln? Allenthalben geschehen Gesichte, überall finden die Bot- 
schaften der Visionäre Aufmerksamkeit in frommen, leichtgläubigen und 
skeptisch kühlen Menschen. 

1 Dreierlei sei zu Beginn gleich angemerkt: Der Aufsatz kann nicht zu allen 
Fragen Stellung nehmen, die mit dem Thema verbunden sind. So z. B. wird 
kaum etwas gesagt werden über betrügerische oder eigentliche krankhafte •Er- 
scheinungen". Auch das Problem der Zukunftsprophezeiungen ist kaum gestreift, 
obwohl es wichtig wäre. Die Literaturverweise sodann sind ebenso aus Raum- 
mangel nur spärlich und beispielsweise gebracht. Endlich sind die Hinweise auf 
die Einzelvorkommnisse nur als verdeutlichende Beispiele gemeint, ohne daß 
damit für oder gegen einzelne •Erscheinungen" Stellung genommen werden soll. 



180 Karl Rahner S. J. 

Wenn man so nach grundsätzlichen Beurteilungsmöglichkeiten solcher Er- 
scheinungen fragt, unternimmt man, auf das praktische Ergebnis gesehen, 
einen ziemlich hoffnungslosen Versuch: die skeptischen Gemüter sind ja 
schon von vornherein fertig mit ihrer Antwort: Schwindel oder Hysterie, 
•Aftermystik". Und für sie sind alle solchen Vorkommnisse nur Gegen- 
stand ihrer Entrüstung, die sich je nach Temperament rationaler oder 
dogmatischer Argumente bedient. Auch dogmatischer: daß die Sucht nach 
Erscheinungen von der wahren Frömmigkeit Christi und der Bibel ab- 
lenke, daß die Botschaften albern, Gottes nicht würdig oder dogmatisch 
unkorrekt seien usw. Die aber, die willig sind für solche Geschehnisse, 
werden bei solchen Überlegungen nur ungeduldig, schelten sie Rationalis- 
mus und Kleingläubigkeit, empfinden sie als unfromm und vorwitzig2. 

Und doch soll der Versuch gewagt werden, etwas zu den •Visionen" zu 
sagen. Nicht zu bestimmten Einzelerscheinungen, denn dazu fehlen die Vor- 
aussetzungen, die genaue Kenntnis der Fälle und die Möglichkeit, sich nach 
Umständen und Einzelheiten zu erkundigen, die man Vissen müßte (die 
aber in den meist sehr schwungvoll und allgemein gehaltenen Berichten 
nicht gegeben werden), um sich ein Urteil bilden zu können. Sondern über 
Visionen im allgemeinen. Vielleicht dient es doch dem einen oder andern. 

Wir reden darüber zu gläubigen Christen, setzen also die ihnen eigenen 
Überzeugungen voraus. Wir suchen darüber zu sprechen in nüchterner 
Weise mit Berufung auf eine christliche Theologie und Philosophie. Denn 
diese haben in dieser Frage mitzusprechen. Und es muß den eifrigen Ver- 
fechtern solcher Erscheinungen gesagt werden, daß es von vornherein ein 
schlechtes Zeichen für diese Vorkommnisse wäre, wollten sie sich nicht 
willig, geduldig und ehrlich einer nüchternen und kritischen Prüfung aus- 
setzen. Die wahren Mystiker haben sich gegen eine solche Prüfung nicht 
gesperrt. Die Klassikerin der Mystik, Theresia von Avila, hatte mehr Angst 
vor frommen, aber halbgescheiten Beichtvätern als vor subtilen Theo- 
logen3. Echte Erscheinungen arbeiten nicht mit einem Erpressungsmanöver, 
das die Strafen des Himmels androht, wenn man nicht gleich bereit ist, 
zu allem Ja und Amen zu sagen4. Ja, von einem Diadochus von Photike bis 
zu Johannes und Paul vom Kreuz betonen Lehrer der Mystik, daß es gar 
nichts schade, wenn auch eine echte Vision abgelehnt werde. Ein Ignatius, 

* Manchen Leuten ist nicht zu helfen: als man dem Sammler der Offenbarun- 
gen der Maria Lataste vorhielt, ganze Stellen daraus seien bloße Übersetzungen 
aus Thomas von Aquin, erwiderte er: wenn Gott sie dem hl. Thomas inspiriert 
habe, könne er sie doch auch der Marie Lataste wiederholen. Allerdings vgl. 
A. Poulain, Graces d'oraison11 (Paris 1931), S. 3551. 

* Vida cap. 5 (Obras edit. Silverio de Santa Teresa I [Burgos 1915] S. 28); 
Camino cap. 5 (III 31 ff); Moradas VI, 8 (IV 159). 4 So sagt z. B. in einer Erscheinung unserer Tage die Erscheinung zur Visio- 
närin es wird eine Zeit kommen, da wirst du ... furchtbar verleumdet 
werden denn der Teufel weiß die Menschen zu blenden, daß sich sogar die 
Besten täuschen lassen ... Ein schreckenvolles Wehe verkündet der Vater denen 
die sich seinem Willen nicht unterwerfen". Kurz zuvor wurde dieser Wille mit 
den Wünschen der Erscheinungen identifiziert. Diese aber bezogen sich z. B. aui 
den •geweihten Samstag" und den •Immakulata-Rosenkranz". 



Über Visionen und verwandte Erscheinungen 181 

der von Mystik wirklich etwas verstand, räumt nicht nur dem Glauben, 
sondern auch der Vernunft solchen Offenbarungen gegenüber ein Ein- 
spruchsrecht ein5. 

Es versteht sich von selbst, daß in diesem engen Rahmen nicht alle 
Punkte zur Sprache kommen können, die ein Leser vielleicht behandelt zu 
sehen wünscht. Wenn ein in solchen Fragen bewanderter Leser aus diesen 
Zeilen den Eindruck hat, nichts Neues zu erfahren, so sei dies ihm von 
vornherein zugegeben: es sollte, aufs Ganze gesehen, nur wiederholt wer- 
den, was die traditionelle Theologie der Mystik über diese Dinge sagt, 
Wenn da und dort (vielleicht in Richtung auf noch größere Vorsicht) darüber 
hinaus etwas gesagt wird, so wird das natürlich mit der Problematik einer 
Privatmeinung belastet sein, die soviel wert ist und nicht mehr als ihre 
Gründe. Jedoch ist dann ein Doppeltes zu beachten. Einmal: auch der 
Einzeltheologe hat das Recht, seine Meinung zu äußern. Auch Erscheinun- 
gen, die irgendeine kirchliche •Approbation" haben, dürfen von ihm kritisch 
geprüft und in Zweifel gezogen werden, sofern er dies nur mit geziemen- 
dem Respekt vor der (darin nicht unfehlbaren) Kirche und der Sache tut*. 
Und dann: selbst wenn eine Theorie der Visionen, ihrer möglichen Ur- 
sprünge und Kriterien mit sehr viel Hypothetischem arbeiten muß, ist sie 
nicht überflüssig und nutzlos. Denn dort, wo der übernatürliche, von Gott 
gewirkte Ursprung einer Vision behauptet wird, ist diese Behauptung zu 
beweisen, nicht vorauszusetzen; der Bejaher, nicht der Zweifler oder Ver- 
neiner hat nach allen Grundsätzen der Theologie die Beweislast. Solange 
also nach einer auch nur vernünftig wahrscheinlichen, wenn auch in sich 

5 Ignatius, Brief vom 27. 7. 1549 (Mon. hist. S. J. Ignatiana 1, XII 632 ff). 
6 So erklärte z. B. eine römische Behörde 1877 (ASS XI 509 ff; bei de Guibert, 

Documenta Ecclesiastica christianae perfectionis Studium spectantia [Rom 1931] 
n. 1005) von Erscheinungen wieLourdes undLaSalette: eiusmodi apparitiones seu 
revelationes neque approbatas neque reprobatas vel damnatas ab Apostolica 
Sede fuisse, sed tantum permissas tamquam pie credendas fide solum humana 
iuxta traditionem, quam ferunt, idoneis etiam testimoniis tx monumentis con- 
firmatam. Der darin ausgesprochene grundsätzliche Standpunkt ist auch durch 
die Einführung (1907) des Festes der Erscheinung von Lourdes nicht aufgehoben. 
Der zitierte Text wurde nämlich von der Enzyklika Pius' X. •Pascendi" als all- 
gemeiner Grundsatz wiederholt. Über die Möglichkeit, von dem Urteil der Kirche 
in solchen Dingen abzuweichen, vgl. z. B. Benedikt XIV., De servorum Dei beatif. 
et beatorum canonizatione III cap. ultimum n. 15 (opera omnia tom. III, Venedig 
1767 S. 277): posse aliquem, salva et integra fide catholica, assensum revelationi- 
bus praedictis (d. h. von der Kirche gebilligten) non praestare et ab eis recedere, 
dummodo id fiat cum debita modestia, non sine ratione et crtra contemptum. 
Ähnlich 1. c. II cap. 32 n. 11. Für genauere Unterscheidungen über die Tragweite 
kirchlicher Approbation solcher Dinge und über die verschiedenen möglichen 
Arten des •Glaubens" an solche Visionen vgl. z. B. E. Michael, Allgemeine kriti- 
sche Würdigung der Privatoffenbarungen: ZkTh 25 (1901) 385•400; J. Zahn, 
Einführung in die christliche Mystik2 (Paderborn 1918) S. 568•575. Weitere 
Literatur bei H. Lais, Eusebius Amort und seine Lehre über die Privatoffen- 
barungen (Freiburg 1941) S. 85; M. J. Coagar, La credibilite des revelations 
privees: La Vie spirituelle 53 (1937) Suppl. 29•48. Man wird allerdings gegen 
Congar mit Otto Karrer (Privatoffenbarungen und Fatima: Schweizer Rund- 
schau 47 (1947) 4881 und E. Dhanis (Bij de Verschijiiingen en het Geheim van 
Fatima [Brugge 1945] S. 38) sagen dürfen, daß seine Unterscheidung zwischen 
gewöhnlichen kirchlichen Approbationen und einigen wenigen besonderen, die 
eine festere Zustimmung fordern, nicht bewiesen ist. 



182 Karl Rahner S. J. 

hypothetischen, allgemeinen Theorie der Visionen eine bestimmte Erschei- 
nung •natürlich" erklärt werden kann, kann der Erweis der Übernatürlich- 
keit einer bestimmten Erscheinimg nicht als erbracht gelten. 

I. Die Möglic hkeit und theologische Bedeutung 
von Privatoffenbarungen und Visionen 

Die Möglichkeit einer Privatoffenbarung durch Visionen und da- 
mit verbundenen Auditionen steht grundsätzlich für einen Christen fest. 
Gott kann als persönlicher, freier Gott sich dem geschaffenen Geist ver- 
nehmbar machen, nicht nur durch seine Werke, sondern auch durch sein 
freies, persönliches Wort. Und dies auch in der Weise, daß diese Mitteilung 
Gottes nicht einfach Er selber ist (in der unmittelbaren Gottesschau oder 
in der von allem begrenzten Inhalt entleerten Weite des begnadeten Gei- 
stes), sondern auch (für einen Christen, der an die Inkarnation Gottes 
glaubt, ist das wesentlich) in der Weise, daß diese Mitteilung mit einem 
Hier und Jetzt, mit einem bestimmten Wort, Befehl, mit einer begrenzten 
Wirklichkeit oder Wahrheit verbunden ist, und zwar so, daß sie geschieht 
oder verbunden ist mit dem •Erscheinen" eines der sinnlichen (inneren oder 
äußeren) Wahrnehmung gegebenen Gegenstandes7, der Gott, seinen Willen 

7 Daß wir auf diese Weise (entgegen der unmittelbaren Empirie der üblichen 
visionären Erlebnisse) von der Mitteilung des unendlichen, unbegrenzten Gottes 
selbst an den Menschen her auf das konkretere Phänomen der Vision sehen, ist 
uns bewußt. Die Berechtigung dieser Einreihung in diesen Zusammenhang, 
die sofort die Relativität der Visionen deutlich macht (sie sind dann gleich von 
Anfang an nie das Eigentliche), muß sich später erweisen. Auf die damit noch 
angerührten weiteren Probleme über das Verhältnis zwischen dem sich offen- 
barenden unendlichen Gott und dem •Zeichen" (Wort, Bild, Menschheit Christi, 
Sakrament) und der entsprechenden Zweieinheit auf Seiten des antwortenden 
menschlichen Aktes kann hier natürlich nicht eingegangen werden. • Nur eines 
sei bemerkt: in einer gewissen Hinsicht, so könnte man sagen, entspricht die 
Zweieinheit von Gott und Zeichen im Visionären, die vom Zeichen her einen 
•geschichtlichen" Charakter erhält, mehr dem Grundcharakter des Christentums 
als eiae unio mystica bloß •bild"-loser Art, bei der das alte Problem immer 
wieder aufbricht, ob solche Frömmigkeit der reinen Geisttranszendenz eigentlich 
christlich sei. Jedenfalls bleibt sie es nur, wenn einerseits gesehen wird, daß auch 
eine solche Geistmystik, solange wir fern vom Herrn pilgern, sich als grund- 
sätzlich bloß auf dem Weg seiend wissen muß, daß sie anderseits sich begreifen 
muß als Mitvollzug der Kenose Christi (er allein lebt die wahre mystische •Ent- 
leerung" durch das Kreuz, Tod und Grab), daß weiter solche bildlose Mystik, 
die Gott in sich zu ergreifen sich auf den Weg macht, dieses von Gott aus Gnade 
geschenkte Unterfangen nochmals in seine freie Verfügung gibt, Ihm, der, weil 
er mehr ist als reiner Geist, einmal auch dem •bildlosen" Mystiker sich als der 
Gott der verklärten Erde erweisen wird, daß endlich solche Entwerdung im 
Menschen der Erde letztlich nicht im Training reiner Innerlichkeit gelingt, son- 
dern nur in dem realen Geschehen, das Demut, Dienst, Nächstenliebe, Kreuz und 
Tod heißt und den Abstieg Christi mitvollzieht, der seine Seele verliert nicht 
direkt an den Gott über allen Namen, sondern an seine armen Brüder, denen 
er dient. Anderseits ist von dieser inkarnatorischen Grundstruktur der un- 
vermischten Einheit Gottes und des Geschöpf liehen aus auch wieder zu 
begreifen, daß man i m Zeichen (auch in der Gestalt der Vision) Gott nur hat, 
wenn man das Zeichen nicht so festhält (•noli me tangere"), als sei es das End- 
gültige und Eigentliche, Gott selbst, sondern immer wieder es bejahend über- 
schreitet, es ergreifend losläßt. 



Über Visionen und verwandte Erscheinungen 183 

usw. repräsentiert und offenbart. Daß es solche geschichtlichen Erscheinun- 
gen Gottes im geschöpflichen Zeichen gibt, das bezeugt die Heilige Schrift. 
Was theologisch zur grundsätzlichen Möglichkeit solcher Visionen und 
Offenbarungen zu sagen ist, faßt z. B. Joseph a Sancto Spiritu in sehr klarer 
Nuancierung zusammen: f uisse aliquando veras revelationes et prophe- 
tias maxime tempore legis scriptae certum est de fide; immo in ipsis fides 
nostra fundatur. Dari etiam in tempore legis gratiae ... Dari etiam veras 
revelationes et prophetias post primitivam Ecclesiam, licet non sit ita 
certum, non potest tarnen absque temeritatis et impietatis saltem nota 
negari8. 

Wer also die absolute Möglichkeit von besonderen Offenbarungen leug- 
net, verstößt gegen den Glauben, wer bestreitet, daß solche auch nach der 
Zeit der Apostel noch vorkommen können, verstößt gegen eine theologisch 
sichere Lehre. Darüber ist weiter nichts mehr zu sagen. Jeder muß sich 
aber, will er ein Christ sein, fragen, ob er nicht in einer Haltung lebt, die 
solcher Offenbarung Gottes von vornherein verschlossen ist, und ob er 
nicht nur darum den visionären Geschehnissen in der Schrift billigend und 
glaubend gegenüberzustehen scheint, weil sie ihm • gewohnt sind, nicht 
aber, weil sie in ihm nicht sofort auf einen rationalistischen Protest stoßen 
würden, wenn sie ihm neu begegnen würden. 

Zwei Dinge sind aber doch auch den durch die Schrift bezeugten visio- 
nären Geschehnissen gegenüber zu bedenken. Einmal: sie sind unter sich 
sehr verschieden: Traumgesichte, eigentliche Erscheinungen von Engeln, 
von Menschen des Jenseits, bloße Auditionen, ekstatische Verzückungen 
usw. Ihre Verschiedenheit schon zwingt dazu, sich die Frage zu stellen", 
was sich nun eigentlich bei den einzelnen Vorkommnissen begibt; m. a. W. 
mit der gläubigen Annahme der Schrift, d a ß es solche visionären Erleb- 
nisse als gottgewirkt gibt, ist noch nicht eben sehr viel erreicht. Erst wenn 
deutlich wird, was sie sind, kann diese grundsätzliche Anerkennung für 
die Beurteilung späterer ähnlicher Geschehnisse bedeutsam werden. Und 
zweitens: das NT bezeugt, daß mit Jesus Christus und seiner Offenbarung 
das Ende der Zeiten gekommen ist, daß das Heilshandeln Gottes an der 
Menschheit in ihm seine entscheidende und grundsätzlich unüberholbare 
und definitive Phase erreicht hat. 

Vor Christus war im geschichtlichen Dialog zwischen Gott und Mensch- 
heit, den wir die Heils- und Weltgeschichte nennen, in jedem Augenblick 
immer alles noch offen, in das freie, dem Menschen nicht enthüllte, noch 
zu erwartende geschichtlich eintretende Ereignis des Ratschlusses Gottes 
gestellt. Es konnte sich heilsgeschichtlich wirklich noch etwas ereignen, was 
es bisher noch nicht gab: ein neues Gesetz durch Gott erlassen werden, 
ein Bund gestiftet oder abgetan werden, Zorn oder Gnade erscheinen, kurz: 
aus den unausdenkbaren Möglichkeiten des freien Gottes,dieses oder 
jenes, damals dieses, jetzt jenes Wirklichkeit werden, und dieses Ereignis- 

8 Joseph a S. Spiritu (1609•1674), Enucleatio mysticae theologiae S. Dionysii 
Areopagitae (editio critica Eom 1927), I q. 24 (S. 106). 



184 Karl Rahner S. J. 

hafte des Handelns Gottes war für den Mensehen unerwartet und mußte 
als unberechenbare Verfügung Gottes in Gehorsam hingenommen werden. 
Solche Ereignisse des Eintretens neuer Heilszeiten konnten sich (ja muß- 
ten sich) ereignen in visionären Zuständen (in den Gottesbegegnungen der 
Propheten, in der Botschaft des Engels, in der Audition des Petrus usw.). 

Jetzt aber ist die •letzte Zeit", nicht vorläufig, sondern so endgültig, daß 
wir im Äon Jesu Christi nichts mehr erwarten dürfen, was unsere Heils- 
situation grundlegend verändern könnte (wie es die adventistischen Men- 
schen vor Christus nicht nur durften, sondern grundsätzlich mußten); son- 
dern wenn wir nun etwas •erwarten", nach etwas Ausschau halten, was 
von der heilsgeschichtlich grundlegenden Qualität ist wie etwa der Bundes-* 
Schluß, der Tod Christi, die Gesetzesabschaffung, die Stiftung der Kirche, 
dann ist auf dieser Ebene nur noch eines für uns möglich: das Ende der 
Zeiten, die Wiederkunft Christi. Und weil es so ist, darum ist der Tag des 
Herrn wirklich nahe, weil zwischen Christi erster und zweiter Ankunft 
sich kein eigentlich neues göttliches Handeln mehr ereignen kann, 
und so im Sinne der Heils-Zeit, deren Zäsuren von Gottes Neues stiften- 
dem Handeln bestimmt werden, die Zeit zu Ende ist9. 

Diese Selbstverständlichkeit der Dogmatik muß sich aber auch in der 
Haltung der Christen ausprägen, auch gegenüber den Visionen und ähn- 
lichen Vorgängen10. Nicht bloß unter Berufung auf ein metaphysisches 
Geistesideal und wegen der Theoreme einer danach ausgerichteten philo- 
sophischen Mystik ist die christliche Mystik mißtrauisch und zurückhaltend 
gegenüber Visionen, sondern auch aus diesem spezifischen christlichen 
Grund: •novissime" (zuletzt und einmalig) hat Gott in seinem Sohn ge- 
redet. Nur wo solche auch nach dem einmaligen und endgültigen Ereignis 
der Offenbarung Christi noch mögliche»! Visionen und ähnliche mystische 
Geschehnisse zurückverweisen auf diese Offenbarung Christi, nur wo sie s o 
auf- und angenommen werden, können sie, christlich gesehen, echt sein". 
Wo sie sich aber • wenn auch in christlichem Gewand, auch als Erschei- 
nungen des Herrn und seiner Heiligen • verselbständigen, in ihrem sach- 
lichen Inhalt und in dem Impuls, den sie auslösen, unabhängig werden von 
den Wahrheiten und der geschichtlichen Dynamik, die das Christentum 

9 Daß die Mystik Johannes' vom Kreuz, wenn sie Visionen ablehnt, nicht nur 
intellektualistische Geistmystik ist, sondern eine Glaubensmystik, die sich in 
dieser Haltung heilsgeschichtlich bedingt weiß, zeigt z. B. Subida II 22 
(Obras edit. Silverio de S. Teresa II [Burgos 1929] S. 182 ff). 

10 Man vergleiche dazu als. Gegensatz z. B., wenn es von den außerordentlich 
verbreiteten und dann auf den Index gesetzten •Privatoffenbarungen" der Luise 
Piccareta (•Das Reich des göttlichen Willens") hieß, sie seien •eine gewaltige 
Botschaft Gottes an die Menschheit, bedeutungsvoll, groß, beglückend, wie noch 
keine Zeit sie vernommen hat. Die göttliche Vorsehung scheint diese Offen- 
barungen unserer kranken Zeit vorbehalten zu haben als einziges Heilmittel für 
die Völker". Vgl. H. Lais. 1. c. S. 48. Die Indizierung der Werke der Piccareta: 
AAS 30 (1938) 318. Wie oft handeln Christen so, als ob mit einer Privatoffen- 
barung eine ganz neue Epoche in der Kirche anbräche! 

11 Daß beide, die zur Zeit Christi und die späteren, psychologisch ge- 
sehen, u. U. gleichartig sind, ändert nichts an diesem wesentlichen qualitativen 
Unterschied, daß als Anruf Gottes die einen in sich stehen, die andern wesent- 
lich auf die ersten zurückverweisen müssen. 



Über Visionen und verwandte Erscheinungen 185 

von seinem Ursprung her hat, hören sie auf, christlieh bedeutsam zu sein. 
Sie können, inhaltlich gesehen, nur gültig sein als möglicher himmlischer 
Imperativ, wie die Christenheit • Gruppen oder einzelne in ihr • jeweils 
die augenblickliche Stunde, die ihnen gerade aufgetragen ist, christlich zu 
bestehen hat. Denn das ist aus der Natur der Sache heraus das einzige 
•Inhaltliche", das der alten und ewigen Botschaft des Evangeliums der 
Kirche noch hinzugefügt werden kann. Ein anderes ist nicht denkbar. 
Würde es mehr sein wollen, so träte es auf als bleibende Ergänzung des 
Evangeliums, die nicht gerechtfertigt wäre durch eine rein formale Er- 
klärung, es handle sich nicht um Offenbarung an die Gesamtkirche12, oder 
es wäre eine Entschleierung der Zukunft über das hinaus, was Gott seiner 
Kirche gewähren wollte, eine Entschleierung, die die verantwortliche, wa- 
gende Freiheit im Ungewissen der Zukunft aufheben würde. Ein Impera- 
tiv aber, wie wir ihn meinen, ist noch möglich: denn er ist im Grundsätz- 
lichen der allgemeinen Offenbarung Christi für alle Zeiten bis zu 
seiner Wiederkunft nicht eindeutig enthalten und muß doch gefunden wer- 
den13. Warum sollte er nicht auch auf diese Weise (neben andern) gehört 
werden? 

Diese letzten Überlegungen könnten, wenn sie genauer gefaßt und aus- 
gebaut würden, nicht nur ein (wenigstens negatives) Kriterium bilden, um 
unechte Offenbarungen auszuscheiden, sie könnten (was noch wichtiger ist) 
innerhalb der echten Offenbarungen das eigentlich Gemeinte von den sub- 
jektiven Bedingtheiten von Seiten des Visionärs unterscheiden helfen. 

II. Zur psychologischen Problematik der Visionen 
Setzen wir einmal einfach voraus, es sei eine •echte" Vision und Audition 

(einer himmlischen Person) vorgekommen, es handle sich wirklich um einen 
Eingriff, eine Einwirkung von jenseits. Was heißt dies dann? Was ist dann 
geschehen? Unter der gemachten Voraussetzung wird ja der •naive" Emp- 
fänger und Anerkenner einer solchen Vision keine Probleme mehr haben: 
die himmlische Person, sonst unserer Wahrnehmung entrückt, ist gekom- 
men, hat sich gezeigt, d. h. ist in das Feld unserer Wahrnehmungen ein- 

12 Wenn es sich nämlich nicht um eine solche handeln soll, kann diese Eigen- 
tümlichkeit nicht einfach als Fehlen einer juridischen Verpflichtung gedacht 
werden, die den Inhalt nicht zum Glaubensgegenstand macht, sondern sie muß 
sich aus dem •Inhalt" der Botschaft selbst erklären. Ihr •Inhalt" muß sich aus 
seiner eigenen Natur heraus nicht eigentlich an alle richten können. Eine rein 
sachliche indikative Mitteilung aber (im Gegensatz zum Imperativ) richtet sich 
seiner Natur nach an alle. Wenn diese also eine echte und als solche erkennbare 
Mitteilung Gottes wäre, warum sollte sie nicht alle verpflichten? 

13 Vgl. meinen Aufsatz (Stimmen der Zeit 139 [1947] 260•276): Der Einzelne in 
der Kirche. • Wenn man den Inhalt solcher •Offenbarungen" als gerade jetzt 
drängenden Imperativ für eine bestimmte Zeit auffaßt, für deren Haltung be- 
stimmte Akzente gesetzt werden, wird man auch erkennen, daß kirchlich an- 
erkannte •Offenbarungen" nicht jene überflüssige Selbstverständlichkeit haben, 
mit denen man oft ihre Unechtheit oder Belanglosigkeit zu beweisen sucht. Der 
Imperativ bewegt sich immer im Rahmen des schon christlich •Selbstverständ- 
lichen", aber wo innerhalb dieses Rahmens gerade jetzt der Akzent liegen soll, 
das ist oft alles andere als • selbstverständlich. 



186 Karl Rahner S. J. 

gerückt und hat gesprochen auf dieselbe Weise, wie sonst jemand kommt, 
sich zeigt und redet. Der objektive Wirklichkeitsgehalt einer solchen 
•Vision" wäre dann in genauer Entsprechung zu dem zu bemessen, was als 
solcher in normalen Begegnungen zwischen Menschen dieser Erde an- 
genommen wird: die gesehene Person •h a t" •an sich" diese und diese Ge- 
stalt, dieses Kleid, sie •benimmt" sich so und so, die gehörten Worte sind 
ihre, wie eben sonst Worte die derjenigen Person sind, die sie spricht14. Der 
einzige Unterschied dazu wäre, daß diese Person eben von •jenseits" 
kommt, daß wir sie also nicht von uns aus •aufsuchen" können. So un- 
gefähr wird sich der •naive" Mensch die himmlische Vision •erklären". 
Bei genauerem Nachdenken wird man sich aber nicht restlos mit dieser •Er- 
klärung" zufrieden geben können. Eine eingehendere Überlegung wird 
vielmehr zeigen, daß es sich meistens, wenn nicht immer (gerade die •Echt- 
heit" der Vision vorausgesetzt!), um sogenannte •einbildliche" (imaginative) 
Visionen handeln wird, bei denen die Frage, was nun in einer solchen 
Vision •objektiv" auf seiten des Objekts vorhanden ist, erheblich schwie- 
riger und doch von großer Bedeutung ist. 

Es handelt sich, so sagen wir, bei den Visionen meist um •einbildliche". 
Die Theologie der Mystik unterscheidet, grundsätzlich zweifellos mit Recht, 
bei den •echten" Visionen zwischen •körperlichen" und •einbildlichen" 
(imaginativen)16. Bei den körperlichen Visionen wäre der gesehene Gegen- 
stand tatsächlich in dem natürlichen Sinnesraum gegeben und würde als 
solcher die äußeren Sinnesorgane des Menschen affizieren, dadurch wahr- 
genommen, und zwar eben innerhalb des normalen Wahrnehmungsraumes. 
Ganz allgemein alle •echten" Visionen so aufzufassen, geht nicht an. Zu- 
nächst einmal erklären geschultere Selbstbeobachter unter den Mystikern, 
daß ihre Visionen nicht körperliche, sondern einbildliche waren. Eine 
hl. Theresia von AvUa sagt ausdrücklich, daß sie nie körperliche Visionen 
gehabt habe16. Und weiter: in den meisten Fällen wird sich die Annahme, 
der Gegenstand einer Vision sei von der Objektivität des Gegenstandes 
einer körperlichen Vision, in unmögliche Folgerungen verwickeln. 

In solchen Visionen erscheinen Engel, menschliche Personen des Jenseits, 
denen der Auferstehungsleib schon zu eigen ist, und Menschen, die noch 

14 Der •subjektive Rest", der auch noch in einer natürlichen Wahrnehmung des 
Alltags steckt, könnte dann in einer Vision ebenso als unerheblich vernachlässigt 
werden, wie es in den Alltagswahrnehmungen geschieht. • Auf Grund dieser 
naiven Deutung einer Erscheinung entstehen dann Formulierungen wie: •Die 
Augen, welche die Madonna sahen", •das begnadete Fleckchen Erde, wo die 
Himmelskönigin erschienen ist" usw. 

15 Die •rein geistigen", die als dritte Gruppe aufgezählt werden, können wir 
hier beiseite lassen, weil sie ja nicht zu den Visionen gehören, die in der konkre- 
ten Volks-und Kirchenfrömmigkeit eine Rolle spielen. Die Visionen vonParay-le- 
Monial, Lourdes, Fatima, La Salette, Beauraing, Heede usw. gehören von vorn- 
herein nicht in diese Klasse der rein geistigen Visionen. Zu dieser Unterscheidung 
der Visionen vgl. z. B. Johannes vom Kreuz, Subida II 11; 16 (II 105ff; 136ff); 
Joseph a S. Spiritu, 1. c. I q. 23 (S. 104f);A. Poulain, 1. c. chap. 20 § 1 (S. 311•316); 
J. Zahn, 1. c. S. 555•568. 

la Vida 28 (I 218); Moradas VI 9 (IV 162). Dabei ist zu beachten, daß nach 
Johannes vom Kreuz und den anderen Theoretikern der Mystik imaginative 



Über Visionen und verwandte Erscheinungen 187 

nicht leiblich auferstanden sind, in ganz gleicher Weise, ja oft zusammen1'. 
Bedarf es da nicht einer für alle Fälle passenden Erklärung? Oder soll 
man für die einen einen ad hoc angenommenen •Scheinleib" postulieren18? 
Wie wäre in einer solchen •objektivistischen" Auffassung der Visionen die 
Erscheinung z. B. Jesu als Kind (das er nicht mehr ist, als welches er aber 
jetzt im Zeit-raum des Visionärs erscheint) noch zu erklären? Wie die wech- 
selnden Kostüme derselben Person (sogar innerhalb derselben Vision)? 
Wie die Erscheinung einer himmlischen Person (des kreuztragenden Hei- 
landes, der weinenden Muttergöttes) in einer Situation und einer Gemüts- 
verfassung, die ihr •an sich" jetzt nicht zukommen können? Wie die Visio- 
nen, in denen mit durchaus demselben Realitäts- und Gegenwärtigkeits- 
eindruck wie bei anderen Visionen vergangene Ereignisse als sich eben ab- 
spielend gesehen werden" und dieses dazu noch in einer Weise, die oft 
sowohl dem objektiven historischen Ereignis wie andern Visionen derselben 

Visionen höher stehen als körperliche. Warum sollte Theresia also nicht auch 
solche gehabt haben, wenn sie doch niederer stehen als ihre Visionen? Die An- 
nahme ist einfacher, daß sie besser beobachtet hat als jene, die ihre Visionen 
als körperliche auffassen und diese darum für den Normalfall halten. Theresia 
meint zwar, wenn sie sagt, sie habe keine körperlichen Visionen, zunächst 
nur, daß sie den Gegenstand ihrer Vision nicht mit ihren leiblichen Augen sieht. 
Für sie ist an sich damit die Frage, ob dieser Gegenstand in seinem Selbst an- 
wesend ist, zunächst noch nicht entschieden. Da sie aber selbst davon überzeugt 
ist, daß z. B. Jesus nicht mit seinem Leib nach der Himmelfahrt zur Erde zurück- 
kehrt, ist es auch in, ihrem Sinne logisch berechtigt, die imaginativen Visionen als 
solche aufzufassen, in denen der •gesehene" Gegenstand nicht in seiner eigenen 
Realität gegeben ist. • Wenn man übrigens ihre Visionen als Halluzinationen 
auffassen wollte, müßte man wenigstens gestehen, daß sie sich mindestens in- 
sofern über den •halluzinatorischen" Charakter ihrer Visionen klar war, als sie 
ihren Gegenstand nie iri den objektiven Wahrnehmungsraum hinausverlegte. 
Sie hatte also keine eigentlichen •Halluzinationen", wenn man unter diesen mit- 
einbegreift, daß ihr Gegenstand als im objektiven Wahrnehmungsraum der 
äußeren Sinne befindlich aufgefaßt wird. 

" In Fatima z. B. erschienen am 13. 10. 1917 in einer Erscheinung das 
Jesuskind, Jesus als Erwachsener, der hl. Joseph, die Mutter Gottes in ver- 
schiedenen Kostümen. 

18 An sich ist natürlich eine solche Ausnahme «ines außerhalb des Visionärs 
gegebenen Scheinleibs nicht in sich widersprüchlich (vgl. z. B. S. theol. III q. 76 
a. 8), aber die Annahme einer bloßen Einwirkung auf die Sinnesorgane selbst 
ohne entsprechend äußeres Objekt ist auch nach Thomas denkbar (1. c), und 
diese Annahme ist als einfachere und einen weiteren Komplex gleichmäßig er- 
klärende vorzuziehen. Vgl. zur Frage Hubert Thurn im gleichen Heft dieser 
Zeitschrift. 18 Wollte man in solchen Fällen (Maria von Agreda, Katharina Emmerich usw.) 
eine unmittelbare •seherische" Fernverbindung des Sehers mit den vergangenen 
historischen Ereignissen in sich postulieren, so bleiben einerseits die Wider- 
sprüche zwischen solchen Visionen unerklärt, und anderseits werden dann solche 
Visionen unvermeidlich unter andere in sich natürliche Phänomene parapsycho- 
logischen profanen Hellsehens (mit dem einen Unterschied des verschiedenen 
Gegenstandes) eingereiht werden müssen, sie verlieren damit ihre spezifisch 
religiöse Bedeutung und eindeutige Gottgewirktheit. Eine solche Erklärung mag 
freilich in dem einen oder andern Fall naheliegen, zumal in Fällen, wo Dinge 
gesehen oder gehört werden, deren religiös-sittliche Bedeutsamkeit nur schwer 
einleuchtet, z. B. das Hören fremder und unverstandener Sprachen. Die Frage, 
ob solche natürlichen parapsychologischen Fähigkeiten (deren Existenz minde- 
stens nicht unwahrscheinlich ist) in einem solchen Fall auch von Gott wunder- 
bar in Funktion gesetzt sind, bleibt natürlich dann immer noch offen. 



188 Karl Rahner S. J. 

Begebenheit widerspricht20 (ohne daß ein Grund vorläge, die eine Vision 
als echt,«die andere für Täuschung zu erklären)? 

Wie wäre (ohne daß man willkürlich dafür nochmals ein neues Wunder 
postuliert) bei einer solchen naiv-realistischen Interpretation der Visionen 
zu erklären, daß nicht alle Anwesenden den Gegenstand der Erscheinung 
sehen? Eine naive Deutung der Vision analog zu der gewöhnlichen Sinnes- 
wahrnehmung (so daß also alles natürlich vor sich geht mit Ausnahme der 
•Gegenwart" des himmlischen Wesens) müßte unvermeidlich die Frage 
hervorrufen, ob die •verklärten" Leiber einer physikalischen Einwirkung 
auf unverklärte Menschen fähig sind, ob solche Verklärte •Kleider" (die 
ja •gesehen" werden) haben wie wir, ob, wenn in beiden Hinsichten doch 
der unmittelbare Eindruck der'Vision kritisch einzuschränken ist, es hoch 
einen Sinn behält, eine •Gegenwart" räumlich-zeitlicher Art (wie sie den 
normalen Wahrnehmungsgegenständen zukommt) für die gesehene Person 
zu postulieren. 

Die Tatsache des Realitätseindrucks des Visionsgegenstandes auf den Vi- 
sionär und selbst die Eingliederung des Gegenstandes in den normalen 
Wahrnehmungsraum ist kein Beweis für die Objektivität dieses Eindrucks. 
Denn einerseits findet er sich ebenso bei eigentlichen Halluzinationen und 
bei eidetischen Phänomenen, anderseits ist die Richtigkeit dieses Ein- 
drucks nicht eine einfache und unmittelbare Bewußtseinstatsache, sondern 
ist (wie schon bei einfachsten und normalsten Sinnestäuschungen) erkennt- 
nistheoretisch als Urteil zu werten, das die Wahrnehmung falsch inter- 
pretiert, und so auf Rechnung des Visionärs, nicht der Vision und ihrer 
transzendenten Ursache zu setzen. 

Aus denselben Gründen beweist es nichts für die Körperlichkeit (und 
für die Gottgewirktheit) der Vision, wenn die geschaute Person •spricht", 
•sich bewegt" usw. (denn auch dies geschieht in natürlichen, rein imagi- 
nären Vorgängen21), auch nicht, wenn der Visionär den Eindruck hat, etwas 
ihn Überraschendes, von ihm nicht Gewußtes zu vernehmen. Eine solche 
Verteilung des einen Bewußtseins auf zwei •Personen" (auch mit dem 
Überraschungserlebnis) erleben wir alle schon im Traum (nur wundern 
wir uns da nicht mehr, weil wir es gewohnt sind, obwohl dieses Erlebnis 
psychologisch gar nicht so selbstverständlich ist). Damit der vernommene 
Inhalt einer Rede der wahrgenommenen Person nicht mehr als Produkt 
des schöpferischen Unterbewußtseins des Visionärs auffaßbar sei, müßte 
dieser Inhalt schon sehr eindeutig über den Möglichkeiten des Bewußtseins 

20 Beispiele bei Poulain 1. a chap. 21 § 1 (S. 338ff); Zahn, 1. c. § 41 (S. 582ff). 
21 Weil eine Halluzination oft einen Anhaltspunkt im Äußern hat, kann sich 

bei einer Lageveränderung des Halluzinierenden auch der •gesehene" Gegen- 
stand relativ zum Schauenden verändern; dieses Kriterium des Alltags für die 
Wirklichkeit des Objekts ist also nicht in jedem Fall unerschütterlich. Vgl. z. B. 
R. Duret, Les facteurs pratiques de la croyance dans la perception (Paris 1929) 
249 ff. Zur Eingliederung bloß vorgestellter Gegenstände in den Wahrnehmungs- 
raum vgl. z. B. Duret, 1. c. S. 29 ff: il n'est au fond qu'un espace, dans lequel 
tantot nous percevons et tantot nous nous representons les corps (36). Bei visuel- 
len Halluzinationen kann sich sogar der Zustand der Pupille verändern je nach 
der vermeintlichen Entfernung des Objektes (Duret 251). 



Über Visionen und verwandte Erscheinungen 189 

des Visionärs liegen, was nicht leicht nachgewiesen werden kann-. (Wer 
hätte-nicht z. B. schon im Traum jemanden intelligenter, eindrucksvoller 
reden lassen, als er es selbst im Alltag vermag, wo die willentliche Be- 
tätigung der produktiven Einbildungskraft durch allerlei Hemmungen be- 
hindert ist?) Und auch wenn dieser Nachweis gelänge, müßten (um eine 
übernatürliche Vision zu beweisen) noch parapsychologische Erklärungs- 
möglichkeiten in Erwägung gezogen werden wie Hellsehen, zweites Ge- 
sicht usw., die sich doch wohl auch im Leben von Heiligen finden22, wie 
z. B. in der Vision der hl. Theresia vom 26. 7. 157023, wenigstens als n ä c h - 
s t e Ursachen. Die hl. Theresia ist davon überzeugt, daß die verklärte 
Menschheit nach der Himmelfahrt (und den Erscheinungen an den Apostel 
Paulus) nie mehr den Visionären in ihrer eigenen Realität sich unmittelbar 
zeigt24. Das entspricht einer theologisch durchaus vertretbaren Ansicht25. 

Ist es unter dieser Voraussetzung nicht am naheliegendsten, daß eine 
•Erscheinung" Christi eine einbildliche Vision ist und dementsprechend 
auch die anderer Heiligen? Denn welchen Zweck sollte die (von Thomas 
auch, aber nicht ausschließlich für möglich gehaltene) Bildung eines •ob- 
jektiven" Seheinleibs oder die mirakulöse Affektion der äußeren Sin- 
nesorgane des Menschen haben? Die •Objektivität" einer so gedachten Er- 
scheinung ist hinsichtlich der Gegenwärtigkeit von Christi Menschheit 
selbst doch auch nicht größer als die einer einbildlichen Vision. 

Kurz: in den meisten Fällen werden die Visionen imaginative, •einbild- 
liche" sein, zunächst einfach, weil wenigstens viele Visionen (gerade auch 
die als echt vorausgesetzten) nicht körperliche sein können; alle also kön- 
nen als einbildliche wenigstens präsumiert werden. 

Es gibt natürlich Fälle, wo diese •Faustregel" auf Schwierigkeiten stößt. 
Wie, wenn mehrere Personen dieselbe Erscheinung sehen? Bedarf es da 
nicht eines gemeinsamen, allen gleich zugänglichen sinnlich wahrgenomme- 
nen Objekts in der •Außenwelt" der Visionäre? Oder wenn profane Be- 

22 Auch A. Mager (Mystik als Lehre und Leben [Innsbruck] 1934 S. 269) rechnet 
mit einem übernatürlichen Anstoß der Funktionen eines an sich natürlichen 
medialen Bewußtseins. • Die Ausführungen H. Thurns 1. c. über die •eidetischen 
Phänomene" können hiefür herangezogen werden. 

23 Acta Sanctorum Oct. VII, 1 n. 502 ff (S. 229 ff). Sie sah das Martyrium der 
40 brasilianischen Märtyrer in dem Augenblick, als) es sich abspielte. Der Vor- 
gang hat zu große Ähnlichkeit mit profanem Hellsehen, als daß dieses nicht als 
nächste Ursache zu supponieren wäre, zumal ein Verwandter der Heiligen unter 
den Märtyrern war. Zur Frage der medialen Telästhesie vgl. z. B. F. Moser, Der 
Okkultismus, Täuschungen und Tatsachen (München 1935), I 412•438, II 486 ff. 
(Es ist natürlich für unsere Frage gleichgültig, ob es sich im Fall Theresias um 
Telepathie oder eigentliche Telästhesie handelt.) 

24 Relat. XV (II 49). Es mag sich in dieser Meinung die Ansicht der theologi- 
schen Berater Theresias widerspiegeln. Immerhin zeigt sich, daß auch die große 
mystische Erfahrung der Heiligen dieser Theologenmeinung nicht entgegenstand. 

25 Thomas, S. theol. III q. 76 a. 8. Thomas begründet diese Ansicht damit, 
daß Christus nur an einem Ort •in propria specie" gesehen werden kann, er 
also den Himmel Verlassen müßte, wenn er an einem andern Ort in propria 
specie erscheinen wollte. Auch III q. 57 a. 6 ad 3 fordert nur für Paulus eine Er- 
scheinung Christi, wie sie die übrigen Apostel hatten. Vgl. im übrigen Suarez, 
De mysteriis vitae Christi, disp. 51, sect. 4 Vives XIX 983•986); M. J. Ribet, 
La mystique divine (Paris 1895) IP Kap. 6. 



190 Karl Rahner S. J. 

obachter des Visionsvorgangs zwar nicht die Gestalt, aber doch sonstige 
Phänomene zu sehen glauben'8? 

Zunächst ist zu betonen, daß die Präsumption einer (•bloß") imaginativen 
Vision eben eine • Präsumption ist, die u. U. im Einzelfall einer andern 
Deutung weichen kann. Dann ist es bei solchen Erscheinungen an mehreren 
gleichzeitig doch oft auffallend, daß nicht alle Visionäre gleich viel sehen 
oder hören. Ist da nicht ein natürliches und noch im Rahmen des Nicht- 
krankhaften bleibendes Sichauswirken dessen denkbar, was sonst als 
Massensuggestion oder bei psychischen Störungen in verzerrter Form als 
induzierter Irrsinn auftritt? Denn ist Suggestion gänzlich ausgeschlossen, 
wenn Massen, die schon auf die neue Erscheinung gespannt warten, irgend- 
welche (relativ doch unbedeutende) Begleitphänomene der eigentlichen 
Vision, die sie nicht sehen, wahrzunehmen glauben? Oder muß man die 
eigentliche Vision sich nicht auch in solchen Fällen als einbildliche denken, 
wenn sich die gesehene Gestalt während der Erscheinung wandelt und in 
Begleitung von Personen (z. B. des Jesuskindes) auftritt, die, so wie sie 
gesehen werden, eine objektive Wirklichkeit nicht haben? Wenn es Kollek- 
tivhalluzinationen in sehr beträchtlichem Umfang sogar durch bloß men- 
tale Suggestion gibt", wenn also ein psychischer Mechanismus gleichzeitig 
bei mehreren in Tätigkeit treten kann, so ist es nicht von vornherein als 
unmöglich abzulehnen, daß auch Gott sich solcher psychischen Möglich- 
keiten bei mehreren Menschen gleichzeitig bedient*8. Oder wenn dieselben 
Visionäre sicher auch einbildliche Visionen haben**? Auch in dem Fall einer 
bloß einbildlichen Vision, was die eigentlich geschaute Person angeht, steht 
grundsätzlich nichts im Wege, anzunehmen, daß ihre Gottgewirktheit durch 
Erscheinungen bestätigt wird, die der transsubjektiven Ordnung angehören 
(wie z. B. Heilungen, das Sonnenwunder von Fatima usw.). 

In summa: es wird wohl nicht grundsätzlich zu bestreiten sein, daß 
es (auch ganz abgesehen von den •Erscheinungen" des Auferstandenen) 
körperliche Visionen geben könne; man wird aber wohl selten im Einzel- 
fall tatsächlich eine solche stringent nachweisen können. Im allgemeinen 
wird es sich auch bei echten Visionen um einbildliche handeln. Damit ist 
aber die psychologische Frage nach der Natur solcher Visionen noch nicht 
beantwortet, sondern erst gestellt und höchstens die Richtung angegeben, 
in der die Klärung der Frage gesucht werden muß. 

Wie ist eine solche •einbildliche" Vision genauer zu denken? A priori 
läßt sich schon gleich ein Doppeltes sagen: einerseits muß aus der Natur der 

26 In Fatima z. B. sahen mehrere Kinder die Erscheinung. Andere Zuschauer 
wollten wenigstens Lichterscheinungen und ähnliche Phänomene gesehen haben. 

87 Man denke z. B. an die mentale Massensuggestion beim indischen •Seil- 
trick". Vgl. F. Moser 1. c. I 391•396. Vgl. auch H. Thurston, Limpias and the 
problem of collective hallucination: Month 136 (1920) 387•398; 533•541. 

88 Auch Dhanis, 1. c. 31 neigt z. B. dazu, die Visionen dec drei Kinder (Franz 
hörte dabei überhaupt nichts, Lucia und Jacinta scheinen nicht schlechthin das 
gleiche gehört zu haben!) als einbildliche Visionen zu interpretieren. 

29 Die •Höllenvision" der Kinder von Fatima kann nur als imaginative auf- 
gefaßt werden. Vgl. Dhanis, 1. c. 60. 



Über Visionen und verwandte Erscheinungen 191 

Sache heraus eine solche Vision weitgehend sich nach den psychischen Ge- 
setzen richten, die aus der inneren Struktur der seelischen Fähigkeiten 
derer erfließen, die diese Vision haben, anderseits muß die Vision, soll sie 
als •echte" gelten können, von Gott verursacht sein. Beide Sätze bedürfen 
zunächst in sich genommen einer kurzen Erklärung, bevor gefragt werden 
kann, was sie konkret und im einzelnen bedeuten. 

Zum ersten Satz: Gewiß kann an sich Gott natürliche Funktions- 
gesetze geschöpflicher Wirklichkeiten durch sein wunderbares Eingreifen 
weitgehend ausschalten. Aber zunächst ist zu bedenken: aus den verschie- 
densten Gründen, die hier nicht eigens aufgezählt werden müssen, ist eine 
Aufhebung natürlicher Gesetze nicht zu präsumieren, sondern zu beweisen. 
Auch dort, wo wirklich ein Wunder vorliegt, werden die Gesetze der Natur 
nur in dem Maß als aufgehoben gelten dürfen, in dem es von dem betreffen- 
den Geschehen wirklich strikt gefordert wird; auch in solchen Fällen wird 
sich Gott der ja von ihm selbst geschaffenen und gewollten Gesetze natür- 
licher Wirklichkeiten soweit bedienen, als es nur möglich ist. Und dann: 
im allgemeinen und vor allem im Seelischen ist eine schlechthinige Auf- 
hebung aller natürlichen Gesetze nicht nur nicht zu präsumieren, sondern 
unmöglich, findet (trotz, nein wegen der Allmacht Gottes) nicht statt, weil 
das einen inneren Widerspruch bedeuten würde..Damit eine Vision wirk- 
lich die seelische Wirklichkeit eines bestimmten Subjektes sei, muß sie 
(metaphysisch gesprochen) wirklich •der Akt" dieses Subjektes sein, d. h. 
nicht nur von Gott in sich bewirkt, sondern auch real als Tat dieses Sub- 
jektes von ihm selbst vollzogen sein. Damit ist aber ohne weiteres gesagt, 
daß die ontologische Struktur dieses Subjekts, seine Gesetzlichkeit im Akt 
sich geltend machen muß, andernfalls gar keine Vision zustande kommen 
könnte. 

Es wird natürlich in concrete kaum möglich sein zu sagen, wo genau die 
Grenze zwischen den im Akt der Vision sich notwendig durchsetzenden 
psychischen Gesetzlichkeiten und denen durch das wunderbare Eingreifen 
Gottes aufgehobenen natürlichen, aber nicht notwendigen Gesetzlichkeiten 
verläuft. Aber wenn man noch das zuerst Gesagte bedenkt, daß Wunder 
bzw. ihre Ausdehnung nicht zu präsumieren, sondern zu beweisen sind, 
wird von vornherein zu erwarten sein, daß auch in gottgewirkten Visionen 
die natürlichen psychischen Strukturen und Gesetze in weitestem Umfang 
gewahrt und in Tätigkeit bleiben50. , 

M Vgl. zu diesem Satz z. B. J. Marechal, Etudes sur la Psychologie des Mysti- 
ques I (Bruges-Paris 1924), 134 ff: quelle que soit leur cause, le mecanisme 
psychologique de ces visions imaginaires n-'offre rien qui les distingue fonciere- 
ment des pseudo-hallucinations avec ou sans spatialisation precise de l'image 
(136)... Les •etats mystiques", meme superieurs, si fortement marques ä l'estam- 
pille des individus, qui les eprouvent, plongent des racines profondes dans la 
zone des activites psycho-physiologiques generates, continuent celleseci, les pro- 
longent en quelque facon, et en etendent la portee, bien loin de leur substituer 
des facultes totalement •nouvelles" et heterogenes, peu intelligibles vraiment 
(185). Ähnlich Lais, 1. c. 56; Anonym, Les revelations privees: Collationes Dioe- 
cesis Tomacensis 34 (1938/39) 108•118. 



192 Karl Rahner S. J. 

Zum zweiten Satz: es ist von vornherein zu bedenken, daß die 
Aussage: •diese Vision ist von Gott gewirkt", an sich außerordentlich viel- 
deutig ist. Alles ist {wo es sich nicht um die bloß zugelassene Sünde han- 
delt) von Gott positiv bewirkt. Vor allem dort, wo es sich um ein Ereignis 
handelt, das von positiver sittlicher und religiöser Bedeutung für einen 
Menschen ist, wird dieser mit Recht in ihm eine besondere freie Huld der 
Vorsehung Gottes erblicken und es mit Dankbarkeit als •gottgewirkt" ent- 
gegennehmen, auch wenn es objektiv weder als Wunder, d. h. als ein die 
natürlichen physikalischen oder psychologischen Gesetze aufhebendes Ein- 
greifen Gottes nachgewiesen werden kann noch ein solches ist. Ja, man wird 
sagen dürfen, daß vom Gesichtspunkt der religiösen Heilsbedeutsamkeit 
der Unterschied, ob die Gottgewirktheit innerhalb oder außerhalb der 
natürlichen Gesetze liegt, für den religiösen Menschen unerheblich ist, da 
dieser auch in einem •natürlich erklärbaren" Vorgang mit Recht die freie 
Gnade Gottes für sein Heil erblicken kann. Von daher gesehen, könnte auch 
eine •natürlich erklärbare" •Vision", sofern sie innerhalb des echt Christ- 
lichen, des Glaubens und der wahren Sitte verläuft, die seelische Gesund- 
heit des Visionärs nicht schädigt, sondern ihn sittlich und religiös fördert, 
als •gottgewirkt" und als •Gnade" gelten, auch wenn diese Vision ihren 
unmittelbaren •natürlichen" Grund in psychischen Mechanismen hätte, 
die im Alltag gewöhnlich nicht oder nicht in derselben Intensität vorkom- 
men, da. auch ein solches Auftreten nicht ohne weiteres als krankhaft oder 
in einem abwertenden-Sinn als •anormal" gewertet werden darf31. 

In einem besonderen Sinn aber sind diejenigen Visionen als •göttlichen 
Ursprungs" zu qualifizieren, die in einem eigentlich übernatürlichen, d. h. 
über die Gesetze der physischen und psychischen Natur hinausgehenden 
Eingreifen Gottes ihren Ursprung haben. Aber auch dieses übernatürliche 
Eingreifen Gottes kann und muß noch einmal, unterschieden werden. 

31 Warum sollten z. B. (wenn es solche Phänomene gibt) parapsychologische 
natürliche Fähigkeiten der Telepathie, des Hellsehens, der Psychometrie usw. in 
einem religiösen Menschen nicht ebensogut wie •normale" Fähigkeiten sich auf 
religiöse Gegenstände beziehen dürfen und so Anlaß zu religiös wertvollen 
Akten geben, und warum sollten solche Akte (der religiösen Beschaulichkeit, 
der Herzenskunde, des Reliquienerkennens usw.) nicht als •gottgewirkt", als 
•Gnade" gewertet werden dürfen? • Umgekehrt: Physische und psychische 
(natürlich normale und natürlich außergewöhnliche) Vorkommnisse, die minde- 
stens faktisch oder ihrer Natur nach das religiös-sittliche Leben des Menschen 
hemmen, gefährden oder zerstören, können parallel zu dem eben dargelegten 
Sprachgebrauch als •teuflisch" qualifiziert werden, auch wenn es in ihnen •mit 
rechten Dingen zugeht". Denn es ist gut biblisch, auch solche Dinge, von einem 
umfassenderen Gesichtspunkt aus gesehen, als Auswirkungen des dämonischen 
Wirkens in der gefallenen Welt zu betrachten (vgl. z. B. 1 Thess 2,18; 2 Kor 12, 7; 
1 Kor 5, 5). Von da aus gesehen ist es gar nicht falsch, wenn die alten Theo- 
retiker der Mystik außergewöhnliche seelische Vorgänge, die faktisch psychisch 
zerstörend oder moralisch verderblich auf den betreffenden Menschen ein- 
wirken, dem Satan zuschrieben auch in Fällen, wo wir heute zunächst Hallu- 
zinationen, hysterischen Charakter und Geisteskrankheiten am Werk sehen. 
Beide Gesichtspunkte (der empiristische und der theologische) schließen sich 
tatsächlich nicht aus, wenn sie auch nicht miteinander verwechselt werden 
dürfen, sollen nicht praktische Mißgriffe in der Behandlung solcher Leute die 
Folge sein. 



Über Visionen und verwandte Erscheinungen 193 

Es gibt einmal ein übernatürliches Wirken Gottes (vor allem in dem, was 
wir übernatürliches Einwohnen Gottes in der Seele des Gerechtfertigten, 
•heiligmachende Gnade" nennen), das zwar ein wesentlich neues Wirken 
Gottes über die Natur hinaus bedeutet, das die Natur überformt, das aber 
deren Gesetze nicht im eigentlichen und empirisch feststellbaren Sinn 
aufhebt, das nicht ein bloß sporadisches Eingreifen Gottes bedeutet, sondern 
zu den •normalen" (sogar außerhalb des ausdrücklichen Christentums vor- 
kommenden) Strukturen der konkreten psychischen Wirklichkeit gehört. Es 
wird sich nun a priori schwer beweisen lassen, daß es von vornherein aus- 
geschlossen ist, daß diese übernatürliche gottgewirkte Wirklichkeit nicht 
in ihrer normalen Entfaltung (wenigstens bei bestimmten Menschen auf 
Grund ihrer natürlichen Eigenart und seelischen Entwicklung) Anstoß 
geben könne zu psychischen Vorgängen, die man, nach dem unmittelbaren 
Ergebnis zu urteilen, Visionen nennen muß. Solche Visionen wären dann 
einerseits in einem übernatürlichen Sinn gottgewirkt, ohne daß sie ander- 
seits als Wunder im technischen Sinn zu qualifizieren wären. Diese Visio- 
nen wären vielmehr das psycho-physische Echo einer ftormalen Entwick- 
lung des übernatürlichen Lebens und in diesem Sinn übernatürlichen 
Ursprungs und gottgewirkt. 

Es gibt zweitens ein übernatürliches Wirken Gottes, das als Wunder im 
strengen Sinn des Wortes zu bewerten ist, d. h. ein Eingreifen Gottes, das 
teilweise die Gesetze der Natur (also auch die normalen psychologischen 
Gesetze) aufhebt. Entsteht eine imaginative Vision durch ein solches 
Eingreifen, dann wäre sie in eminentem Sinn als gottgewirkt zu bezeichnen, 
und in diesem Sinn, meint man landläufig, seien die •echten" Visionen von 
Gott hervorgerufen. Man, sieht ohne weiteres ein, daß es in concreto nicht 
leicht sein wird, zu sagen, ob eine Vision im ersten oder zweiten Sinn eines 
übernatürlichen Entstehens von Gott gewirkt zu betrachten ist, zumal beide 
Momente in derselben Vision zusammenwirken können. Ferner ist zu be- 
denken, daß die religiöse Bedeutung einer im ersten Sinn übernatür- 
lichen Vision aus der Natur der Sache heraus wesentlich größer sein kann 
als eine im zweiten Sinn übernatürliche, denn das im technischen Sinn 
Wunderbare braucht ontologisch und ethisch durchaus nicht notwendig das 
Vollkommenere zu sein. Ein ganz alltäglicher Tugendakt schon ist ontolo- 
gisch und ethisch von größerer Bedeutung als eine imaginative Vision als 
s o 1 c h e, d. h. insofern sie nicht hervorgerufen ist von einem übernatürlich- 
sittlichen Akt des Menschen oder zu einem solchen Anlaß gibt. 

Diese verschiedenen Arten der Gottgewirktheit einer •echten" Vision 
sind zu beachten, weil hinsichtlich der Frage, wie man die Echtheit 
einer Vision erkennen könne, und hinsichtlich der Frage, was die Kirche 
meine, wenn sie eine Vision als •glaubwürdig" anerkennt, es nicht ohne 
weiteres selbstverständlich ist, daß die •Glaubwürdigkeit" der •echten" 
Vision eine Vision meinen müsse, die durch ein eigentliches Wunder zu- 
stande kommt. Warum sollte z. B. die kirchliche Anerkennung einer Vision 
nicht auch schon sinnvoll sein und darum auf diese Feststellung beschränkt 

13 



194 Karl Rahner S. J. 

gedacht werden können, wenn sie nur feststellt, eine •Vision" sei inhaltlich 
und nach ihrer Wirkung auf den Visionär und andere nur förderlich und 
in diesem Sinne •von Gott" oder sie sei ein legitimes, den Normen des 
Glaubens und der Vernunft entsprechendes Echo der eigentlich mystischen 
Erfahrung des Visionärs, auch ohne daß in den beiden Fällen ein eigent- 
liches und als solches durch die Kirche bestätigtes wunderbares Eingreifen 
Gottes vorausgesetzt zu werden braucht? 

Auf jeden Fall sieht man leicht ein, daß für eine echte Vision im ersten 
und zweiten der drei unterschiedenen Bedeutungen eher Kriterien der 
Echtheit zu haben sind als für die Echtheit im dritten Sinn des Wortes und 
daß es in der Praxis durchaus genügen kann, wenn die Echtheit im ersten 
und zweiten Sinn festgestellt ist (auch wenn darüber hinaus die Vision 
objektiv noch ein Wunder wäre). Ebenso ist a priori nicht als unmöglich 
zu beweisen, daß Gott die •Echtheit" einer Vision bloß ihi ersten oder 
zweiten Sinn (also eine an sich nicht •wunderbare" Vision) durch ein nach- 
folgendes oder begleitendes (aber von der Vision als solcher verschiedenes) 
Wunder (z. B. Kränkenheilungen am Erscheinungsort) bestätigen könne, 
so daß man aus diesem Wunder nicht ohne weiteres schließen kann, die 
Vision sei in sich selber im eigentlichen Sinn wunderbar gewesen. Gott 
kann ja auch sonst durch Wunder Erkenntnisse, Antriebe, Wahrheitsver- 
kündigungen bestätigen, deren Entstehen gewiß in sich nicht wunderbar 
war. Warum sollte er dies nicht bei Visionen können? 

Das war vorauszuschicken, um über den formalen Sinn der beiden Sätze 
Klarheit zu gewinnen, die nun im folgenden erst einen konkreten psycholo- 
gischen Inhalt bekommen müssen. 

Zum leichteren Verständnis späterer Abschnitte sei hier noch eine Unter- 
scheidung unter den imaginativen Visionen eingeführt, auch wenn sie ge- 
rade nicht ihren psychologischen Mechanismus betrifft. In Anlehnung an 
eine in der Religionsgeschichte bekannte, wenn auch dort problematische 
Unterscheidung, möchten wir zwischen (bloß) mystischen und (überdies) 
prophetischen Visionen unterscheiden. Mystische Visionen nennen wir 
diejenigen, die sich "in Inhalt und Ziel nur auf das persönliche religiöse 
Leben und die Vervollkommnung des Visionärs beziehen. Prophetische Vi- 
sionen sind jene, die darüber hinaus den Visionär veranlassen oder beauf- 
tragen, sich mit einer Botschaft belehrend, warnend, fordernd, die Zukunft 
voraussagend an seine Umwelt zu wenden. Trotz des verschiedenen Zieles 
sind beide in ihrem psychologischen Wesen und Verlauf gleich, und trotz 
ihrer psychologischen Gleichheit sind sie (z. B. hinsichtlich der Kriterien der 
Echtheit) ganz verschieden zu bewerten, weil sie wesentlich verschiedene 
Ansprüche stellen. 

Wir fragen nach dieser Zwischenbemerkung somit wieder, wie konkret 
eine einbildliche Vision zu denken sei. 

Es ist zu beachten, daß wir immer noch methodisch so vorangehen: wir 
setzen voraus, es handle sich um eine echte, d. h. von Gott als einer trans- 
psychischen realen Ursache hervorgerufene imaginative Vision. Von diesem 



Über Visionen und verwandte Erscheinungen 195 

Ausgangspunkt ausgehend, ist zunächst dreierlei zu betrachten: die Be- 
wirkung einer •species sensibilis", deren Objektivation und die Frage nach 
dem Ansatzpunkt dieser Erregung der species sensibilis. 

1. Die Bewirkung einer •species sensibilis" 

Es kann hier ausführlich weder auf die experimentelle noch auf eine 
spekulative Psychologie eingegangen werden, um das Entstehen einer •Vi- 
sion" im einzelnen darzustellen. Es kann hier nur in ganz vagen Worten, die 
nicht eigentlich eine Erklärung sein wollen, dies gesagt werden: wenn es 
sich um eine Vision handelt, die sich nicht bloß auf einen räumlich-zeitlichen 
Gegenstand (unanschaulich) bezieht*2, sondern ihn selbst als räumlichen vor 
sich, d. h. im Akt selbst als räumlich gegebenen hat, ist der Akt selbst sinn- 
lich, d. h. seine immittelbare Fähigkeit hat eine leibliche Komponente, er 
selbst ist leib- seelisch. Ist er also nicht bewirkt durch den von außen 
kommenden Einfluß des Gegenstandes in seiner Materialität selbst, so muß 
die physiologische Erregung (scholastisch die species sensibilis impressa), 
deren •innere" bewußte Seite oder Korrelat der sinnlich gegebene Gegen- 
stand ist, von anderswoher, d. h. in unserem Fall von Gott (unmittelbar 
oder mittelbar) hervorgerufen sein. Auf jeden Fall darf'man sich nicht in 
einer unmöglichen Naivität vorstellen, es brauche bloß der •Gegenstand" 
der Vision in seinem Selbst (lokal) anwesend sein, um ihn zu sehen. Es muß, 
damit er sinnlich bewußt gegeben sei, auf jeden Fall eine Erregung des sinn- 
lichen Systems vorhanden sein, durch die allein der Gegenstand nicht nur 
in seinem •Ansich" intellektuell gemeint, sondern auch sinnlich gegeben ist. 
Wenn diese •species sensibilis impressa" als reale Voraussetzung eines sinn- 
lichen Bewußtseinsinhaltes von Gott hervorgerufen wird, kann sie nun an 
sich und grundsätzlich in all den (wesentlich verschiedenen) Weisen und 
Arten auftreten, in denen sie sonst auftreten mag: als species einer Wahr- 
nehmung, einer bloßen Vorstellung, einer Illusion, eines eidetischen Phäno- 
mens, einer Pseudohalluzination, einer Halluzination usw. Sie kann einzelne 
(•äußere" oder •innere") Sinne affizieren oder in Zuordnung in mehreren 
Sinnen vorhanden sein33. 

2. Die •Objektivation" des sinnlich bewußt werdenden 
Gegenstandes 

Entsprechend der jeweiligen Eigenart dieser (in unserer Voraussetzung 
von Gott hervorgerufenen) species sensibilis wird sich die •Objektiva- 
tion" des sinnlich bewußt werdenden Gegenstandes gestalten. Objektiviert 
ist der Inhalt des sinnlichen Bewußtseins (abgesehen von der Frage, ob darin 

32 Wie es nach der Meinung der hl. Theresia auch die •intellektuelle" Vision 
tut (Moradas VI 8 [IV 156]; Vida 27 f [I 208 ff]). 

33 In der hier gebrauchten Terminologie wäre es auch noch eine •imaginative" 
Vision, wenn Gott, was natürlich in sich möglich ist, die peripheren sinnlichen 
Fähigkeiten (die •äußeren Sinne") erregt. Voraussetzung ist nur, daß nicht der 
•gesehene" Gegenstand durch sein eigenes Einwirken den Akt der sinnlichen 
Fähigkeiten bestimmt. 

13* 



196 Karl Rahner S. J. 

erkenntnismetaphysisch schon eine Funktion des geistigen Bewußtseins ein- 
geschlossen ist) zunächst einmal dadurch, daß der Inhalt des Bewußtseins 
(wenigstens beim •Sehen" und •Hören") nicht als Zuständlichkeit des Er- 
lebenden selbst, sondern als •Gegenstand" vor dem Bewußtsein steht. Ob 
dieser •Gegenstand" als •wahrgenommener" oder bloß •vorgestellter" be- 
wußt wird, das wird u. a. von der Eigenart der psycho-physischen Erregung, 
der species sensibilis abhängen. 

Jedenfalls aber ist dies zu sagen: das Bewußtsein einer leibhaftigen Wahr- 
nehmungsgegenständlichkeit, in dem z. B. der Gegenstand in den •norma- 
len" Wahrnehmungsraum eingeordnet erscheint, auch bei willkürlicher An- 
strengung sich nicht ändert, die Genauigkeit und Leibhaftigkeit eines all- 
täglichen Wahrnehmungsgegenstandes hat, nicht willkürlich hervorgerufen 
werden kann, sich ohne bewußten Willen des Erlebenden bewegt, spricht 
usw., bei Bewegungen der Augen nicht mitgeht, • alle diese und ähnliche 
Umstände, die der •normalen" Wahrnehmung eigentümlich sind und uns 
(im Normalfall des Alltags) zum unwillkürlichen Urteil der objektiven 
Gegenwart eines räumlichen Gegenstandes an sich veranlassen, sind keine 
Kriterien, die für j e d e n Fall ein solches Urteil über die an sich seiende 
Gegenständlichkeit des Wahrgenommenen rechtfertigen können. Eine 
solche •Wahrnehmungs"evidenz ist ein (spontanes, implizites) Urteil, 
das im Einzelfall irren kann. Die eigentliche und irrtumsfreie Wahrneh- 
mungsevidenz kann unmittelbar nie das •Ansich", sondern nur die Be- 
wußtseinsgegebenheit des Gegenstandes treffen. Was darüber an •Gegen- 
ständlichkeit" bewußt wird, ist grundsätzlich und immer nicht wahrgenom- 
men, sondern geurteilt • und kann darum im Einzelfall immer irrtümlich 
sein. Tatsächlich können alle Alltagskriterien einer leibhaftigen Wahr- 
nehmungsgegenwart auch in Fällen auftreten, wo der Gegenstand in seinem 
Selbst nicht gegenwärtig ist und wo eben doch (aus anderen Ursachen) Er- 
regung der sinnlichen Erkenntnisfähigkeiten, die sonst bei der eigentlichen 
Wahrnehmung die Voraussetzung abgibt, vorhanden ist". 

An welchen Anzeichen oder aus welchen Gründen und mit welchen 
Hilfsmitteln die Irrigkeit eines solchen Urteils über eine Wahrnehmungs- 

*4 Vgl. oben Anm. 21; J. Fröbes, Lehrbuch der experimentellen Psycholo- 
gie I2"3 (Freiburg 1923) 235•237: •Der Unterschied (zwischen Vorstellung und 
Wahrnehmung) bleibt graduell, er ist nicht unüberschreitbar" (237). • H. Thurn 
1. c. S. 172,175 u.ö.•Marechal, I. c. I S. 77: Le sentiment contraignant d'une reality 
presente n'est done pas l'apanage exclusif de la sensation externe; il peut se 
greffer sur ce phenomfene purement central, qu'est l'image hallucinatoire. • Im 
übrigen soll hier nicht auf die schwierigen erkenntnismetaphysischen und psycho- 
logischen Fragen des Wesens und der Grundlagen der Wahrnehmungsgewißheit 
eingegangen werden. Für uns genügt die simple Tatsache, daß mindestens das, 
was der Visionär vom Erlebnis und Inhalt seiner Vision andern mitzuteilen 
vermag, ein zweifelfreies Urteil über die reale Gegenwart des •Gesehenen" 
nicht liefern kann. Für die tiefere Problematik sei auf Marechal, 1. c. I 67•131, 
verwiesen. Vgl. auch Karl Jaspers, Allgemeine Psychopathologie (Berlin 1946) 
51 ff; 78 ff. • Zu beachten ist auch, daß ein wichtiges Alltagskriterium der Wahr- 
nehmungsgewißheit für eine Vision von vornherein nicht in Frage kommt: das 
selbstverständliche Sicheinfügen des Wahrgenommenen in die'Gesamterfahrung 
und seine Bestätigung im Erfahrungsablauf. 



Über Visionen und verwandte Erscheinungen 197 

gegenwart im einzelnen Fall erkannt wird, ist grundsätzlich gleichgültig. 
Der Irrtum mag in einem Fall schon durch genauere Aufmerksamkeit ent- 
deckbar sein, im extrem anderen Fall nur durch theologische Gründe und 
Überlegungen: grundsätzlich unüberwindlich ist er nicht, und er liegt nicht 
eigentlich in der Sinnlichkeit als solcher, sondern im hinzutretenden Urteil. 

Daraus folgt, daß von einer unvermeidlichen Täuschung durch Gott nicht 
gesprochen werden kann, wenn dieser sinnliche Eindruck auch durch Gott 
erregt wird, eine sinnliche •Wahrnehmungsevidenz" entsteht und damit 
ein falsches Urteil über eine leibhaftige Gegenwart des sinnlich Bewußt- 
werdenden naheliegend (aber nicht unvermeidlich) wird. Das gilt auch dort, 
wo nicht schon (wie es in vielen Fällen möglich ist) durch eine genauere, 
schlichte Reflexion auf die vermeintlich leibhaftige Wahrnehmung fest- 
gestellt werden kann, daß der •gesehene" Gegenstand nicht real in seinem 
Selbst anwesend ist, sondern dies nur durch indirekte (rationale) Über- 
legungen nachgewiesen wird. 

Aus dem Gesagten folgt aber weiterhin: das Kriterium der Echtheit 
einer sinnlichen (einbildlichen) Vision liegt nicht in ihrem sinnlich ge- 
gebenen Inhalt selbst, wenigstens nicht praktisch und für den Außenstehen- 
den35. Da nämlich der Inhalt einer solchen Vision zunächst einmal sein 
reales Dasein in der Erregung der sinnlichen Fähigkeiten hat, so ist er 
gebunden und begrenzt durch die Möglichkeiten dieser Fähigkeiten. Die 
Gottgewirktheit (Echtheit) einer imaginativen Vision aus ihrem Inhalt 
zu beweisen, könnte nur gelingen, wenn es möglich.wäre, darzutun, daß der 
konkrete Inhalt einer bestimmten Vision nicht aus den schon vorliegenden 
Möglichkeiten der sinnlich-geistigen Fähigkeiten (Gedächtnis, schöpferi- 
sche Phantasie, Unterbewußtsein, parapsychologische Fähigkeiten wie Tele- 
pathie usw.) des Visionärs ableitbar ist. Das wird sich wohl, wenn über- 
haupt, nur in den seltensten Fällen durchführen lassen. Denn die meisten 
Visionen dürften ihrem bloßen Inhalt86 nach doch so sein, daß dieser an sich 

35 Die hl. Theresia z. B. sagt zwar, bei solchen Visionen sei schon der sinnliche 
Inhalt (Glanz usw.) von solcher Eindrücklichkeit und so verschieden von dem, 
was sonst die Einbildungskraft zu leisten vermag (z. B. Vida 28 [I 219]), daß schon 
von daher allein ein Zweifel am göttlichen Ursprung nicht möglich sei. Aber die 
Theoretiker der Mystik erklären dieses Kriterium als nicht unfehlbar. Vgl. z. B. 
Joseph a Spiritu Sancto, 1. c. I q. 26 (114): possunt etiam naturaliter contingere ex 
aliquo humore praedominante vel ipsius imaginationis vivacitate et ingenio. Et 
licet dentur regulae (unter denen er das eben Genannte aufzählt) ad eas discer- 
nendas, hae non sunt infallibiles. • Vgl. auch Johannes vom Kreuz, Subida II 
17, 7 (II150); II18, 8 (II156). Dazu kommt, daß der Außenstehende diesen für ihn 
doch nur graduellen Unterschied im sinnlichen Inhalt zwischen einer Vorstellung 
(Halluzination usw.) und einer echten Vision nie so abschätzen kann, daß er daraus 
einen eindeutigen Schluß ziehen könnte, zumal es auch halluzinatorische Erleb- 
nisse (z. B. toxischer Art) von außerordentlicher Stärke geben kann. 

86 Ein solcher Inhalt könnte praktisch diese Grenze nur dort überschreiten, wo 
er eine •Zukunft" beinhaltet, die wirklich als nur von Gott wißbar nachgewiesen 
werden kann. Denn das ist eigentlich der einzige Inhalt, der angesichts telepathi- 
scher Gedankenübertragungsmöglichkeiten als nur von Gott kommend streng be- 
weisbar sein kann. Bei den meisten Visionsinhalten wird man angesichts des 
religiösen Wissens der Visionäre sogar ohne solche telepathischen Möglichkeiten 
auskommen. 



198 Karl Rahner S. J. 

als aus den schon im voraus zur Vision im Visionär gegebenen Inhalten 
aufgebaut gedacht werden kann. In theologischer Begrifflichkeit ausge- 
drückt: im allgemeinen werden auch echte Visionen (was ihren Inhalt an- 
geht) nicht •quoad substantiam" übernatürlich sein, sondern nur •quoad 
modum" (in dem sie durch Gott hervorgerufen werden), oder wenigstens 
werden sie nicht als mehr nachweisbar sein. Kurz: weder das scheinbare 
oder wirkliche Wahrnehmungserlebnis noch der Inhalt werden im allge- 
meinen ein striktes •Kriterium der Echtheit", d. h. einer transsubjektiven 
Verursachtheit der einbildlichen Vision und eines göttlichen Ursprungs 
sein können, einfach darum, weil die Natur einer imaginativen Vision als 
solcher eine solche Leistung nicht liefern kann oder mindestens durch- 
schnittlich nicht liefert. 

Damit ist natürlich nicht gesagt, daß dem Visionär grundsätzlich eine 
objektiv gültige Evidenz über den göttlichen Ursprung seiner Vision von 
Gott nicht vermittelt werden könnte. Es ist kein Grund vorhanden, dies zu 
bezweifeln. Die imaginative Vision kann ja durchaus als begleitet gedacht 
werden von.einer Beeinflussung der Seele rein geistiger Art durch 
Gott, die dem Betreffenden eine untrügliche und objektiv gültige Evidenz 
mitteilt, daß Gott am Werk ist. Nur sind dabei zwei Dinge zu beachten. 
Einmal: diese geistige Evidenz ist ihrer Natur nach nicht auf andere 
übertragbar. Wie sollte jemand einem andern nachweisen, daß er sie 
gehabt hat, daß er sich nicht getäuscht hat? Bei einem Mystiker, der solche 
Erlebnisse schon gehabt hat (und wenn dies auch schon für andere fest- 
steht!) könnte man sich auf sein Zeugnis verlassen, daß er in einem weiteren 
Fall dasselbe für ihn unbezweifelbare Erlebnis hatte, weil man unter dieser 
Voraussetzung (aber nur unter ihr) annehmen kann, daß er es von unechten 
Erfahrungen unterscheiden kann. Aber dann ist vorausgesetzt, daß schon 
feststeht, daß ein solcher schon echte mystische Erlebnisse streng geistiger 
Art gehabt hat, und die Frage bleibt, wie andere dies erkennen können. 
Zweitens bleibt die Frage, wie weit ein begleitendes (oder ursprüng- 
licheres) geistiges Erlebnis einer Einwirkung Gottes, das für den Haben- 
den selbst einen unbezweifelbaren Evidenzcharakter mit Recht in Anspruch 
nehmen kann, die objektive Richtigkeit des imaginativen Inhalts 
der Vision im Einzelfall bestätigen kann oder will. Die echten Mystiker 
betonen selbst, daß auch in diesem Fall aus Gründen, die gleich dargelegt 
werden sollen, noch einmal große Vorsicht und Zurückhaltung am Platz 
ist, weil auch dann im imaginativen Inhalt der Vision Irrtümer und Fehl- 
interpretationen unterlaufen können. 

3. Die •Ansatzstelle" der göttlichen Einwirkung 
auf den Visionär 

Es ist nämlich noch eine ganz andere Seite an der Psychologie einer 
imaginativen Vision zu betrachten. Es muß gefragt werden, •wo" am Visio- 
när der von Gott ausgehende Anstoß zur imaginativen Vision eigentlich 
ansetzt, welches gewissermaßen der •Primäreffekt" der göttlichen Beruh- 



Über Visionen und verwandte Erscheinungen 199 

rung ist. Dieser braucht gar nicht notwendig die Erregung der sinnlichen 
Fähigkeiten als solcher zu sein; diese kann vielmehr eine bloße Folge und 
Ausstrahlung einer viel •zentraler" treffenden göttlichen Ein-wirkung sein. 
Es läßt sich schon aus grundsätzlichen Erwägungen vermuten37 und wird 
durch das Zeugnis der klassischen Mystik nahegelegt, daß auch bei imagi- 
nativen Visionen in der Regel die imaginative Vision als solche (also die 
Erregung der sinnlichen Fähigkeiten) nicht das von Gott primär und un- 
mittelbar Bewirkte, sondern gewissermaßen nur Ausstrahlung und Echo 
eines viel innerlicheren und geistigeren Vorgangs ist38. 

Es ist hier nicht der Ort, eine genauere Beschreibung dieses zentraleren 
und (in sich) rein geistigen Vorgangs zu geben, dessen bloßes Begleit- 
phänomen die imaginative Vision als solche ist. Sagen wir somit nur, 
daß er nach den klassischen Beschreibungen der spanischen Mystik jener 
Vorgang ist, den diese als •eingegossene Beschauung" (von der •geistlichen 
Verlobung" bis zur •geistlichen Hochzeit", der vollen unio mystica) kennt. 
So wie die Ekstase als Bindung der sinnlichen Tätigkeit nur ein Begleit- 
phänomen, eine Auswirkung des zentralen mystischen Vorgangs ist, die 
sogar bei einer vollendeten mystischen Entwicklung auf der höchsten Stufe 

37 Denn im Normalfall wird gelten: Die Vision setzt voraus und bewirkt die 
Sittliche und religiöse Förderung des Menschen. Als Voraussetzung und Ziel der 
Vision ist aber die Heiligkeit primär eine Sache des geistigen Kerns der Person. 
Würde die göttliche Berührung nicht primär hier ansetzen, wäre die Vision eher 
eine Gefahr, daß der Visionär an diesem Eigentlichen vorbeilebt. Auch Judas 
•sah" den Herrn. Aber die Augen des •Geistes", des Personkerns waren bei 
ihm gehalten. Nur bei einer rein charismatischen, •prophetischen Vision" als 
einer bloßen gratia gratis data kann man so ohne Hemmung annehmen, der gött- 
liche Stoß treffe unmittelbar und bloß die sinnlichen Fähigkeiten als solche. Aber 
im allgemeinen wird auch in solchen Fällen Gott den Menschen nicht wie den 
Esel Balaams benützen. 

38 Vgl. z. B. Johannes vom Kreuz, Subida II 16, 11 (II 142): die •formas, 
imägenes y figuras" sind nur die •Hüllen" der eigentlichen •comunicaciones 
espirituales"; Subida II 17, 7 (II 150) wird ebenso vorausgesetzt, daß der eigent- 
liche •efecto" der göttlichen Mitteilung auch dann bleibt, wenn der Mensch die 
gottgewirkten •Visiones imaginarias" von sich weist. Diese können also nicht 
einfach die Ursache der eigentlichen göttlichen Mitteilung •en sustancia" sein. 
Das Verhältnis muß vielmehr umgekehrt gedacht werden. In der imaginativen 
Vision bricht sich, um ein Bild Johannes' vom Kreuz zu verwenden (Subida II 
14, 9 [II 126 f]), das an sich reine und einfache Licht Gottes im Medium der Sinn- 
lichkeit. Theresia z. B. beschreibt (Moradas VI 3 [IV 115]) die •Ansprachen" 
Gottes (auch die imaginativen •formellen") so, daß deutlich wird, daß sie un- 
weigerlich in der Seele bewirken, was sie besagen, also (in der Terminologie 
Johannes' vom Kreuz gesprochen) auch gleichzeitig •substantielle" sind. Der 
•Kern" des Erlebnisses ist also gar nicht das Sinnliche. So hält es folgerichtig 
auch Theresia nicht für ein •Unrecht", wenn man Ansprachen keinen Glauben 
schenkt (Moradas VI 3 [IV 114], obwohl sie das Gegenteil auch billigt, also an 
gottgewirkte Ansprachen denkt. Auch G. B. Scaramelli, II direttorio mistico, 
tract. IV cap. 6 n. 84 (edit. Tournai 1863 Bd. II pg. 65) sagt, daß eine göttliche 
imaginative Vision von einer intellektuellen begleitet sein müsse. • Im-übrigen 
werden die Folgerungen aus dieser Auffassung, die unabhängig von ihr beweis- 
bar sind, im folgenden auch die vorausgesetzte Auffassung bestätigen. Die hier 
vorgetragene Auffassung des Entstehens der echten Visionen schon bei A. Mager, 
1. c. 192 f, und unter Abzug der genaueren naturphilosophischen Voraussetzungen 
auch schon in der Mystik Görres'. Vgl. J. Pascher, Die plastische Kraft im reli- 
giösen Gestaltungsvorgang nach Joseph von Görres, Würzburg 1928. 



200 Karl Rahner S. J. 

wieder verschwindet, ja sogar in gewissem Sinn ein Anzeichen der •Schwä- 
che" der Natur des Mystikers ist, der das Übermaß der mystischen Mit- 
teilung Gottes nicht aushält, so ist die imaginative Vision, die eine solche 
eingegossene Beschauung als gegeben voraussetzt, nur deren Ausstrahlung 
und Reflex in der sinnlichen Sphäre des Menschen, die Verleiblichung des 
mystischen Vorgangs im Geist. 

Daraus aber ergeben sich eine Reihe wichtiger Erkenntnisse und Folge- 
rungen für die Natur und die Beurteilung der imaginativen Vision als 
solcher, gerade wenn sie echt, d. h. jetzt: in der eben genannten Weise 
von Gott hervorgerufen ist. 

(1) Zunächst einmal wird verständlich, warum die klassische My- 
stik • wenn auch mit merklichen graduellen Unterschieden • den imagi- 
nativen Visionen so gleichgültig, ja ablehnend gegenübersteht, und zwar 
auch dann, wenn sie als von Gott kommend vorausgesetzt werden". Es wird 

, dabei ausdrücklich betont, daß man nicht fürchten müsse, durch eine solche 
Ablehnung der Gnade Widerstand zu leisten oder Gott zu beleidigen. (Gilt 
dies schon für den Visionär selbst, dann noch viel mehr für andere.) Ein 
Ablehnen, Nichtbeachten einer imaginativen Vision auch in diesem Fall 
lehnt gar nicht das eigentlich von Gott Gewirkte ab und hindert es nicht, 
unbeachtet bleibt vielmehr dann nur ein Reflex des Eigentlichen in der 
sinnlichen Sphäre des Menschen, so daß dadurch gerade die Aufmerksam- 
keit des Menschen und seine personale Entscheidung auf das gelenkt wird, 
worauf es allein ankommt: auf das Werk, das die mystische Gnade Gottes 
in der eingegossenen Beschauung in der Tiefe der Person tut, auf den reinen 
Glauben und die Liebe zu dem über alle Bilder erhabenen Gott. Diese durch 
die ganze Geschichte der Mystik40 sich hindurchziehende Anweisung ent- 
entspringt somit nicht bloß und in erster Linie einer neuplatonisch orien- 
tierten Geistmetaphysik, der alles Sinnliche und Bildhafte grundsätzlich 
verdächtig ist, sondern einer Erfahrung, die zwar je nach der jeweils ge- 
gebenen Metaphysik verschieden interpretiert werden mag, in sich aber 
in jeder Metaphysik der Mystik, weil Tatsache, aufgeklärt werden muß: 
daß Gott immer größer ist als jedes Bild von Ihm und gerade als solcher 

s» Johannes vom Kreuz, Subida II 12ff (II 113ff); Joseph a Spiritu Sancto I 
q. 26 (112ff); Antonius a Spiritu Sancto (t 1674), Directorium mysticum (ed. 
Bernardus a SS. Sacram. Paris 1904) tract. 3, disp. 5, sect. 2 (360ff); G.-B. Scara- 
melli, 1. c. tract. IV cap. 4 n. 42 (II 33). 

40 Vgl. darüber z. B. für Origenes: W. Völker, Das Vollkommenheitsideal des 
Origenes (Tübingen 1931) 73; für Evagrius Pontikus; H. U. v. Balthasar, Meta- 
physik und Mystik des Evagrius Pontikus: ZAM 14 (1939) 31•47; für Diadochus 
von Photike: F. Dörr, Diadochus von Photike und die Messalianer (Freiburg 
1937) 127•129; für Philoxenus von Mabbug: J. Hausherr, Contemplation et 
saintete. Une remarquable mise au point par Ph. de M.: RAM 14 (1933) 192; für 
Georgius Sinaita: N. Arseniew, Ostkirche und Mystik (2. Aufl.) S. 21; für 
Dionysius Areopagita: M. Viller-K. Rahner, Aszese und Mystik in der Väterzeit 
(Freiburg 1939) 236 ff; für Johannes vom Kreuz ist trotz philosophischer und 
theologischer Vorbehalte immer noch sehr lesenswert: J. Baruzi, Saint Jean de 
la Croix et le probleme de l'experience mystique (Paris 1924) pg. 449 ff: une 
critique des apprehensions distinctes; für den hl. Paul vom Kreuz: Gaetan du 
S. Nom de Marie, S. Paul de la Croix: sa doctrine et sa pratique touchant les 
visions, revelations et extases: RAM 8 (1927) 361•392. 



Über Visionen und verwandte Erscheinungen 201 

sich im mystischen Erlebnis mitteilen will, hier also noch weniger als sonst 
der Mensch an seiner •Erscheinung" haften bleiben darf, weil auch bei der 
höchsten •Einigungstheologie" wahr bleibt, daß der von der Welt seiner 
Erscheinung nicht mehr trennbare Gott gerade als solcher •unvermischt" 
mit seiner Erscheinung bleibt. 

(2) Weiter: es wird verständlich, daß die genuine christliche Mystik 
angeblichen imaginativen Visionen dann mit dem größten Mißtrauen gegen- 
übertritt, wenn sie nicht im Zusammenhang mit solcher eigentlicher mysti- 
scher Begnadigung auftreten41. Es ist durchaus denkbar, daß ein psycholo- 
gisch nicht geschulter, einfacher Visionär in der Reflexion und Beschreibung 
seines Erlebnisses sich (objektiv einseitig) an das Imaginäre seines Erleb- 
nisses hält, schon weil es viel leichter mitteilbar ist, ohne daß damit gesagt 
zu sein braucht, daß er nicht mehr und Wesentlicheres als dieses erlebt hat.* 
Wenn aber wirklich nicht mehr erlebt wurde, gerade also z. B. die himm- 
lische Person gesehen wurde, wie man sonst jemand •sieht" (und sie somit 
zunächst auch für eine wahrgenommene Person des Alltags hielt), so ist 
dies kein Argument zu Gunsten der Echtheit der Vision, sondern ist im 
Gegenteil äußerste Vorsicht, wenn nicht einfach schon Ablehnung der 
Vision als einfacher Halluzination am Platz. Hock z. B. lehnt aus eigener 
Erfahrung mit mystisch begnadeten Menschen42 und im Anschluß an Johan- 
nes vom Kreuz Visionen', die vor der mystischen Verlobung und somit 
ohne Ekstase auftreten, a liniine ab4*. Von daher gesehen ist es also gar 
nicht als positives Argument zu werten, wenn die Vision einen durchaus 
normalen Wahrnehmungseindruck macht, als Gegenstand im normalen 
Wahrnehmungsraum auftritt. Denn dieser Eindruck ist wohl schwerlich als 
gleichzeitig mit einem zentralen mystischen Erlebnis der eingegossenen Be- 
schauung denkbar. Es ist also gerade umgekehrt, wie der Laie es sich wohl 
denken mag: je peripherer die Erregung ist, die die •Vision" hervorbringt, 
um so mehr wird sie einer Alltagswahrnehmung gleichen, um so mehr wird 
sie auf den Laien den Eindruck •echt" und •normal" zu sein machen • 
und um so entschiedener wird sie von einem Johannes vom Kreuz ab- 
gelehnt werden44. • Bei ausgesprochen •prophetischen Visionen" kann man 
ja vielleicht milder urteilen, d. h. man darf da vielleicht nicht als Echt- 
heitskriterium verlangen, daß sie mit eingegossener Anschauung verbunden 

41 Vgl. K. Hock, Johannes vom Kreuz und die Nebenerscheinungen der Mystik: 
Theologisch-praktische Quartalschrift 78 (1925) 506•519; 698•705: •Sowohl der 
hl. Johannes vom Kreuz als auch die hl. Theresia sprechen die Ansicht aus, daß 
erst mit der mystischen Verlobung echte Visionen und Offenbarungen der Seele 
gegeben werden, und diese Ansicht ist jetzt von den mystischen Schriftstellern 
wohl allgemein angenommen" (703). 

42 Vgl. A. Mager, 1. c. S. 419. 
45 K. Hock, 1. c. 703: •Ist eine Seele noch nicht zur mystischen Verlobung 

- gelangt, hat sie also noch nie in der Ekstase die mystische Liebesvereinigung 
auch nur vorübergehend genossen, so ist alles, was sie an Visionen und Offen- 
barungen vorbringt, als Täuschung anzusehen." 

44 Für ihn sind die •körperlichen" Visionen unvollkommener als die imagina- 
tiven: Subida II 11 (II 105 ff). Ebenso (als Ansicht derer, •die es besser ver- 
stehen als ich") bei Theresia, Vida 28 (I 218). Vgl. G.-B. Scaramelli, 1. c. tract. IV, 
cap. 6. n. 82 (II 64). 



202 Karl Rahner S. J. 

seien. Aber dann muß erst recht, soll eine solche Vision als echt anerkannt 
werden, gefordert werden, daß sie sich durch das einzige Kriterium aus- 
weist, das noch bleibt: das Wunder. 

(3) Drittens: Von dem erreichten Ansatz her ist folgende wichtige 
Erkenntnis einsichtig: wenn die göttliche Einwirkung als solche •tiefer" 
ansetzt als in der sinnlichen Sphäre und wenn somit das Imaginäre der 
Vision bloß abhängige Funktion der eigentlichen göttlichen Einwirkung 
ist, dann wird einerseits von einer echten Vision zu reden sein, anderseits 
die imaginative Vision als solche in weitem Umfang nach den allgemeinen 
psychologischen Gesetzen der sinnlichen Sphäre verlaufen. Der Nachweis 
also, daß dies geschieht, daß z. B. Funktionen der sinnlichen Fähigkeiten 
in Gang gesetzt wurden, die wir auch sonst kennen, daß sich unter den 
Visionären die bekannten psychologischen Typen wiederfinden usw., daß 
in außerchristlichen Religionen dieselben visionären Phänomene (im Ab- 
lauf des imaginären Erlebnisses!) auftreten, all das ist kein Argument 
gegen die •Echtheit" der Vision (freilich aber ein Argument dagegen, daß 
man die Echtheitskriterien dem Verlauf des sinnlichen Geschehens selbst 
entnehmen könne): verschiedene Ursachen können in derselben 
Sphäre dieselben Erlebnisse hervorrufen. 

(4) Viertens: Man versteht von hier aus genauer, was eigentlich ge- 
meint ist, wenn die mystische Theologie die •Demut" und verwandte Hal- 
tungen als ein •Kriterium" der echten Visionen betont. Es ist mit diesen 
Haltungen nicht so sehr eine normale Frömmigkeit, Wahrhaftigkeit, Be- 
scheidenheit, Zurückhaltung usw. gemeint, die unabhängig vom visionären 
Erlebnis vorhanden sind (und natürlich vorhanden sein müssen), sondern: 
eine entscheidende religiöse, den Menschen wandelnde Vertiefung, die mit 
dem Erlebnis eintritt und sich hält, ist für den Prüfenden eher und leichter 
ein Kriterium dafür, daß das imaginäre Erlebnis von einem zentralen 
gnadehhaften Wirken Gottes in der Tiefe des Geistes begleitet war, als die 
psychologische Deskription des Visionärs von seinem Erlebnis, das • gerade 
wenn echte mystische Erfahrungen noch nicht erlebt wurden • vom Visio- 
när falsch beschrieben und mißdeutet werden kann, besonders wenn ihm 
durch Lektüre, Berichte usw. ein mystisches Vokabular schon zur Verfügung 
steht. Freilich muß auch hier beachtet werden: a priori ist es nicht aus- 
geschlossen; daß auch rein psychogene •Visionen", hinter denen kein be- 
sonderes Einwirken Gottes steht, auf einen frommen und gutwilligen Men- 
schen fördernd wirken können, ebenso wie unsere •normalen" guten Ein- 
fälle, vorausgesetzt nur, daß ein solch (rein psychologisch und neutral ge- 
sehen) •halluzinatorisches" Erlebnis nicht die Auswirkung einer beginnen- 
den psychopathologischen Störung und Zerstörung der Person ist, was aber 
durchaus nicht notwendig und immer der Fall zu sein braucht. 

(5) Fünftens: Wenn der eigentliche •Ort" der primären Einwirkung 
Gottes tiefer, •hinter" dem sinnlichen Erkenntnisvermögen liegt, wenn er 
primär auf eine Berührung und Vereinigung des Geistes im Menschen mit 
Gott geht, dorthin also, wo das eigentliche G n a d e n - geschehen seine 
Stelle hat, dann wird verständlich und ist ohne weiteres zu erwarten, daß 



Über Visionen und verwandte Erscheinungen 203 
'<•• ' -... ,;•'' ""    >  « ,4\ 

das Echo dieses eigentlichen Kernvorgangs in der Sinnlichkeit des Menschen 
nicht nur von diesem Vorgang allein bestimmt wird, sondern in dieses Echo 
ebenso alle anderen Voraussetzungen, die im Visionär gegeben sind, ein- 
fließen: unabhängig von der göttlichen Einwirkung vorhandene Vorstel- 
lungselemente, Apperzeptionsschemata, selektiv wirkende Einstellungen 
der Erwartung, der religiösen Bildung, der Zeitsituation, des ästhetischen 
Geschmacks usw. 

Der Inhalt der imaginativen Vision wird somit unvermeidlich, wenn 
auch in verschiedener Dosierung der Elemente, deren genaues, Verhältnis 
im Einzelfall schwer feststellbar sein wird, die Resultante aus der -gött- 
lichen Einwirkung und all den subjektiven Bedingtheiten des Visionärs 
sein. Man wird zwar annehmen müssen, daß bei einer prophetischen, 
durch Wunder bestätigten einbildlichen Vision auch das Bildhafte an ihr 
irgendwie unter einer göttlichen Garantie steht, soweit dieses für den 
Zweck der von der Vision getragenen Sendung des Propheten von Be- 
deutung ist, wenn auch dann noch aller bildhafte Inhalt Züge der sub- 
jektiven Eigenart des Visionärs an sich tragen wird. Von diesem Fall ab- 
gesehen, wird man aber sagen dürfen, daß sonst (d. h. also bei jeder •mysti- 
schen Vision") das göttliche Einwirken keine Garantie dafür bietet, daß der 
imaginäre Inhalt auch einer •echten" Vision nicht von der Eigenart des 
Visionärs so mitbestimmt ist, daß historisch Unrichtiges, theologisch Schie- 
fes und Falsches, Einseitiges, Geschmackloses mit in diesen Inhalt ein- 
fließen. 

Der bildhafte Inhalt der Vision ist nicht nur •Bild" der eigentlichen gött- 
lichen Berührung, sondern auch •Bild" des Menschen, der sie empfängt. 
Weil grundsätzlich der imaginäre Inhalt bewußt nur gegeben sein kann 
als schon vollzogene Synthese aus dem göttlichen Einwirken und den sub- 
jektiven Bedingtheiten des Menschen, wird es nicht nur faktisch sehr 
schwer sein, hier eine •Quellenscheidung" vorzunehmen; eine solche wird 
vielmehr grundsätzlich nicht restlos durchführbar sein. Eine Garantie, 
daß auch der imaginäre Inhalt positiv von Gott intendiert ist und rechte 
Erscheinung des Unsagbaren im Medium der Sinnlichkeit des Menschen 
ist, daß also auch der imaginäre Inhalt selbst •inspiriert" ist, läßt sich nur 
durch äußere Kriterien erreichen. Praktisch also wird vieles am Inhalt sol- 
cher Visionen unsicher und in seiner Beurteilung dem subjektiven Ermes- 
sen der davon Kenntnis Nehmenden überlassen bleiben müssen. 

Tatsächlich bietet die Geschichte der Visionen, und zwar bei kanonisier- 
ten Heiligen und Seligen, also bei Menschen, denen subjektive Ehrlichkeit, 
große Heiligkeit und echte mystische Erlebnisse nicht bestritten werden 
können, eine Fülle von historischen, theologischen und geschmacklichen 
Irrtümern und Schiefheiten. Es seien hier aus dieser Geschichte einige Bei- 
spiele geboten. Nicht so sehr, weil sie belehren und warnen können, son- 
dern weil sie wohl das beste Argument für unsere These darstellen, daß 
auch die •echten" imaginativen Visionen im allgemeinen nur mittelbar 
gottgewirkt sind. Man wird den Heiligen, von denen die Rede sein wird, 
echte mystische Erlebnisse aufs Ganze gesehen nicht bestreiten können, 



204 Karl Rahner S. J. 

mystische Erlebnisse, die für sie subjektiv und objektiv mit Recht minde- 
stens in irgendeiner Hinsicht den Charakter der Gottgewirktheit an sich 
tragen. Wenn sie dennoch, wie die Geschichte zeigt, Richtiges und Falsches 
im Inhalt ihrer imaginativen Visionen nicht auseinanderhalten konnten 
(obwohl das möglich sein müßte, wenn der Charakter der ihnen evidenten 
Gottgewirktheit unmittelbar am Imaginativen als solchem haften würde), 
so ist dies nur so zu erklären, daß das eigentliche gottgewirkte und 
als solches ihnen evident sich aufdrängende Erlebnis tiefer lag als die 
imaginative Vision (Audition usw.), dort berechtigt als gottgewirkt auf- 
trat und diese Überzeugung vom göttlichen Ursprung des Erlebnisses nun 
unkritisch auch auf dessen Reflex, das Imaginäre, ausgedehnt wurde. 

Wenn also Theresia sagt45, wer einmal echte Visionen gehabt habe, könne 
von Halluzinationen nicht mehr getäuscht werden, so ist das richtig und 
falsch. Richtig: wer wirklich eine echte eingegossene Beschauung erlebt 
hat (die der Kern auch einer •echten" imaginativen Vision ist), kann sich 
darüber nicht mehr täuschen. Falsch: denn, wenn ein solches echtes und 
evidentes Kernerlebnis vorhanden ist, kann in seiner Auswirkung im 
Imaginären doch noch Irrtum unterlaufen. Wenn ein ausgeglichener, theo- 
logisch gebildeter, geschickt geleiteter, für gewisse gefährliche Gebiete (Zu- 
kunftsfragen) uninteressierter Mystiker Visionen hat, werden sie faktisch 
auch in ihrem Imaginären unbedenklich sein. Das kommt aber dann nicht 
von einer größeren Gottgewirktheit als bei anderen (auch Heiligen), bei 
denen diese Voraussetzungen nicht im gleichen Maß gegeben sind, sondern 
von günstigeren natürlichen Voraussetzungen. Das Evidenzerlebnis selbst 
wird in beiden Fällen dasselbe sein: den göttlichen Ursprung des eigent- 
lichen Tiefenerlebnisses bezeugen und • für das Imaginäre der Vision 
(Audition usw.) keine eindeutige Garantie liefern, weil es sich eigentlich 
gar nicht auf dieses bezieht. Geht man nicht von unserer Voraussetzung 
aus, daß die imaginative Vision als solche nur mittelbar aus göttlichem Ein- 
wirken stammt, so wird man nicht mehr erklären können, wie auch Heilige, 
die Mystiker waren, so oft ihre mystische Evidenz auf Dinge ausdehnten, 
die diese nicht haben können. Würde diese Evidenz ein inneres Mo- 
ment der echten imaginativen Vision als solcher sein, könnten solche nicht 
so oft von echten Mystikern mit (harmlosen oder gefährlichen) Erlebnissen 
verwechselt werden, die, weil keine.unverzerrte Auswirkung wirklich 
vorhandener Mystik, nun nur noch Illusionen und Halluzinationen ge- 
nannt werden können. 

Nun aber die Beispiele selbst. Historisch Falsches, theologisch Irriges und 
Schiefes, Subjektives (bis zur Geschmacklosigkeit) ist in diesen Beispielen 
in Fülle enthalten, ohne daß es weiter kommentiert werden muß. Es han- 
delt sich dabei immer um Fälle, wo diese heiligen Menschen davon über- 
zeugt waren, in •echten" visionären Erlebnissen diese Dinge erfahren zu 
haben, auch wenn wir es nicht immer eigens anmerken. Der hl. Norbert von 
Xanten fühlte sich absolut gewiß (certissime), daß der Antichrist noch in 

45 Moradas VI 9 (IV 164); VI 3 (IV 118); Vida 25 (I 192). 



Über Visionen und verwandte Erscheinungen * 205 

seiner Generation erscheinen werde44. Der hl. Vinzenz Ferrer erklärte mit 
Berufung auf Visionen, das Weltende stehe unmittelbar bevor47, Katharina 
von Siena glaubte, Maria habe ihr geoffenbart, sie sei nicht unbefleckt 
empfangen48. Ähnlich spricht Maria zur seligen Veronika de Binasco49. 
Mechthild von Hackeborn und Gertrud von Helfta lassen sich in Erschei- 
nungen von Jesu unmögliche Etymologien vortragen50. Hildegard von Bin- 
gen führt alle ihre Kenntnisse, die nun einmal nicht alle richtig sind, auf 
unmittelbare göttliche Erleuchtung und Diktat zurück81. Der hl. Katharina 
von Ricci erscheint oft Savonarola als Prophet und Märtyrer, so daß sie 
seine Seligsprechung betreibt52. Die hl. Franziska Romana vergewisserte 
sich in zahlreichen Visionen über die Natur des Firmaments, das sie zwi- 
schen dem Sternenhimmel und dem caelum empyreum liegend glaubte68. 
Der selige Alanus de Rupe (1428•1475) berichtet die phantastischsten 
Offenbarungen über die Geschichte seines Ordensstifters und die Entste- 
hung des Rosenkranzes54. Bekannt sind die Widersprüche in den Visionen 
der verschiedenen Heiligen (Magdalena von Pazzi, Brigitta von Schweden, 
Elisabeth vonSchönau usw.) über das Leben und Sterben Christi und seiner 
Mutter55. Die selige Margareta Ebner ließ sich vom Jesuskind darüber be- 
lehren, •wie diu heilig besnidung volbraht werde"56. Die selige Maria von 
Oignies (t 1213) glaubte, daß das Jesuskind tagelang an ihrer Brust ruhe5'. 
Die hl. Maria Magdalena von Pazzi sah, wie Jesus ihrem Herzen mit der 
Milch der Jungfrau Maria seine Inschrift einschrieb58. Die hl. Elisabeth von 
Schönau (f 1165) nahm, darin durch eine Erscheinung ihres Engels bestärkt, 
auch noch auf dem Sterbebett für das Buch ihrer Offenbarungen unmittel- 

46 Bernhard von Clairvaux, epist. 56 (PL 182, 162). 
" P. Fages, Histoire de saint Vincent Ferrier I (Paris 1893), bes. S. 334•354 

und der Brief des Heiligen an Benedikt XIII S. LXXVI•LXXXy. Wenn Fages 
erklärt, diese Prophezeiung sei echt, aber bedingt gewesen (was Vinzenz nie 
sagte), und Gott habe das Strafgericht des Weltuntergangs wegen des Wirkens 
des Heiligen verschoben (354), so ist diese Interpretation wohl doch zu wohl- 
wollend. Wir Christen beten ja um Beschleunigung der Wiederkunft Christi. 
Die Heiligen können sie also nicht verzögern, sondern beschleunigen. Auf die 
Frage der Bekräftigung dieser Prophetie durch die Wunder des Heiligen (er 
glaubte, daß er solche zur Bestätigung seiner Ankündigung gewirkt habe), kann 
hier nicht eingegangen werden. ^ 

48 Benedikt XIV., I. c. Ill cap. ult. n. 16 (III 277); Poulain, 1. c. S. 355 f. 
49 Vita lib. Ill cap. 7 (AASS Januar II 185). 
80 Legatus divinae pietatis I 16 (edit. Solesmes Paris 1875 S. 51 f); IV 27 (S. 388). 
61 AASS Sept. V 633. 
52 Vgl. J. Schnitzer, Savonarola II (München 1924) 890 f; Benedikt XIV., 1. c. 

Ill cap. 25 n. 17•20 (III 131 f). 
88 Vita, üb. II visio 14 (AASS März II 111). 
84 Vgl. Analecta Bollandiana 22 (1903) 219. Der Selige behauptete, er wolle 

verdammt werden, wenn er nicht die Wahrheit rede. Vgl. H. Thurston, in: 
The Month (1901) 294. 

86 Poulain, 1. c. S. 343. Vgl. AASS Mai VI 244 ff: Parergon de Sanctarum 
ecstaticarum secundum species naturaliter praehabitas durante raptu quandoque 
motarum dictis factisque ad historicarum quaestionum decisiones non trans- 
ferendis. 

88 Philipp Strauch, Margareta Ebner und Heinrich von Nördüngen (Freiburg 
1882) 100. 

87 Vita cap. 10 (AASS Juni V 567). 
58 O. Karrer, Die große Glut (München 1926) S. 135 (hier die genauere Quelle). 



206 Karl Rahner S. J. 

barste Urheberschaft Gottes in Anspruch. Es enthält eine Fülle willkürlich- 
ster Phantasie59. Bekannt ist das theologische Problem, das die •große Ver- 
heißung" der hl. Maria Margareta Alacoque aufwirft60. Von den phantasti- 
schen Offenbarungen des seligen Hermann Joseph über die hl. Ursula und 
ihre Gefährtinnen sagt Papebroch mit Recht: quidlibet toleraverim potius, 
quam pro caelestibus revelationibus talia suscipiam61. Der Engel der Kinder 
von Fatima betet eine Aufopferung auch der Gottheit des Herrn vor, 
was theologisch unmöglich ist62. Eine Mystikerin der allerjüngsten Zeit läßt 
sich von Jesus offenbaren (Jesus diktiert ihr die Offenbarungen), daß das 
Kleid, das ihm als Kind seine Mutter gemacht hatte, mit ihm wunderbar 
gewachsen sei63. Poulain berichtet von mehreren Fällen aus neuester Zeit, 
in denen sehr fromme Leute prophetische Aufträge über das richtige Ver- 
halten des Papstes in politisch kritischen Situationen erhalten zu haben 
glaubten, Aufträge, die alle nicht stimmten64. Die Gier nach himmlischen 
Weisungen im politischen Dunkel, die z. B. schon David von Augsburg, 
Gerson, das V. Laterankonzil65 bekämpften, ist eben auch heute noch nicht 
ausgestorben. 

Man sieht wohl aus diesen Beispielen, die sich leicht noch sehr vermehren 
ließen, deutlich dieses: göttliches Wirken und menschliche Subjektivität bis 
zum Irrigen und Bizarren durchdringen sich so eng bis in die Visionen der 
Heiligen, daß man auch in den •echten" Visionen nicht bloß Gottes Werk 
sehen kann. Auch darin schafft sich die menschliche Subjektivität ihren 
Ausdruck. Auch in den •echten" imaginativen Visionen wirken menschliche 
Kräfte schöpferisch mit. 

Auch ein merkwürdiges Phänomen, dem näher nachzugehen sich lohnen 
würde und das man mit dem Wort •der Zeitstil der Visionen"66 bezeich- 
nen könnte, findet wohl schon in der subjektiven Bedingtheit der einbild- 

69 Vita cap. 8 n. 106 (AASS Juni IV 524); Poulain, 1. c. S. 347 f. 
60 Vgl. z. B. Karl Richstätter, Das Herz des Welterlösers (Freiburg 1939) 93 f. 
61 Commentarius praevius de s. Ursula § 7 n. 76: AASS Oktober IX 93. 
62 Vgl. Dhanis, 1. c. S. 42 f. 
63 Vgl. Un appel ä l'amour. Le message du coeur de Jesus au monde et sa 

messagere Soeur Josefa Menendez (1890•1923) (Toulouse 1944) S. 460. Solche, 
typisch apokryphen Züge finden sich auch sonst gern in solchen Offenbarungen; 
so z. B. in der •Autobiographie" Jesu in den Offenbarungen der Äbtissin Maria 
Caecilia Baij (t 1766); vgl. RAM 2 (1921) 87. 

64 Poulain, 1. c. 348 Anm. 1; 363 f; vgl. auch seine Privatmitteilungen in RAM 2 
(1921) 68 Anm. 1. 

65 Vgl. für David von Augsburg: Michael, 1. c. 399; für Gerson sein Werk: De 
distinctione verarum visionum a falsis (Opera omnia, Den Haag 1728 torn. I2 col. 
43 ff); für das V. Lateranense, das durch eine Bulle den Predigern das öffentliche 
Verkündigen von Prophezeiungen verbot: Pastor, Geschichte der Päpste IV, 1 
(Freiburg 1906) 572; Mansi XXXII, 945. 

66 Z. B. die apokalyptische Bilderpracht einer hl. Hildegard von Bingen ist 
den modernen Visionären fremd geworden. Heute werden nur noch selten, wie 
im Mittelalter, Heilige aus alter Zeit, Märtyrer, alte Kirchenpatrone usw. er- 
scheinen. Gab es schon vor Lourdes Fälle einer genau begrenzten Reihe von Er- 
scheinungen in fixen zeitlichen Abständen, wie danach wieder z. B. in Fatima? 
Browe weist z. B. nach, daß im Mittelalter Erscheinungen des Jesuskindes für 
bestimmte abgegrenzte Kreise typisch, ja fast epidemisch waren, in andern fast 
ganz fehlten und später überhaupt selten wurden (Die eucharistischen Wunder 
des Mittelalters [Breslau 1938] S. 100•111). Daß die Visionen im Wandel ihrer 



Über Visionen und verwandte Erscheinungen 207 

liehen Visionen eine genügende Erklärung, ohne daß man für dessen Ei* 
klärung auf ein sich wechselndes Verhalten Gottes selbst rekurriere 
müßte. 

Ebenso ist das, was man in einer zu milden Erklärung von Irrtümern, 
Schiefheiten usw. in den Visionen eine •Anpassung Gottes"67 an den Visio- 
när genannt hat, wohl leichter und richtiger als unwillkürliche, schon in 
der vorbewußten Genesis geschehende Anpassung des (gleichen) göttlichen 
Einwirkens durch die Eigenart des Visionärs selbst an diese zu deuten68. 

Diese Sachlage hat seine Konsequenzen positiver und negativer Art. 
Positiv: Man kann gar nicht ohne weiteres ein Erlebnis, das sich als Vision 
gibt, vor das strenge Dilemma stellen, entweder in a 11 e n Punkten richtig 
zu sein o d e r als G a n z e s als menschliche oder teuflische Illusion oder als 
Betrug zu gelten. Ein solcher logisch scheinbar klarer Rigorismus ist in 
Wirklichkeit ein psychologischer Mißgriff. Von da aus gesehen ist eine 
gewisse •Milde" und ein Wohlwollen, visionäre Erfahrungen als gott- 
gewirkt auch dann gelten zu lassen, wenn auch nicht alles an ihnen an- 
erkannt werden kann, durchaus vertretbar. Es ist a priori nicht einmal 
unmöglich, daß in derselben Person gänzlich halluzinatorische Zustände 
und echte Visionen vorkommen69. Denn es ist durchaus denkbar, daß eine 
leichte Erregbarkeit des sinnlichen Erkenntnisvermögens, die sich in Hal- 
luzinationen bemerkbar macht, auch der Grund dafür sein kann, daß das 
•Echo" eines echten mystischen Erlebnisses in der sinnlichen Sphäre stark 
und deutlich, eben eine imaginative Vision wird. 

Negativ: Auch dann, wenn die •Echtheit" einer Vision im ganzen (vor 
allem auch durch äußere Kriterien) schon feststeht, ist damit immer noch 
nicht gesagt, daß darum auch, jede inhaltliche Einzelheit richtig sei und 
akzeptiert werden müsse. Auch in einer echten Vision können Irrtümer 
unterlaufen, Gestalt, Tun, Rede der erscheinenden Person ebenso sehr und 
mehr den subjektiven Bedingtheiten des Visionärs entspringen als dem 
•Ansich" der erscheinenden Person angehören. Auch die •Botschaft" aus 
einer prophetischen Vision kann durchaus subjektive Bedingtheiten der 
Zeit, des Milieus, der theologischen Bildung des Visionärs an sich tragen. 
Die Gebete, die bei solchen Visionen gehört werden aus himmlischem 
Mund, braucht man sich durchaus nicht notwendig als wörtlich im Himmel 
verfaßt vorstellen70. Es ist, wenn wir von der Frage der historischen 

bildlichen Eigenart mit dem künstlerischen Formenwandel in einem gegenseiti- 
gen Abhängigkeitsverhältnis stehen, ist schon oft beobachtet worden. 

67 Poulain, 1. c. 342 ff; vgl. dazu Zahn, 1. c. 588, der mit Recht eine •Anpassung" 
G o 11 e s an den Mystiker ablehnt. 

68 Vgl. hierzu die typologischen Unterschiede der sogenannten Anschauungs- 
bilder in dem schon öfter erwähnten Aufsatz von Hubert Thurn im gleichen 
Heft dieser Zeitschrift. 

69 Dhanis z. B. hält die eigentlichen Erscheinungen von Fatima für •echt" (32), 
glaubt aber in den ersten vagen Engelserscheinungen Halluzinationen zu er- 
kennen (45). 

70 In einer Erscheinung aus jüngster Zeit nennt ein Engel im Gebet den Heili- 
gen Geist •die Feuerglut vom Vater zum Sohn". Ist das ganz vereinbar mit der 
Glaubenswahrheit, daß der Heilige Geist vom Vater und Sohn als einem einzigen 



208 Karl Rahner S. J. 

Treue der Berichte absehen, die freilich die erste Aufgabe des Chronisten 
einer Erscheinung wäre, durchaus nicht notwendig ein respektloser Ein- 
griff in eine göttliche Offenbarung, wenn der theologische Erzähler einer 
solchen Begebenheit leichte Retouchen aus theologischen und anderen ge- 
wichtigen Gründen an den gehörten Worten anbringt71. 

Nur anhangsweise sei bemerkt, daß, wenn schon unvermeidlich in der 
imaginativen Vision selbst ein subjektives Element anzunehmen ist, dieses 
sich noch stärker einschalten kann nach der Vision, auch wo es sich um 
durchaus ehrliche Menschen handelt: unwillkürliche Korrekturen, Erinne- 
rungstäuschungen, Benützung vorgegebener gedanklicher Schemata und 
eines schon vorliegenden Vokabulars bei dem Bericht, wodurch unvermerkt 
die Perspektiven verschoben werden, psychologische Deskription und Inter- 
pretation des Vorgangs, die je nach dem Maß der Selbstbeobachtungsgabe 
besser oder schlechter gelingen. 

III. Kriterien und Verhaltungsweisen 

Aus dem Gesagten seien unter Hinzufügung einiger Ergänzungen Krite- 
rien abgeleitet für echte Visionen und damit auch in einem gewissen Maß 
Anhaltspunkte beigebracht für die Frage, wie man sich zu verhalten habe, 
wenn seelische Vorkommnisse mit dem Anspruch auftreten, echte Visionen 
und Offenbarungen Gottes zu sein. 

Welches sind zunächst keine oder wenigstens keine eindeutigen Krite- 
rien für echte Visionen? Frömmigkeit und subjektive Ehrlichkeit sind zu- 
nächst notwendige Voraussetzungen dafür, daß •Visionen" überhaupt An- 
spruch darauf erheben können, als echt in Frage zu kommen, sind aber 
keine Beweise dafür, daß die Erscheinungen echt sind. Denn beide Eigen- 
schaften sind kein Schutz gegen Irrtum. Auch Heilige haben sich in diesen 
Dingen oft genug getäuscht. 

Dasselbe gilt von (körperlicher und) seelischer •Gesundheit". Beweise 
von daher sind von einer stillschweigend gemachten Schlußfolgerung ge- 
tragen: Wenn die behauptete Vision nicht •echt" wäre, müßte der Visionär 
•hysterisch" oder •verrückt" sein. Nun ist er das aber nach dem Eindruck, 
den er sonst macht, nicht, denn er ist sonst ganz •normal" und nach den 
Maßstäben des Alltags •vernünftig". Also muß die Vision •echt" sein (da 
aus andern Gründen eine teuflische Einwirkung nicht in Frage komme). 
Diese Schlußfolgerung ist aber aus verschiedenen Gründen falsch oder 
nicht durchschlagend. Denn einmal übersieht sie, daß es durchaus auch 
scharf abgegrenzte, gleichsam vom übrigen Seelenleben isolierte Verrückt- 
heiten geben kann' neben denen das übrige Seelenleben einen durchaus 
normalen Eindruck machen kann. Sodann setzt die Argumentation voraus, 

Prinzip ausgeht, beide als Hauchende sich also gar nicht unterscheiden, ein 
Gehen des Geistes vom Vater zum Sohn aus beiden entweder zwei Prinzipien 
macht oder nur den Vater Ursprung des Geistes sein läßt? • Auf die theologische 
Schiefheit im Gebet der Engelserscheinung von Fatima wurde schon hingewiesen. 

71 Die Chronisten von Fatima z. B. haben sich recht beträchtliche Retouchie- 
rungen an der Geschichte von Fatima gestattet. Vgl. Dhanis, 1. c. 63 ff. 



Über Visionen und verwandte Erscheinungen 209 

daß alle Phänomene, die sich im psychischen Alltagsleben des rationalen 
Mitteleuropäers nicht finden, entweder Zeichen von psychischer Störung 
oder Wirkung einer transzendenten Ursache sein müßten. Diese Voraus- 
setzung aber ist falsch. Es gibt einfach Phänomene, die einerseits natürlich 
und nicht krankhaft sind und doch anderseits nicht einer transzendenten 
Ursache entspringen: spontane eidetische Erlebnisse, außergewöhnliche 
und nicht willkürlich hervorbringbare Leistungen, die aus dem Unter- 
bewußtsein hervorbrechen, Augenblicke genialer geistiger Produktion, die 
den Eindruck der Inspiration von außen und oben machen usw., Dinge 
also, die das Alltagsbewußtsein des heutigen durchschnittlichen Menschen 
nicht kennt, die weder •normal" noch eigentlich •anormal" noch •über- 
natürlich" sind. Auch wo keine transpsychische Ursache am Werk ist, ist 
•außergewöhnlich" und ,,krankhaft" nicht dasselbe. Kurz, ein seelisch ge- 
sunder Visionär braucht darum noch keine •echten" Visionen zu haben. 

Daß die Deutlichkeit, Unausweichlichkeit und der scheinbare Wahrneh- 
mungscharakter einer Vision keine eindeutigen Echtheitskriterien sind, ja 
sogar u. U. eher für das Gegenteil sprechen können, wurde schon gesagt 
Ferner ist darauf zu achten, daß man nicht Momente am Gesamtkomplex 
einer Vision zu durchschlagenden Kriterien erklärt, die in Wirklichkeit dem 
Bereich medialer, parapsychologischer Fähigkeiten angehören. Wenn es 
echte (natürliche) Telepathie, Telästhesie, Kryptästhesie, ja sogar physi- 
kalische mediale Fähigkeiten gibt (und damit ist mindestens ernsthaft 
zu rechnen), so scheiden manche Dinge aus, die man früher als durch- 
schlagende Argumente für den übernatürlichen Ursprung von Visionen 
angesehen haben mag. (Freilich ist auch zu beachten, daß damit gerechnet 
werden muß, daß ein übernatürlicher Eingriff Gottes auch solche medialen 
Fähigkeiten in seinen Dienst stellt oder unwillkürlich ihre Tätigkeit 
auslöst wie die der übrigen Fähigkeiten des Menschen. Manches Außer- 
gewöhnliche im Leben der Heiligen dürfte so zu deuten sein.) 

Was die positiven Kriterien angeht, so wird man gut daran tun, 
zunächst zu unterscheiden zwischen •Kriterien" für den Visionär selbst und 
solche für die andern, die Außenstehenden. 

Auch für den Visionär selbst ist der Wahrnehmungseihdruck im Be- 
reich des Sinnlichen kein eindeutiges Kriterium. Wenn aber die imaginative 
Vision verbunden ist mit einem eigentlichen und ursprünglichen mysti- 
schen Phänomen, das in das Gebiet der eingegossenen Beschauung gehört, 
so kann es durchaus sein, daß er im Akt dieses Erlebnisses selbst an 
seiner Gottgewirktheit gar nicht zweifeln kann und ihm darin und dabei 

"eine Garantie für die Echtheit der imaginativen Vision gegeben ist, in 
dem Maß und dem Abstand freilich, in dem diese beiden Dinge kausal 
zusammenhängen. Nach dem mystisch-visionären Erlebnis kann er durch 
eine Reflexion auf das eigentliche mystische zentrale Erlebnis mit Krite- 
rien, auf die hier nicht einzugehen ist, eine sekundäre Gewißheit erlangen, 
daß das zentral mystische Erlebnis wirklich vorhanden war. Von da aus 
ließe sich dann auch die Annahme der •Echtheit" der imaginativen Vision 
rechtfertigen. Dabei wären freilich in der Einzelkritik des Inhalts der Vision 

ii 



210 Karl Rahner S. J. 

immer noch das grundsätzlich subjektive Moment in diesem Gebiet, Schief- 
heiten seiner Interpretation, Erinnerungstäuschungen usw. in Rechnung zu 
stellen. 

Auf jeden Fall aber wären die Verhaltungsweisen den Visionen gegen- 
über zu beachten, die, die Lehrer der mystischen Theologie vorschreiben: 
ein Verhalten, das der Abgeleitetheit und relativen Unwichtigkeit der ima- 
ginativen Vision sowohl gegenüber der eingegossenen Beschauung als sol- 
cher wie gegenüber der alles andere überragenden Bedeutung des Glau- 
beiis, der Liebe und der übrigen sittlich-übernatürlichen Haltungen des 
Christen wirklich eindeutig Rechnung trägt. Wo weder eingegossene Be- 
schauung noch die Garantie eines bestätigenden äußeren Wunders vorliegt, 
wird praktisch der Visionär kaum zu einer eindeutigen berechtigten Be- 
jahung der Echtheit seiner Vision kommen können. Wenn die •Vision" in- 
haltlich nicht gegen Glauben und christliche Sittlichkeit verstößt, inhaltlich 
also unbedenklich ist, wenn sie sein religiöses Leben fördert, ohne ihn zu 
verleiten, solchen Dingen eine unberechtigte Aufmerksamkeit zu schenken 
für sein eigenes religiöses Leben und als •Prophet" anderen gegenüber auf- 
zutreten, wird er einerseits sich eines definitiven Urteils über die Echtheit 
seiner •Vision" enthalten müssen,, anderseits kann er sie als Förderung 
seines eigenen geistlichen Lebens in Demut, Dankbarkeit und Schwei- 
gen für sich verwerten. 

Was uns, die Außenstehenden, angeht, so werden zunächst, wenn es sich 
bloß um •m y s t i s c h e" Visionen handelt, die nicht eine prophetische Sen- 
dung für andere begründen wollen, für uns mutatis mutandis dieselben 
Kriterien gelten, wie sie eben für den Visionär selbst aufgestellt wurden. 
Da uns aber das eigentliche mystische Kernerlebnis der eingegossenen Be- 
schauung bei der Vision nicht unmittelbar zugänglich ist, und wir darum 
nur in viel geringerem Grad der Sicherheit oder Wahrscheinlichkeit uns 
vergewissern können, d a ß es tatsächlich vorgelegen hat, so wird für uns 
die Möglichkeit, durch die genannten Kriterien zu einer vernünftigen 
Sicherheit zu kommen, wenn auch nicht grundsätzlich aufgehoben, so doch 
in großem Maß verringert sein. 

Praktisch also wird man (wenn nicht das äußere Kriterium des Wunders 
hinzutritt) im Fall der mystischen Vision sich mit der Möglichkeit oder 
einer mehr oder weniger großen Wahrscheinlichkeit begnügen müssen und 
solchen Dingen mit der Achtung gegenübertreten, die man dem Seelenleben 
frommer und geistig gesunder Menschen schuldet. Ob, was der Visionär 
•gesehen" hat, einem für das eigene religiöse Leben etwas bedeuten kann, 
das wird Sache des eigenen freien Ermessens bleiben. Jedenfalls ist man 
nicht verpflichtet, auf solche Dinge viel Wert zu legen, wenn die klassische 
Mystik schon den Visionär selbst davor warnt, solchen Erlebnissen zu viel 
Wert und Bedeutung beizumessen. Wo solche Visionen bei Menschen auf- 
treten, die keine eigentlich mystischen Gnaden der eingegossenen Beschau- 
ung haben, wird man praktisch selten irren, wenn man solchen Visionen 
(auch wenn sie nicht Betrüg und Erlebnisse geistig kranker Menschen 
sind) als-parapsychologische, eidetische oder sonstige halluzinatorische Vor- 



Über Visionen und verwandte Erscheinungen 211 

kommnisse auffaßt. Denn solche können einerseits auch auftreten bei sitt- 
lich und geistig intakten Menschen und genügen anderseits zur Erklärung 
der Erlebnisse. Es muß aber das Prinzip geltend bleiben: Übernatürliche 
Einwirkung ist nicht vorauszusetzen, sondern zu beweisen. Die Geschichte 
der Mystik gibt dem Urteil Poulains recht, daß selbst bei frommen und 
•normalen" Menschen Dreiviertel der Visionen gutgemeinte, harmlose, aber 
wirkliche Täuschungen sind'2. Man ist somit diesen Vorkommnissen gegen- 
über mehr in Gefahr, durch Leichtgläubigkeit als durch Skeptik zu fehlen, 
besonders in aufgewühlten Zeiten. 

Treten uns aber •p r o p h e t i s che" Visionen, d. h. also solche entgegen, 
die eine Forderung an uns, die Außenstehenden beinhalten, deren Gültig- 
keit und verpflichtende Kraft nicht schon unabhängig von der Vision fest- 
steht, dann ist das einzige Kriterium, das einen solchen Anspruch begrün- 
den kann, das eigentliche (physische oder moralische) Wunder im strengen 
Sinn. Wenn nach der katholischen Fundamentaltheologie dieses Prinzip 
gegenüber der revelatio publica des Christentums geltend gemacht werden 
darf, ja muß73, dann ist es selbstverständlich, daß es erst recht den Privat- 
offenbärungen prophetischen Charakters gegenüber zu gelten hat. Forde- 
rungen, Botschaften, die • wenn auch im Rahmen der allgemeinen, ge- 
offenbarten Lehre • für andere als den Visionär selbst erhoben werden 
mit Berufungen auf eine Vision, müssen üiren göttlichen Ursprung und 
ihre verpflichtende Berechtigung durch Wunder ausweisen. Sie ver- 
pflichten auch dann wohl im allgemeinen nicht zu einem Glauben der 
fides divina74 wie die allgemeine Offenbarung (sicher nicht zur fides catho- 
lica), schon darum nicht, weil es nicht (wie bei der allgemeinen Offenba- 
rung) feststeht, daß Gott dafür jedem den dafür erforderlichen erleuchten- 
den Gnadenbeistand zu gewähren bereit ist. Ohne Wunder kann eine 
solche Vision jedenfalls überhaupt nicht einen Anspruch auf die Zustim- 
mung des Außenstehenden machen. Eine Ablehnung einer solchen Offen- 
barung ist (wenn sie die allgemein menschliche Verpflichtung der Vorsicht, 
Zurückhaltung, Ehrfurcht beobachtet) jedenfalls keine •Ablehnung der 
Gnade Gottes", kann im Gegenteil vom Ernst gefordert sein, mit dem der 
Mensch sich hüten muß, den •Geistern" ungeprüft zu glauben. 

72 Poulain, La 336 f. Das scheint auch die Meinung des hl. Paul vom Kreuz 
gewesen zu sein: In einem Brief erzählt er das amüsante Histörchen, die 
hl. Theresia sei einmal einer Nonne erschienen und habe u. a. gesagt: •Wisse^ 
daß von all den Visionen und Auditionen usw die ich selbst gehabt habe, nur 
ein kleiner Teil, ein ganz kleiner Teil wahr und gut gewesen ist" (RAM 8 [1927] 
383); ja, er sagt sogar in einem Brief (l.*c.«38l): •unter hundert, ja vielleicht 
tausend dieser artikulierten Auditionen sind kaum ein oder zwei wahr". Dabei 
ist zu bedenken, daß Paul vom Kreuz selbst mystisch hoch begnadet war. 

78 •Factum revelationis criteriis obiective certis et externis demonsträri debet"; 
•criterium externum, factum sc. miraculosum est unicum criterium revelationis 
sufflciens et primarium" heißen z. B. die Thesen bei H. Dieckmann, De revela- 
tione christana (Freiburg 1930) S. 258•267; 291•328. 

74 Die Theologen lehren im allgemeinen, daß die Tatsache der Echtheit einer 
Privatoffenbarung so deutlich für den Visionär selbst sein kann, daß dieser 
berechtigt oder sogar verpflichtet ist, ihren Inhalt fide divina zu glauben. Vgl. 
z. B. Dieckmann, De Ecclesia II (Freiburg 1925) S. 150 f. 

14» 



212 Karl Rahner S. J. 

Wenn die Untersuchungen und das Urteil der Kirche erklären, einer be- 
stimmten Vision und Privatoffenbarung komme eine menschliche Glaub- 
würdigkeit zu (mehr tut die Kirche nicht)75, so ist eine solche kirchliche 
Approbation in sich nicht notwendig unfehlbar (denn dazu ist ihr, der 
Hüterin der allgemeinen, öffentlichen Offenbarung in Christus die lehr- 
amtliche Unfehlbarkeit nicht verliehen worden)76; sie besagt nur, daß eine 
solche Offenbarung gute Gründe menschlicher Glaubwürdigkeit für sich in 
Anspruch' nehmen kann und nicht gegen die Glaubenshinterlage der Kirche 
verstößt, sie hat wie alle gewichtigen Akte des kirchlichen Hirten- 
amtes (denen dieses Urteil eher als denen des eigentlichen Lehramtes 
beizuzählen ist) Anspruch darauf, von den Gläubigen mit Respekt gehört 
zu werden (mehr verlangt sie ja schon von sich aus nicht, da ja praktisch 
kaum irgendwelche Handlungen von Seiten der Gläubigen in Konsequenz 
dieses Urteils gefordert werden). Es ist aber dem Gläubigen nicht ver- 
wehrt, innerlich dieses Urteil auf gewichtige Gründe hin für sachlich un- 
richtig zu halten und seine gegenteilige Meinung, wenn er es für angebracht 
hält, mit geziemender Bescheidenheit auch kundzutun, vorausgesetzt, daß 
damit keiner allgemeinen und grundsätzlichen Skeptik Vorschub geleistet 
wird, die, konsequent zu Ende gedacht, die Möglichkeit einer geschicht- 
lichen Offenbarung Gottes überhaupt leugnen würde. Erst recht muß eine 
kritische Stellungnahme zu Einzelheiten einer im ganzen als echt an- 
erkannten Vision gestattet sein. 

Auch wenn eine Vision (mystischer oder prophetischer Art) als in sich 
echt anerkannt werden kann, ist noch folgendes zu bedenken: Unsere 
Stellungnahme zu ihr, unsere Reaktion auf sie kann dann nochmals 
falsch sein. Man kann taub sein und widerspenstig gegen ihre Botschaft. 
Wer wollte leugnen, daß die Mehrzahl der Menschen nicht gern hört auf 
den Ruf der Buße, der Mahnung zu einer Andacht, die einer Zeit heilsam 
wäre usw.? Es ist aber, zumal unter den Menschen einer zu gefühlsmäßi- 
gen und unerleuchteten Frömmigkeit, auch das andere Extrem möglich: 
Wo solche (auch in sich echte!) Privatoffenbarungen mißbraucht werden zur 
Befriedigung eines geistlichen Sensationsbedürfnisses, da haben wir sie 
auf jeden Fall nicht recht verstanden. Wenn wir gieren nach Prophezei- 
ungen, die so •klar" und •eindeutig" sind, daß sie uns die Last einer ver- 
antwortlichen Entscheidung und das bedingungslos sich ergebende Ver- 
trauen auf Gottes unberechenbare Vorsehung abnehmen, da verlangen wir 
nach Wahrsagerei und sind nicht mehr imstande, auch echte Prophetie rich- 
tig zu lesen, falls eine solche von einer echten •Erscheinung" ausgehen 
sollte.. 

Wo Privatoffenbarungen (neuer Andachten z. B.) verstanden werden als 
Enthüllung eines geistlichen Tricks, einer Methode, wie man billig heilig 
werden oder den Leidensweg der Geschichte in eitel Glück verwandeln 
könne, oder wo das ganze geistliche Leben nur noch verengt kreist um eine 

15 Vgl. Anm. 6. 
'• Vgl. z. B. Dieckmann, 1. c. S. 150 n. 823. 



Über Visionen und verwandte Erscheinungen 213 

(wenn auch in sich echte) Offenbarung, deren Inhalt meist eben doch im 
Vergleich zur ganzen weiten Welt der christlichen Wahrheit, aus der wir 
leben sollen, eine gewisse Enge und Dürftigkeit an sich trägt, da hat man 
gewiß auch die echten Offenbarungen falsch verstanden und angewendet. 
Wir dürfen einerseits nicht vergessen: auch das kleine Tor einer Privat- 
offenbarung sei gepriesen, wenn Menschen durch es den ersten Eingang in 
eine wirkliche Erfassung des Christentums finden, wie dies oft geschieht; 
oder wer wollte die Menschen dieser kleinen Türe zwingen, den Weg ins 
Haus Gottes gerade durch die (wirklichen oder vermeintlichen) hohen Por- 
tale unserer großen Theologie oder unseres eigenen sehr privaten Tiefsinns 
zu nehmen? Aber anderseits: in der kleinen Tür darf man auch nicht 
stehen bleiben. Auch die beste Andacht, die wir alle pflegen sollen, ist noch 
nicht das ganze Christentum. Und dies ist auch nicht gemeint, wenn sie 
der Himmel durch eine Vision empfiehlt. 

Wenn Gott auf mannigfaltige Weise auch zu uns redet, dann ist a priori 
gar nicht ausgemacht, daß die wichtigsten Weisungen gerade durch Visio- 
nen ergehen. Sie stehen vielmehr im Evangelium und ertönen von'den 
Lippen der Kirche in ihrer •ganz gewöhnlichen" Verkündigung. Und es 
regt sich ~ manchmal wenigstens • der Geist Gottes auch in den Theolo- 
gen und •Bewegungen" der Kirche, auch wenn sie sich nicht auf Visionen 
berufen können. Auch die Liebhaber der Offenbarungen und Erscheinun- 
gen sollten nicht vergessen (was doch auch geschieht): Im Armen und Not- 
leidenden •erscheint" uns Christus am gewissesten. Im Sakrament und der 
Gnade des Heiligen Geistes, die sich jedem Christen anbietet, hat Gott seine 
lauterste Gegenwart. Das Kreuz ist die wahre Begnadigung und die Liebe 
das höchste Charisma. Wer die Hand, die uns schlägt, nicht als die heilende 
Hand des barmherzigen Gottes erkennt, findet ihn auch nicht in den •Offen- 
barungen". Gut in allen Geistern ist nur, was uns zu besseren Christen 
macht. Was uns dazu macht, das sagt uns eigentlich doch unser durch den 
Geist der Kirche gebildetes Gewissen ziemlich einfach. Mit diesem Kri- 
terium können wir in der Praxis des Lebens hinlänglich durchkommen, 
wenn es auch nicht genügt, die • reichlich theoretische • Frage zu ent- 
scheiden, ob ein Kundwerden des Geistes unmittelbarer oder mittelbarer 
aus dem göttlichen Geist kommt. Was von den Visionen und Offenbarungen 
vor diesem Maßstab bestehen kann, das mag noch viel Menschliches im 
Göttlichen enthalten, und beides wird sich schwer scheiden lassen. Dann soll 
der erste den zweiten nicht zwingen, das Göttliche gerade in diesem 
Menschlichen zu suchen, und der zweite dem ersten nicht bestreiten, daß er 
in diesem Menschlichen das Göttliche zu finden vermag. So hat es die 
Kirche getan. Und sie wird auch weiter so tun. 




